Un corps qul ne doit pas
perdre la teéete

Lecture biblique : Colossiens
1.15-20

Ces versets constituent un hymne a la gloire du Christ. Peut-
étre s'agissait-il d’un texte liturgique existant par
ailleurs, que Paul aurait inséré dans sa lettre, a la suite de
sa priere d’action de grace et avant une exhortation. De toute
facon, ces versets forment un tout cohérent d’'une grande
richesse théologique.

En examinant le texte original grec, deux parties semblent
apparaitre clairement. La premiere (v.15-18a) centrée sur
1l'oeuvre de création associée au Christ, 1la deuxieme
(v.18b-20) centrée sur son euvre de réconciliation.

Au ceur de cet hymne, le verset 18 apparait presque comme un
intrus, sans 1lien évident avec les versets précédents

« C'est lui qui est la téte du corps, c’'est-a-dire de
l'Eglise ». Mais c'est une affirmation qui se justifie
pleinement, notamment pour le propos de 1’apdtre. L’Eglise,
c'est ce qui nous relie au Christ dans cet hymne. L’Eglise
c’'est nous, l’ensemble de ceux qui appartiennent au Christ,
les croyants de tous les temps et de partout. Et nous sommes


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/04/01/un-corps-qui-ne-doit-pas-perdre-la-tete/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/04/01/un-corps-qui-ne-doit-pas-perdre-la-tete/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/04/corps_sans_tete.jpg

le corps dont le Christ est 1la téte. Ce qui est dit du Christ
ici nous concerne en tant que corps du Christ.

Il est 1l’'image du Dieu invisible, c’est en lui et par lui que
tout a été créé, ce qu’on voit et ce qu’on ne voit pas, le
monde matériel, le monde spirituel, 1’'univers entier.. La téte,
L’autorité, le chef de 1’Eglise, c’est ce Christ-1a ! Ca nous
dit bien quelque chose de 1’Eglise..

Et puis le Christ n’est pas seulement a 1’origine de tout le
monde créé, il est aussi celui par qui le monde est sauvé. Par
lui, Dieu est venu parmi nous faire ®uvre de réconciliation.
I1 est venu sauver ce monde qui s'est écarté de son Créateur.
Au passage, remarquez comme Paul souligne la dimension
cosmique de 1l’'oeuvre de salut de Dieu : elle concerne
L’ensemble de la création, « sur la terre et dans le ciel ».
L’Eglise n'’est, finalement, qu’une petite parcelle de cette
ecuvre de réconciliation.

On comprend pourquoi, par cette vision grandiose du Christ, il
est essentiel que 1’Eglise soit un corps qui ne perde pas la
téte |

1. Une téte universelle

La dimension universelle du Christ et la dimension cosmique de
son euvre nous poussent a une compréhension universelle de
L’Eglise. Dans 1’Apocalypse, la vision du « peuple
innombrable », sans nul doute symbole de l’Eglise, nous est
décrit comme un peuple issu « de tous les pays, de toutes les
tribus, de tous les peuples et de toutes les langues. » (Ap
7.9). Le projet de Dieu pour son Eglise est universel,

Cela implique, évidemment, le refus de tout replis sectaire.
Comment prétendre croire a une Eglise universelle si nous
pensons étre les seuls a détenir la vérité ? Le seul fait de
penser « détenir » la vérité est suspect. Du point de vue des
évangiles, la vérité, c’est la personne du Christ, pas une



confession de foi..

Pour avoir une vision correcte de 1’Eglise, il faut
nécessairement élargir notre regard bien au-dela de « son »
Eglise locale ! Et pas seulement en théorie.. Mais en profitant
des occasions qui se présentent pour rencontrer d’autres
Eglises, prier avec d’autres chrétiens. C’est incohérent de
dire : « Oui, je crois a 1'Eglise universelle.. mais je ne
m’intéresse qu’'a mon Eglise locale ! » L’oecuménisme, dans le
sens de la communion dans la diversité de 1’Eglise universelle
n'est pas une option. Ce devrait étre une composante
essentielle de notre vie de chrétien.

Mais il y a aussi l'accueil de la diversité interne de
l’Eglise, comme une expression locale de 1’universalité de
L’Eglise. Rien n’est plus contraire au projet de Dieu pour son
Eglise qu’une communauté complétement uniforme ol tout le
monde marche droit, au méme rythme, dans une discipline de
fer. Ca, c’est 1’armée. Pas 1’'Eglise..

2. La téte, c’est le chef !

La métaphore du Christ comme téte du corps affirme 1l’autorité
supréme du Christ sur son Eglise. Une autorité ici magnifiée
par 1’ensemble de 1’'hymne et son évocation glorieuse de la
personne du Christ.

C'est, du coup, une mise en garde contre toute autorité
humaine qui voudrait un tant soit peu prendre la place de la
téte.. Dans 1’Eglise, 1’autorité n'appartient pas au pasteur,
ou au conseil, ou aux membres les plus anciens, ou a celui qui
parle le plus fort ou prie le plus longtemps. L’'autorité,
c'est le Christ et sa Parole. Toute autre autorité dans
1’Eglise est relative et subordonnée au Christ. Comme il est
triste que si souvent, dans les Eglises, il y ait tant de jeux
de pouvoirs.. A force de jeux de pouvoirs, il y a des Eglises
qui finissent pas se couper la téte.. en se coupant de
Ll'autorité du Christ.



C'est lui, le Christ, qui est le chef ! Et ca doit se voir. Le
Christ doit étre omniprésent, au ceur de la vie de 1’Eglise.
Sans cette centralité du Christ, nous ne sommes plus une
Eglise.. tout au plus une association cultuelle, une amicale de
chrétiens.

Comment se manifeste, concretement, la centralité du Christ
dans 1’Eglise ? Peut-étre d’abord a la place qu’il occupe dans
nos motivations et nos objectifs.

Pourquoi venir au culte ou assister aux différentes réunions ?
Pour rencontrer des amis ou méme recharger ses batteries
spirituelles ? Non.. d’abord pour rencontrer le Christ !
Pourquoi louer Dieu, chanter et prier ? Pour passer un bon
moment, se faire du bien, vivre une expérience intense ? Non..
pour glorifier le Christ !

Pourquoi annoncer 1’Evangile ? Pour faire grandir 1’Eglise,
remplir les chaises vides, pouvoir se mesurer aux autres
Eglises ? Non.. Pour glorifier le Christ, seul Sauveur du
monde !

3. Une seule idée en téte : la réconciliation

L’accent porté, dans la deuxieme moitié de notre texte, sur
1’'oeuvre de réconciliation du Christ a forcément une incidence
sur notre compréhension de 1’'Eglise. Affirmer que le Christ
est la téte de 1'Eglise, c’est affirmer qu’il est a l’oeuvre
dans son Eglise. Et que son objectif, la seule idée que Dieu a
en téte, c’est la réconciliation. La réconciliation avec Dieu,
bien-slr, mais sans doute aussi la réconciliation les uns avec
les autres.

L’Eglise est une communauté de rachetés, des hommes et des
femmes pardonnés et déclarés justes par la mort du Christ,
réconciliés avec Dieu. Une communauté d’hommes et de femmes
« saints, purs et sans faute. » (v.22). Du moins aux yeux de
Dieu ! Parce qu’on est assez loin de ca dans la réalité. Mais
méme avec nos faiblesses, nos sales caracteres, nos ceurs pas
toujours purs, nos motivations pas toujours saintes, nous nous



présentons devant un Dieu qui nous accueille comme si nous
étions saints, purs et sans faute.

Dieu ne nous voit pas tels que nous sommes vraiment mais tel
que nous sommes en Christ. On pourrait dire, tel que nous
serons lorsque l’oeuvre du Christ en nous sera pleinement
accomplie. Il ne voit pas d’abord nos failles, nos limites et
nos erreurs. Il voit notre potentiel pleinement révélé par
L’oeuvre du Christ.

Du coup, je me demande : et nous ? Quel regard portons-nous
les uns sur les autres ? Est-ce que nous voyons notre freres,
notre seur, tels qu’ils sont aujourd’hui ou tels qu’ils
peuvent devenir en Christ ? Est-ce que nous leur donnons la
chance de changer, ou plutét d’'étre changés par le Christ, ou
les enfermons-nous dans des cases, des chaines, par un regard
de jugement ?

Et si nous sommes une communauté de réconciliés avec Dieu,
vivons-nous 1la réconciliation entre nous ? Ou nous
accommodons-nous de vivre avec des ranceurs, des conflits, des
ressentiments envers notre frére ou notre seur ?

Conclusion

L’'Eglise est un corps qui ne doit pas perdre la téte. Le
Christ est son chef, et c¢a doit se voir. En ce quli concerne
L'Eglise universelle, pas de risque : le Seigneur lui-méme
s’en occupe. Mais pour les Eglises locales, 1’exhortation doit
étre prise au sérieux.

D’autant que, malheureusement, 1’histoire de 1’Eglise est
pleine d’exemples ou les Eglises ont perdu la téte, devenant
un corps sans téte, ou un monstre a plusieurs tétes.

Jésus-Christ est 1’unique chef de 1’Eglise. Comment pourrait-
il en étre autrement

« Il est le commencement,



celui qui, le premier, s’est levé de la mort,
pour étre le premier de tous, toujours et partout. »

La mise a l’épreuve de Jésus

Lecture Biblique : Matthieu 4.1-11

Jésus vient de se faire baptiser, et si vous avez bonne
mémoire (puisque nous avons médité le baptéme de Jésus il y a
quelques semaines), le baptéme de Jésus est un moment fort, ou
se révelent a la fois la pleine humanité du christ, qui suit
le méme chemin que les autres hommes, et sa pleine divinité,
puisque le baptéme du christ est une des rares occasions ou la
trinité se manifeste aux yeux de tous : le fils, dans l'eau,
le Saint Esprit venant sur lui sous la forme d’une colombe, et

la voix du Pere retentissant depuis le ciel en disant
« celui-ci est mon fils bien-aimé. C’est lui que j’'ai choisi

avec joie ». Le baptéme marque ainsi 1’'entrée de Jésus dans
son ministere public, dans sa mission de Messie.

Ce baptéme a peine terminé, Jésus se retire au désert pour une
période de 40 jours. Cette retraite a plusieurs sens : Jésus
jelne, ce qui est la maniere juive de marquer sa dépendance a
Dieu, il médite aussi les Ecritures saintes, il vit un temps
particulier d’intimité avec Dieu avant de se lancer dans sa
mission. Alors, u moment ou Jésus est le plus vulnérable,
affaibli par plus d'un mois de jeline, 1'esprit du mal, c’est-
a-dire le diable, vient le provoquer.

Par trois fois il le teste : 1° tu as faim : si tu es le
messie, mange ! transforme ces pierres en pains grace a la
puissance que tu recois de Dieu. 2° tu t’'appuies sur les
promesses de Dieu : demande-lui une preuve qu’il est fiable !
saute du haut du temple : puisque Dieu t’a promis de te


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2014/03/13/la-mise-a-lepreuve-de-jesus/

protéger en toute circonstance, tu ne risques rien ! 3°
regarde toute la terre et ses richesses : j’ai un moyen facile
et rapide pour que tu en deviennes le roi : tu n’'as qu’a
t’agenouiller devant moi et c’est fait. Le monde entier, toute
autorité, toute puissance, sont a ta portée : tu n’'as qu’a
dire que je suis ton Seigneur. 3 tests : vérifier sa
puissance, prouver la fiabilité des promesses de Dieu, et
1’appel d’un pouvoir universel.

Aux trois tentations, Jésus répond trois fois de la méme
maniere : voici la parole de Dieu, a laquelle je veux obéir.

Voila pour résumer un peu cet épisode de la mise a l'épreuve
de Jésus.

La confirmation de 1’identité du Messie

La premiere question qu’on peut se poser, c’est : pourquoi
Jésus commence-t-il son ministere par la tentation ? par
1’'épreuve ? d’autant plus qu’un détail assez perturbant vient
nous alerter : 1'auteur précise bien que c’est 1'Esprit de
Dieu qui conduit Jésus au désert, expressément dans le but
qu’il rencontre le diable pour étre tenté. Est-ce que Dieu ne
serait pas un peu sadique ? est-ce qu’il joue a ce qu’on
appelle 1’ascenseur émotionnel : apres le baptéme ou il révele
la gloire et la divinité de Jésus, ou il donne des signes
tangibles qu’'il est le Messie tant attendu, paf, juste apres
les hauteurs de ce moment glorieux, il le jette dans la gueule
du loup. Avec ce traitement, on préfere éviter de s’attirer
les faveurs de Dieu !

C’est toute la question du sens de 1’épreuve-tentation qui se
pose ici (le méme mot dans la Bible): Dieu suscite cette mise
a L'épreuve, non pas pour écraser ou blesser, mais pour tester
et pousser a grandir. L'épreuve se dessine comme un

carrefour : le croyant a la possibilité de tomber ou de
progresser. Quand Dieu suscite 1'épreuve, ce n’est pas pour
faire chuter : il met a 1’épreuve son Fils, comme tout



croyant, dans le but de lui faire passer une nouvelle étape,
de le rendre plus fort en surmontant un obstacle. Ca c’est
1’optique de Dieu qui suscite la mise a 1’épreuve : seulement,
dans 1'épreuve intervient un opposant, le diable, pour qui le
but c’est clairement de faire chuter !

Dans le cas de Jésus, qui subira bien des épreuves au cours de
sa vie, notamment la derniere nuit avant sa mort, cette
rencontre au désert teste sa foi et sa détermination a remplir
la mission voulue. Aux moments-clefs de sa vie, Jésus aura a
faire face a des situations-carrefours, ou il aura deux
possibilités : abandonner ou continuer. La c’est le premier
moment-clef : juste apres le baptéme qui marque l'entrée
officielle de Jésus dans sa mission de Messie, le test arrive,
comme pour vérifier que Jésus est bien a sa place et qu’il est
prét pour continuer dans cette aventure.

Le lien avec le baptéme est bien visible dans les paroles du
tentateur : puisque, lors de son baptéme, Dieu le Pere a
publiquement présenté Jésus comme son Fils bien-aimé, le
tentateur joue sur cette corde. « si tu es bien le fils de
Dieu, change les pierres ! si c’'est vrai que tu es le fils de
Dieu, saute ! » Cette mise a l’'épreuve joue sur la confiance
que Jésus a dans les paroles de Dieu lors de son baptéme,
paroles qui ne sont pas seulement des promesses mais qui
concernent son identité propre : fils de Dieu.

Dans cette tentation, le diable rejoue 1la scene du péché
originel avec Adam et Eve : il cherche a mettre en doute le
bien-fondé de la parole de Dieu. Alors que les premiers hommes
étaient tombés dans le piege, acceptant les suggestions du
diable, Jésus reste sur ses gardes et décrypte les véritables
intentions de son adversaire. Au lieu de se laisser manipuler,
il reste ferme, solidement enraciné dans la parole de Dieu, ne
laissant aucun sous-entendu mettre en doute sa confiance en
Dieu. La ou Adam et Eve ont échoué, la ou le peuple d’'Israél,
lui aussi éprouvé au désert avant d’entrer au pays promis, a
échoué, Jésus réussit a progresser au lieu de tomber.



Par sa victoire sur la tentation, il démontre a la fois qu’'il
est vraiment humain, susceptible de chuter, mais qu’il demeure
innocent. Il prouve que l’'on peut étre homme, fragile (il est
exténué ! mort de faim !) sans pour autant étre voué au

péché : 1’homme peut choisir le bien a chaque fois, et Jésus
en est le supréme — et unique —exemple.

L’enjeu de la tentation de Jésus : la gloire avec
ou sans souffrance ?

Revenons un peu sur le sens de la tentation de Jésus : en quoi
les propositions du diable sont-elles un piege ? quel est
l’enjeu du dialogue ?

On 1’'a vu, cet épisode se comprend en lien avec le baptéme et
cette pique de la part de l'adversaire : si tu es (vraiment)
fils de Dieu.. Le diable essaie de conduire Jésus a vérifier
son privilege divin : a-t-il vraiment recu la puissance de
transformer les pierres en pains ? a-t-il 1'assurance d'étre
secouru par les anges ? est-il prét a recevoir toute autorité
sur le monde ? Jésus est-il bien celui que Dieu prétend, fils
de Dieu, Dieu le Fils, créateur du monde et tout-puissant ?

Devant cette provocation a utiliser les pouvoirs divins, Jésus
ne rentre pas dans le panneau, il ne cede pas a l’envie de
prouver sa puissance. Au contraire, il reste homme, démuni
devant la faim, devant le risque de la mort, passager sur la
terre plutét que maitre du monde. Il ne cede pas a ce délire
de toute-puissance que le diable agite devant lui au milieu de
son épuisement, a ce mirage de gloire et de pouvoir dans le
désert aride qui le desseche depuis 40 jours.

Le diable n’est pas créateur, et il n'invente rien : cette
provocation, il 1’avait déja faite : a Eve puis adam : si tu
es enfant de Dieu, et que Dieu veut vraiment ton bonheur, ne
peux-tu pas manger de ce fruit, censé étre interdit ? Adam et
Eve cedent : ils ne savent pas rester humains et se lancent
dans ce délire d’'étre des petits dieux — ils perdront tout.



Jésus, le Dieu devenu homme pour sauver tous les hommes, reste
a la place qu’il a choisie. Il ne retourne pas dans ses palais
glorieux a la premiere difficulté, mais il demeure pleinement
homme, affaibli, inquiet, ayant pour seul secours les
promesses de Dieu.

L'ironie, c’'est que Jésus possede cette puissance : il
nourrira les foules en multipliant les pains, il marchera sur
l'eau, ressuscitera les morts, et en définitive il regnera sur
L’'univers. Cette mise a 1’épreuve conduit a Jésus a réfléchir
sur le chemin qui le meéne a la gloire, a la victoire, au regne
promis. Le chemin que lui présente le diable, c’est un chemin
large, agréable, facile, pavé de petits pains et d’anges,
alors que le chemin qu’a voulu Dieu est un chemin étroit, un
chemin de renoncement, un chemin qui mene a la croix, a la
mort, au sacrifice. Le diable fait miroiter un raccourci vers
la gloire qui laisse de c6té le salut des hommes par la mort
du Messie innocent. Jésus ne se laisse pas tenter mais il
choisit, il re-choisit, la voie étroite, la voie de 1’homme,
difficile et ardue, ou il prendra la place des coupables, des
pécheurs, des infames, afin de les recouvrir de justice et
d’innocence, d’offrir aux égarés une place dans ce palais
qu’il a abandonné.

Voila le choix qui se dessine devant Jésus : un retour a la
case départ, celle du tréne glorieux de Dieu le fils, sans
souffrance, sans humiliation, sans la croix, ou un chemin
enténébré aux c6tés des hommes souffrants, chemin que Dieu a
choisi pour déboucher sur une plus grande lumiere, répandue
sur 1"humanité.

L’enjeu de toute tentation : la relation avec Dieu

Au désert, Jésus est mis a l’épreuve : son choix de devenir
homme, son choix d’endurer la peine des hommes pour leur
offrir sa joie, son pardon, sa proximité avec Dieu le Pere,
c'est ce choix qui est testé, et Jésus persévere dans son
choix, résistant ainsi a la tentation. Dans cet épisode du



désert, on voit quelque chose d’unique se jouer en Jésus, le
Messie, qui re-choisit d’assumer sa mission jusqu’au bout. Au
travers de cette tentation si particuliere se dessine le

mécanisme général de la tentation, valable pour tout croyant.

On peut résumer ainsi la tentation de Jésus : Satan essaie de
le conduire a sortir du chemin voulu par Dieu, a utiliser ses
possibilités hors des cadres voulus par Dieu. Je crois qu’on

peut en retirer quelques indices pour comprendre la tentation.

Le premier élément, c’est que le diable ne nous tente pas
forcément avec des choses mauvaises en soi. Alors évidemment,
si une petite voix vous dit d’'aller assassiner votre voisin de
palier, on est d’accord que la proposition est mauvaise,
point. Mais regardez avec quoi Satan tente Jésus : des
miracles, la confiance en Dieu, la vocation de Jésus a régner
sur le monde. En soi ces choses ne sont pas mauvaises. Ce qui
constitue un piege, c’est que le diable propose des choses en
les sortant du projet global de Dieu. De tres bonnes choses,
détournées de leur vocation, utilisées de maniere
inappropriée, peuvent constituer une tentation : p. ex. le
travail est une bonne chose, mais on entend parfois des gens
qui deviennent accro et en viennent a négliger leur santé et
leur famille. Ce peut étre aussi bien 1’argent, 1’amour, la
réussite : de belles choses, mais qui peuvent étre détournées
de leur usage et nous détourner ainsi du chemin de Dieu.

Le diable est si sournois qu’il va méme jusqu’'a citer la
parole de Dieu : mais si, tu vois, c’est Dieu qui l’a dit, si
tu sautes il te rattrape. La tentation n’est pas dans la
parole biblique, mais dans l’'intention avec laquelle elle est
citée : pousser Jésus a utiliser ses privileges comme il au
lieu de faire confiance a Dieu.

Petite parenthese : face a la tentation, nous ne pouvons pas
avoir des réflexes bien huilés. En réalité, le diable peut
tout utiliser, méme les meilleures choses, méme la parole-méme
de Dieu, pour nous détourner de la volonté de Dieu. On ne peut



pas juste croire aux pattes blanches qu’il nous montre, mais
nous sommes appelés au discernement, a peser les situations
pour chercher quelle est la volonté de Dieu pour nous
maintenant. Quel est le chemin que Dieu veut que je suive ?
Une des facons de résister a la tentation (ce n’est pas une
recette miracle) c’est de chercher a comprendre le but de
telle situation, de telle capacité, de tel objet, de telle
relation, comprendre le projet de Dieu qui entoure et oriente
telle ou telle chose.

Pour le discernement nous sont données deux aides : le saint
Esprit qui nous guide et nous éclaire, et la Parole de Dieu,
méditée, fréquentée, comprise — dans sa cohérence. On a vu que
le diable ne se géne pas pour citer un verset biblique, et que
sortie de son contexte, une parole peut dire tout et son
contraire. C'est dans la compréhension du projet global de
Dieu, de la relation entre Dieu et les hommes, que le
discernement pourra s'’effectuer.

Pour finir, 1’'épisode de 1la tentation au désert nous laisse
voir aussi l’action discrete de Dieu, sa présence qui nous
encourage : a la fin, les anges viennent et servent Jésus en
lui donnant a manger. A lui qui a su respecter les temps de
Dieu, a lui qui a su compter sur les promesses et la sagesse
du Pére, qui a su demeurer sur le chemin de la volonté de
Dieu, Dieu répond fidelement. Il n’est pas exempté du chemin
choisi, mais Dieu prend soin de lui, il le garde et 1l’entoure
de sa présence. A celui qui garde confiance en Dieu contre
toute tentation, Dieu répond avec fidélité, et ce passage si
particulier de la vie de Jésus nous invite a vivre, nous
aussi, cette confiance sans compromis en Dieu.



Un Dieu tendre et fidele..
comme uhe mere

Lecture biblique : Esaie 49.14-16

Nous sommes dans le contexte de 1’exil a Babylone. Le peuple
de Juda est loin de son pays, déporté loin du pays de la
promesse. Il y a forcément chez eux un sentiment d’abandon, de
désespoir : Dieu a jugé son peuple, il 1’a abandonné.

Mais Dieu répond par le biais de son prophete et veut rassurer
son peuple. Non, il ne 1’a ni oublié ni abandonné. Et pour
l'exprimer, il utilise un langage imagé tres fort.. et
surprenant. I1 compare Dieu a une mere allaitant son bébé, une
mere qui ne peut oublier son enfant. « Méme si elle
L’'oubliait, moi je ne t’oublierai jamais. »

Dieu est aussi notre mere !

Arrétons-nous sur cette métaphore étonnante de Dieu sous la
forme d’une meére. Quand on y pense, c’'est surprenant.. pour un
Dieu qu’'on a l’habitude d’appeler Pere !

L’image traditionnelle de Dieu, ce serait plutdét celle d’un
vieillard a la barbe blanche.. Toute caricaturale qu’elle soit,
elle peut véhiculer 1’'idée de sagesse et d’'éternité. Mais a en
croire Esaie, 1’image d’une mere allaitant son bébé est tout
aussi pertinente pour évoquer Dieu.

Ca me fait penser au roman, bestseller paru il y a quelques
années, de Paul Young : « La Cabane ». Dans ce livre, un homme
rencontre Dieu dans une cabane, ou plutét la Trinité, sous une
forme corporelle inhabituelle : le Pere est une femme afro-
américaine, le Fils un homme du Moyen-Orient et le Saint-
Esprit une petite femme asiatique. C’est un roman, pas un
ouvrage théologique.. Et méme si ce n’est pas un chef d’oeuvre
de la littérature, j’'ai bien aimé ce livre qui apporte une


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/03/07/204/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/03/07/204/

lumiere originale sur la question de la Trinité. N'’en déplaise
a tous ceux qui ont tiré a boulets rouges sur son auteur,
accusé d’'hérésie !

En tout cas, il y a quand méme quelques textes dans la Bible,
dont celui d’Esale, qui troublent 1'image traditionnelle, et
paternaliste, de Dieu. Et c’est tant mieux ! Dieu n'est pas, a
proprement parlé, masculin ou féminin. Ou alors, d'une
certaine facon, il est les deux. N’oublions pas que dans la
Genese, c'est en tant qu’homme et femme que 1’'étre humain a
été créé a 1'image de Dieu..

Dieu est toujours plus grand, plus complexe que ce que nous
pouvons en dire. Tout ce que nous pouvons savoir sur Dieu est
forcément partiel. Comment pourrait-il en étre autrement d’un
étre infini ? Permettez-moi de vous le dire : vous ne savez
rien ! Vous n’avez rien compris.. ou si peu ! Mais c’est
normal.. moi aussi !

Laissons-nous donc simplement interpeller par cette métaphore
de Dieu comme une mere. Elle souligne deux attributs de Dieu
la tendresse et la fidélité.

La tendresse de Dieu

« Est-ce qu’une femme oublie

le bébé qu’elle allaite ?

Est-ce qu’elle cesse de montrer sa tendresse
a l’enfant qu’elle a porté ? »

L’amour de Dieu est comparé a la tendresse d’une mére pour son
enfant. Une image incroyablement intime. Et de fait, quand la
Bible parle de maniere imagée de 1’amour de Dieu, elle prend
des métaphores tres intimes : 1’'amour d’un pere ou d’'une mere
pour ses enfants ou l’amour d’un mari pour sa femme..

Notre compréhension de 1l’'amour de Dieu ne doit pas se
contenter de bons sentiments, pour le « bon Dieu » qui-aime-
tout-le-monde-et-qui-pardonne-a-tout-le-monde. Dans 1’histoire



biblique, l1’amour de Dieu s’'est manifesté dans des actes
concrets : la promesse d’'une descendance a Abraham, la sortie
d’Egypte des Hébreux, l’entrée dans le pays promis, le retour
apres l'exil et, bien-sir, 1la venue du Fils de Dieu sur terre.

L’amour de Dieu pour nous est un amour vrai et authentique,
qui ouvre sur une relation personnelle et intime avec lui.
L'amour de Dieu est protéiforme. Ici, c’est son aspect tendre
qui est souligné. Voila qui donne 1’image d’'un Dieu
réconfortant, consolateur, rassurant. L’image nous pousse a
une intimité avec Dieu. A nous mettre dans la position du bébé
qui allaite dans les bras de sa mere : le bonheur absolu pour
un bébé !

La fidélité de Dieu

« Méme si elle l’oubliait,

moi je ne t’oublierai jamais.

Vois, j’ai écrit ton nom

sur la paume de mes mains.

Je pense sans arrét a tes murs de défense. »

Dans des conditions normales, une mere n’abandonne pas son
enfant, elle ne 1l’'oublie jamais. Malheureusement, on sait que
cela peut arriver.. Alors Dieu va plus loin. Il envisage méme
cette possibilité pour dire que lui, ne le fera jamais. La
fidélité de Dieu est sans faille.

Le peuple de Juda était pourtant en droit de se le demander.
Rappelons qu’ils sont en exil, déportés du pays que Dieu leur
avait promis. Bon, ils en étaient responsables, de par leur
infidélité a Dieu. Et dans 1’affirmation du verset 14, il n'y
a pas forcément de reproche. Peut-étre simplement un constat
amer : « Le SEIGNEUR m’a abandonnée, mon maitre m’a oubliée. »
Sous-entendu : « on 1’a bien mérité ! »

Mais Dieu n’'est pas de cet avis. Il a encore des projets en
réserve pour son peuple, parce que méme s’ils sont infideles,
lui reste fidele. Et a 1’'image du peuple d’'Israél dans la



Bible, nos vies sont faites aussi d’infidélités, d’oublis du
Seigneur et de mauvais choix avec des conséquences parfois
néfastes. Nous aussi nous pouvons nous dire parfois : « Le
SEIGNEUR m’a abandonné, mon maitre m’a oublié. » Et méme
ajouter : « je 1'ai bien mérité ! »

Mais la promesse demeure : « Je ne t’oublierai jamais ».
D’autant qu’elle a été renouvelée par Jésus : la parabole dite
de l'’enfant prodigue ne dit pas autre chose !

Si Dieu est fidele, c’est parce qu’il nous aime. Comme le pere
de l’enfant prodigue, comme la mere qui s’occupe de son bébé.
C'est parce qu’il s’est engagé par alliance avec nous. Le
baptéme est un signe que Jésus nous a laissé pour étre signe
de cette alliance. Un signe que nous posons au début de notre
vie chrétienne, pour ne pas oublier. Pour se souvenir aussi
que Dieu n’oubliera jamais. Témoin de notre engagement, il
s’'engage a nos c6tés.

Conclusion

En guise de conclusion, je terminerai avec une exhortation

Ne vous enfermez pas dans vos certitudes sur Dieu et laissez-
vous surprendre par lui, a travers la Bible. Recherchez sa
présence comme le bébé recherche la présence de sa mere, et
vivez de sa tendresse et sa fidélité.

Vivre a 1'image de Dieu

Je vous invite a méditer ce matin un des textes du jour, dans
le livre du lévitique, ch.19. Le livre du Lévitique ne fait pa
s partie des passages que nous lisons le plus souvent.. En effe


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/03/07/vivre-a-limage-de-dieu/

t, il rassemble pour 1'essentiel des lois que Dieu a données a
u peuple d’'Israél apres les avoir fait sortir d’'Egypte, des 1lo
is qui concernent en grande partie le rituel, les sacrifices e
t la vie des prétres. Du coup, pour nous chrétiens, comme ce s
ysteme de temple et de sacrifices a été aboli, ces lois parais
sent un peu lointaines. Cependant, il y a aussi dans ce livre
un certain nombre de lois concernant le peuple et les regles a

suivre pour vivre ensemble d’une maniere qui plaise a Dieu. E
n cela, le lévitique, comme tout livre biblique, nous révele c
e que Dieu aime, quelles sont ses valeurs et du coup, son cara
ctére. Au ceur de cet ensemble de lois et de commandements, c'’
est le Dieu de 1la vie qui parle a son peuple, et dans ces paro
les que Dieu adresse aux croyants, nous trouvons des vérités p
ermanentes qui se prolongent dans 1’Evangile et qui nous éclai
rent encore aujourd’hui.

Le chapitre que nous méditerons ce matin est particulierement
important, car il est cité de nombreuses fois par Jésus et par
les apOtres. Je ne vais pas tout lire, car il est un peu long
, mais je tiendrai compte de l’ensemble du passage dans la méd
itation.

Lecture : Lévitique 1-5, 9-18, 32-37

La sainteté : étre image de Dieu

Cet ensemble de lois, suivi d’autres commandements dans les ch
apitres suivants, découle d'une exigence que Dieu formule au t
out début de son discours : Soyez saints (v.2). Au ceur de ce

que Dieu demande a son peuple se trouve la sainteté. Toutes le
s lois qui suivent sont des concrétisations de cet appel a la

sainteté si chére a Dieu.

Les croyants sont appelés a étre saints, et cet appel retentit
dans toute la Bible, autant dans 1’'Ancien Testament que dans
1’évangile, puisque Jésus, dans le sermon sur la montagne, n'h
ésite pas a dire aux disciples : soyez parfaits, comme votre P
ere céleste est parfait. La référence de Jésus au texte du Lév



itique est évidente.

Comment étre saint, comment devenir parfait ? Vous 1’avez peut
étre remarqué, Dieu motive son exigence ainsi : soyez saints p
arce que je suis saint. Par ailleurs, il y a comme un refrain
dans notre texte : faites ceci, faites cela, parce que je suis
Dieu, je suis votre Seigneur. La source de notre sainteté est
en Dieu seul. Le modele, la motivation, le but de la sainteté
c’'est Dieu.

Dans la Bible, la sainteté vient de Dieu seul. La seule person
ne au monde a étre sainte, c’'est Dieu, créateur du monde, mait
re de 1’univers, lui dont la justice et la bonté ne connaissen
t aucune faille. Aucun étre, rien ni personne ne peuvent préte
ndre a posséder ou a obtenir cette qualité par eux-
mémes : le seul a étre saint, c’est Dieu. La sainteté, c’est s
a marque de fabrique, sa signature.

Si Dieu seul est saint, est-
ce que nous pouvons y arriver, nous, misérables petits humains
, faibles, limités et un peu tordus ? C’est la que le sens du
mot « saint » nous échappe parfois : dans la Bible, Dieu est s
aint, certes, mais est saint tout ce qui lui appartient. Tout

ce qui est proche de Dieu, tout ce qui est exposé a sa saintet
é pour ainsi dire, finit par recevoir son éclat particulier, s
a signature. Etre saint, c’est appartenir a Dieu, faire partie
de son cercle de proches, et porter son embleme, ses valeurs,
ses projets, ses golts. Etre saint, pour le dire autrement, c
'est s’exposer a Dieu au point de lui ressembler peu a peu, de
devenir, en quelque sorte, son image. Ca vous rappelle peut-
étre quelque chose : a la création, Dieu crée 1'homme a son im
age, a sa ressemblance, pour que l'homme représente Dieu dans
la création, qu’il transmette a son tour ce qu’'il recoit de Di
eu.

La sainteté, c’est appartenir a Dieu. Mais elle ne se décroche
pas par des efforts, par des techniques de renoncement a soi,



par des sourires figés en toute circonstance ou au terme d’un

parcours sans faute : la sainteté, aucun homme ne peut 1'obte
nir de lui -
méme. C'est un don. Dieu le dit a la fin de notre texte : c’es
t moi le Seigneur, votre Dieu, qui vous ai rachetés d'Egypte.
C'est moi qui suis venu vous chercher pour vous rapprocher de
moi, pour vous adopter, et je vous offre cette chance d’'étre m
es fils et mes filles, portant mon embleme sur la terre.

Cette adoption de Dieu qui nous permet d’étre proches de lui e
t de retrouver notre vocation a étre images de Dieu sur la ter
re, cette adoption est concrétisée en partie lorsqu’Israél est
libéré d'Egypte a grands renforts de miracles, mais elle est
pleinement réalisée lorsque Dieu nous adopte en Jésus-
Christ, nous libérant du mal et de 1’orgueil qui nous séparaie
nt de Dieu. En Christ, nous devenons fils et filles de Dieu, n
ous sommes invités a vivre dans 1'intimité de Dieu, et a retro
uver notre vocation a étre saints, a étre des représentants du
Dieu vivant.

La sainteté, un style de vie

Justement, comment la sainteté se met -
elle en euvre dans notre vie ? Le texte que nous avons lu dres
se un tableau foisonnant qui mélange joyeusement tous les doma
ines de la vie. A premiere lecture, on a méme l’'impression que
ces lois vont dans tous les sens et qu’il manque un peu de co
hérence. Ainsi, dans ce seul chapitre, on trouve des commandem
ents qui reglent le domaine rituel (quand et comment faire des
sacrifices), le domaine spirituel (le respect du sabbat — jou
r de repos ou l'on prend du temps pour Dieu —, le refus des id
oles et le rejet des pratiques paiennes), le domaine des relat
ions (en famille : avec les parents et les enfants, au travail
avec les ouvriers, les conflits au sein du peuple, l'attitude
a avoir envers les personnes affaiblies /sourds, aveugles, pe
rsonnes agées/ et envers les défavorisés — pauvres ou immigrés
), il y a méme des commandements pour la culture des arbres fr
uitiers ou pour le tissage des vétements !



Sans rentrer dans le détail de chaque commandement qu’il serai
t intéressant d’'étudier en soi, je vous propose de rester a un
niveau général et de nous pencher sur la dynamique globale du
texte. Il me semble que cet ensemble de lois nous montre un p
rincipe fondamental, qui a di révolutionner la mentalité des I
sraélites et qui remet aussi en question nos préjugés : la sai
nteté se vit en toutes circonstances. C’est un style de vie, u
ne attitude globale qui se décline de telle ou telle maniéere s
elon les situations particulieres, mais qui concerne toutes le
s situations.

La sainteté a laquelle Dieu appelle les croyants ne se limite
pas a un lieu (le temple), a un moment (le sabbat) ou a un gro
upe (les prétres), mais elle doit caractériser toute la vie de
la communauté, partout et tout le temps. Alors c’'est vrai que
dans 1’Ancien Testament Dieu donne des reperes pour commencer
il faut étre au minimum saint au temple, lors du sabbat ou
quand on est prétre, parce qu’'ils sont tournés vers Dieu. Cepe
ndant, vous voyez que la sainteté ne se cantonne pas a ces lie
ux, a des moments ou a des groupes, mais que tout le peuple es
t en réalité appelé a vivre de manieére sainte en toutes circon
stances.

Les lois que Dieu énonce ne constituent pas un parcours bien d
éfini pour devenir plus saint, des taches qu’il faudrait accom
plir pour décrocher un titre et arriver sur le podium ! C’est
Dieu qui prend l’initiative de nous rapprocher de lui, de nous
rendre saints par contagion, et ces lois sont plut6t des pist
es concretes pour vivre cette ressemblance avec Dieu. La saint
eté se recoit d’abord dans notre relation avec Dieu, et transf
orme ensuite notre vie tous azimuts : dans notre maniere de tr
availler, d’'étre en famille, de rendre un culte a Dieu, dans n
otre entourage, dans la société, dans la politique méme. La sa
inteté, c’'est d’'étre proches de Dieu qui nous remet en phase a
vec notre vocation a étre ses représentants, et ensuite ca se
concrétise de mille et une manieres dans notre quotidien.



Consécration, justice et amour

Etre saint, c’'est ressembler a Dieu, c’est vivre a son image,
c’'est adopter ses valeurs comme style de vie. Soit, mais quels

principes généraux suivre pour ressembler a Dieu, concretemen
t? Le texte que nous avons lu donne quelques pistes.

La premiere étape, c’est la consécration. Se consacrer a Dieu,
c’'est décider de le prendre pour modele, tel qu’il se révele
dans sa Parole et en Jésus -
Christ, son Fils devenu homme. Se consacrer a Dieu, c’'est mett
re Dieu au centre de notre vie : nourrir notre relation avec 1
ui, puiser en lui notre force, notre espérance, notre vision d
u monde. C’était le sens du sabbat a respecter, jour hebdomada
ire ou le croyant se rappelle que sans Dieu il ne peut pas viv
re, et qui se tourne vers lui pour se mettre a son écoute et s
e replacer devant lui. A nous de trouver des moments pour nous
tourner vers Dieu et nous exposer a lui pour apprendre a lui

ressembler.

Se consacrer a Dieu c’est aussi renoncer a ce qui compromet no
tre relation avec lui, comme par exemple le fait de mélanger d
es croyances issues de différentes religions pour se faire sa
propre spiritualité. Dans ce cas -
la, on n'est plus en relation avec Dieu, on ne cherche plus a
le connaitre lui, tel qu’'il est, mais on plaque sur lui ce qui
nous arrange. Chercher le Dieu saint, c’'est la premiere étape
de la sainteté : vivre de plus en plus pres de lui, se laisse
r enseigner par lui et se laisser transformer a son image.

Ensuite, il me semble que deux grands principes caractérisent
les mises en cuvre de la sainteté. D’abord, le croyant qui res
semble a Dieu est appelé a étre juste. La justice s’exprime da
ns notre texte de multiples manieres : dans 1’honnéteté commer
cante (sans tricher sur les poids — factures p.ex.), dans le r
efus de la corruption (faux témoignages, pots de vin), dans le
refus de profiter du faible (se moquer du sourd, l’aveugle, r
etarder le salaire de l'ouvrier intérimaire, les enfants, les



personnes agées), dans le refus aussi des préjugés et des part
is pris. Je trouve ce commandement étonnant, au v.15 : ne favo
risez pas les gens puissants, c'est-a-
dire ne vous laissez pas corrompre. Mais, ne favorisez pas non
plus les pauvres : jugez l'affaire sans parti pris. Ce comman
dement me fait réfléchir, surtout dans une société qui a tenda
nce a vite juger, a distribuer les sentences en fonction des a
pparences. Dieu nous appelle a étre justes, sages, a chercher
la vérité en toute clarté, en toute honnéteté.

L'autre caractéristique, qui va de pair avec la justice, c'est
1’amour. L’amour, commandement unique du christ qui nous appe
lle a aimer comme il nous a aimés, 1l'amour du prochain auquel
Jésus et les apoOtres nous invitent si souvent, 1’amour de 1l'au
tre vient de ce chapitre (cf. Mt 22). Et ce chapitre est le se
ul a mentionner 1’'amour de 1’autre dans tout le livre du Lévit
ique, et il le fait deux fois, v.18 tu aimeras ton prochain co
mme toi-méme, et v.34 tu aimeras 1'étranger comme toi-
méme. L’amour, dans la Bible, ce n’est pas un sentiment qu’on

ressent un peu malgré soi, qui va et qui vient, en fonction de
s golts ou des atomes crochus, mais c’est une attitude qu’on c
hoisit d’avoir. Dieu nous appelle a aimer celui qui nous resse
mble, notre prochain, et a aimer celui qui nous est étranger,
qui nous effraie, qui nous remet en question.

Comment Dieu définit-
il U’amour ici ? v.17 Refuser d’envenimer les conflits avec le
prochain, refuser de se laisser guider par la colere ou 1’ame
rtume, mais, malgré la colere ou la souffrance, euvrer a la ré
conciliation en allant le voir pour exposer le probleme et tro
uver une solution. Aimer l’autre, c’est aussi luili venir en aid
e, avec générosité — p. ex. dans l’ancien temps, c’était laiss
er au pauvre ou a l’'immigré de quoi manger en récupérant les r
estes des récoltes.

Dieu nous appelle a étre a son image : justes, mais en arrondi
ssant les angles, en faisant le premier pas, en favorisant act
ivement le bien et la paix. Non pas une justice campée sur ses



principes qui reste loin, mais une justice qui se met en 4 po

ur aider chacun, quelle que soit sa position sociale, ses orig
ines, ses compétences, ses relations, pour aider chacun a avan
cer et a progresser.

Ces deux principes, justice et amour, tournent nos yeux vers 1
e Christ, lui qui a révélé pleinement la justice de Dieu, sa c
olere face au mal, lui qui a révélé pleinement 1’amour de Dieu
, dépassant sa colere, lui qui était parfait et qui a délibéré
ment endossé notre culpabilité face a Dieu, prenant l'initiati
ve pour que nous soyons pardonnés et vivants, réconciliés avec

Dieu pour recevoir de lui la vraie vie. Par Jésus-
Christ, nous sommes rapprochés de Dieu pour toujours, reconnec
tés a lui dans son Esprit, réintégrés dans cette relation avec
Dieu qui nous rend capables de répondre a notre vocation : ét
re images de Dieu sur la terre, transmettre ce que nous voyons
en lui, une justice éclatante de vérité, et un amour débordan
t.

Cecli n’est pas un jeline

Lecture biblique : Esaie 58.1-10

En relisant ce texte, j’ai pensé a ce tableau du peintre belge
surréaliste René Magritte

« Cecli n'est pas une pipe ! »

On pourrait dire un peu la méme chose ici : « Ceci n'est pas
un jelne ». Et c’est étonnant.. Parce que tout a l’'air d'étre
un jelne. Tous les jours, le peuple consulte le Seigneur. «
Ils ressemblent a un peuple qui respecte la justice et qui


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/13/ceci-nest-pas-un-jeune/

n’abandonne pas la loi de son Dieu. » (v.2)

Et pourtant, le Seigneur dit

« Pencher la téte comme un roseau,
mettre un habit de deuil,

se coucher dans la poussiére,

est-ce que vous appelez cela un jelne,
un jour qui me plait ? » (v.5)

Ah bon ? Qu’est-ce que jelner, sinon s’abstenir de manger pour
prier ? Bref, courber la téte comme un roseau.. Et quand Esaie
décrit le jeline qui plait a Dieu, a partir du verset 6,
L’étonnement se poursuit : il ne fait mention ni du fait de
s'abstenir de nourriture, ni méme de prier !

Ceci n'est pas un jelne..

Deux problemes

I1T y a donc quelque chose qui cloche.. Malgré les apparences,
le jelne que le peuple d’'Israél pratiquait n’'était pas percu
comme tel par le Seigneur. Quel est donc le probleme ?

Une vision utilitaire du jelne et de la piété

On trouve un premier indice dans les paroles que le prophete
met dans la bouche du peuple lui-méme et qui sonnent comme des
reproches adressés au Seigneur :

« Pourquoi jelner si tu ne le vois pas ?

Pourquoi nous faire petits si tu ne le remarques pas ? » (v.3)

En d’autres termes, a quoi ca sert de jelner, si on n'obtient
pas du Seigneur ce qu’on attend de lui ?

C'est une vision utilitaire du jelne, et de la pratique
religieuse en général. Le jelne devient presque une greve de
la faim, un moyen de pression sur Dieu. Il faut que notre
pratique religieuse nous apporte quelque chose, qu’elle soit
rentable. A quoi ca sert, le jelne ? A quoi ca sert, de prier
? Mais on ne prie pas parce que ce serait utile.. on prie



d’abord pour étre en relation avec le Dieu qui nous a créé et
qui nous a sauvé !

Cette logique utilitaire, de rentabilité, de performance, fait
curieusement écho a notre société occidentale moderne.

Et nous baignons dans cette mentalité. Pas sir du tout que
nous en soyons indemnes.. I1 ne fait pas de doute qu’une
optique consumériste pollue notre foi. On papillonne d’église
en église, parce que la prédication n’est pas assez ceci ou la
louange pas assez cela. On n’est pas contents parce qu’on ne
pense qu’a ce qu’une Eglise nous apporte sans se demander ce
que nous pouvons lui apporter. On évalue nos activités avec
les seules logiques d’'efficacité et de performance, en
oubliant un peu facilement la gratuité et le don de soi.

Une rupture entre la pratique religieuse et la vie quotidienne

Et ce n'est pas tout, il y a un autre probleme : le jelne
était déconnecté de la vie quotidienne. Sans sourciller, le
peuple jelnait tout en se montrant dur envers leurs ouvriers
ou en se disputant violemment avec les autres.

C'est comme si la piété pouvait étre déconnectée de 1la vie de
tous les jours. Comme si la pratique religieuse était tout ce
qui intéressait le Seigneur. Comme s’il suffisait de prier
correctement, ou mieux encore, de jelner, pour que le Seigneur
ferme les yeux sur les pratiques contestable du reste de notre
vie. Vous pouvez étre violent, injuste, infame au quotidien
mais si vous jelnez, si vous allez a 1’Eglise le dimanche, si
vous priez en public, alors tout va bien..

Ce n'est évidemment pas la vision de notre texte. Le verdict
est clair

« Ce n’est pas en jelnant de cette maniéere

que vous ferez entendre votre voix la-haut. » (v.4)



Une solution : le jeiline qui plait a Dieu

Alors, finalement, qu’est-ce que Dieu attend vraiment ?

« Voici le jelne qui me plait:

libérer les gens enchainés injustement,

enlever le joug qui pése sur eux,

rendre la liberté a ceux qu’on écrase,

bref, supprimer tout ce qui les rend esclaves.

C’est partager ton pain avec celui qui a faim,

loger les pauvres qui n’ont pas de maison,

habiller ceux qui n’ont pas de vétements.

C’est ne pas te détourner de celui qui est ton frere. »
(v.6-7)

Ni priere, ni pratique religieuse. Le jelne qui lui plait,
c'est le partage, la solidarité. Ca n’exclut aucunement la
priere, bien-slr. Mais une priere qui est prélude a 1’action
et pas coupée du reste de notre vie.

C'est le contraire d’'un jeline utilitaire, centré sur soi, ses
attentes et ses besoins. C’est un jelne qui ouvre sur les
autres, les besoins de notre prochain, de celui qui est
prisonnier, qui a faim ou qui est nu. Le jelne qui plait a
Dieu, c’'est celui qui nous décentre de nous-mémes pour nous
ouvrir sur notre frere et notre soeur.

Le jelne, c’est le renoncement

Il reste une question : pourquoi Esaie appelle-t-il cela un
jeline ? Est-ce simplement une facon d’évoquer ce qui doit
accompagner la pratique du jelne ou y a-t-il autre chose ?
Est-ce que la pratique active du partage et de la solidarité
serait aussi une forme de jelne ?

Jelner, ce n'est pas simplement sauter un ou deux repas.. C'est
se priver de quelque chose, pour se placer en toute humilité
devant Dieu. C’est ainsi se faire petit devant le Seigneur
pour reconnaitre notre dépendance de lui. Au coeur du jelne,



il y a le renoncement. Or, justement, le partage et la
solidarité sont une expression de ce renoncement. Parce qu’ils
nous décentrent de nous-mémes et nous ouvrent a notre
prochain.

On est aux antipodes d’'une logique utilitaire et consumériste.
Dans notre société matérialiste, la notion de jelne prend une
ampleur particuliere. Et ce texte d’'Esaie nous interpelle bien
plus qu’une simple invitation a sauter un repas de temps en
temps pour prier. De quoi sommes-nous préts a nous priver pour
nous ouvrir a Dieu et aux autres ?

L'exemple supréme de ce renoncement, évidemment, c’est Jésus-
Christ. Ces paroles de 1'épitre de Paul aux Philippiens
peuvent étre rappelées ici

« Ne cherchez pas votre intérét a vous, mais cherchez
l'intérét des autres.

Entre vous, conduisez-vous comme des gens unis au Christ
Jésus.

Lui, il est 1’égal de Dieu, parce qu’il est Dieu depuis
toujours. Pourtant, cette égalité, il n’a pas cherché a la
garder a tout prix pour lui. Mais tout ce qu’il avait, il 1’a
laissé. Il s'est fait serviteur, il est devenu comme les
hommes, et tous voyaient que c’était bien un homme. I1 s'est
fait plus petit encore: il a obéi jusqu’'a 1la mort, et il est
mort sur une croix ! » (Philippiens 2.4-8)

Non seulement il a renoncé a la gloire céleste mais il a
renoncé a sa vie, il s’est fait notre serviteur jusqu'a sa
mort sur la croix.

Conclusion

Ceci n’'est pas un jelne ! Malgré 1'apparence de la piété, le
peuple d’'Israél auquel le prophete s’adresse ne pratiquait pas
le jelne qui plait a Dieu. Il faut se méfier des contrefacons..

D’une certaine facon, on peut se priver de nourriture pour



prier et ne pas vraiment je(ner. De méme, on peut manger, ne
pas prier et pourtant, d’une certaine facon, jelner. C’est
vrai dans la mesure ou jeliner, c’est avant tout se priver de
quelque chose pour se écentrer de soi-méme, se faire petit
devant Dieu et serviteur de notre prochain.

Du coup, l’interpellation d’'Esale nous laisse avec cette
question : De quoi sommes-nous préts a nous priver pour nous
ouvrir a Dieu et aux autres ?



