Les vertus théologales (3)
L’ amour

Apres la foi et 1'’espérance,
voici, l'amour ! Enfin !

Un mot souvent galvaudé, enrobé de mievrerie ou souillé par de
sombres histoires. D’ailleurs dans certaines versions de la
Bible, on a préféré traduire par « charité ». Un mot qui a,
lui aussi, ses connotations pas forcément positives..

Mais la perspective biblique sur 1l’amour est bien plus large
gue le sentiment amoureux. L’amour, dans la Bible, concerne
toutes nos relations. Et cela est bien exprimé par les deux
commandements que Jésus cite comme étant les plus importants,
et indissociables 1’un de l'autre : « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de toute ton ame, de toute ta force et de toute ta
pensée. » et « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. »

Pour percevoir cette large perspective, le mieux est encore de
lire ce qui est sans doute un des plus beaux textes bibliques
sur 1l’amour, et qui se termine par le verset qui est a
1l’origine de notre mini-série sur les trois vertus
théologales : 1 Corinthiens 13. Un texte qu’on aurait bien
tort de limiter aux seules cérémonies de mariage ! Un texte
qu’on ferait bien aussi de ne pas réduire aux seuls versets


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/07/les-vertus-theologales-3-lamour/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/07/les-vertus-theologales-3-lamour/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/09/amour.jpg

4-7, certes magnifiques. Il vaut méme la peine de commencer la
lecture avec le dernier verset du chapitre précédent.

Lecture biblique : 1 Corinthiens 12.31-13.13

Nous avons commencé la lecture avec le dernier verset du
chapitre précédent parce qu’il donne le ton de la suite

« Mais maintenant, je vais vous montrer un chemin meilleur que
les autres. ». La conclusion du chapitre répond a cette
introduction : « Maintenant, trois choses sont toujours la
la foi, 1'espérance et 1'amour. Mais la plus grande des trois,
c’est 1’'amour. » (v.13)

En quoi le chemin de 1’amour est-il le meilleur ? En quoil
1’amour est-il plus grand que la foi et 1’espérance ?

Sans l’amour, la foi n’est que du blabla

Aux versets 1-3, Paul commence pas évoquer les pratiques
spirituelles dont il a parlé au chapitre précédent. Et les
exemples évoqués sont quand méme impressionnants : parler 1la
langue des hommes et la langue des anges ; parler au nom de
Dieu, comprendre tous les mysteres et posséder toute la
connaissance ; avoir une foi assez grande pour déplacer les
montagnes. Et il ajoute méme des exemples de consécration
étonnants : distribuer toutes ses richesses a ceux qui ont
faim, livrer son corps au feu. Ce n’est quand méme pas rien..

Mais toutes les manifestations de foi, méme les plus
spectaculaires, toutes les preuves de générosité et de
consécration, ne valent rien s’il n'y a pas l’amour. Sans
L’amour, la foi n’est rien de plus que du blabla, toute piété
est sans valeur.

En réalité, 1’amour est le sceau qui authentifie la foi et
1’espérance. Une foi confessée sans amour est une contrefacon.
Si on prétend étre animé d’'une espérance sans étre animé
d’amour, on se trompe soi-méme et on trompe les autres.

Le chemin de 1l'amour est non seulement le meilleur mais il est



le seul valable, le seul que nous devions emprunter en tant
gue croyant. Les autres sont des impasses ou des chemins qui
se perdent.

Un chemin difficile vers 1’amour parfait

Nous en arrivons aux fameux versets 4-7 ou Paul associe a
L'amour différents qualificatifs. Il parle ici plus
spécifiquement de 1’amour envers le prochain. Quelle est la
différence entre cette liste de qualificatifs et 1la liste
d’'exemples des premiers versets ? Ici, rien de spectaculaire
la patience, 1'esprit de service, 1'humilité, 1le pardon..
Pourtant, que c’est difficile ! Surtout Ulorsque les
qualificatifs ne sont pas pris séparément mais ensemble, comme
un tout.

Qui oserait dire, en lisant ces verset : « C’est tout moi !
Voila mon portrait craché ! » ?

On 1'a dit, ces versets sont souvent lus lors des cérémonies
de mariage. Et c’est évident qu’ils peuvent s’appliquer a la
vie de couple. Mais pourquoi les y limiter ? Le commandement
de Dieu concerne toutes nos relations : « Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme ! » Est-ce que ces versets qualifient
vraiment la facon dont nous sommes en relation avec notre
prochain ?

Est-ce que j'ai de telles relations avec mes freres et scurs
dans 1’Eglise ? L’amour rend service.. 1’amour ne cherche pas
son propre intérét.. 1'amour ne se souvient pas du mal.. 1’amour
supporte tout..

Est-ce que j’'ai de telles relations avec ceux que je coOtoie
dans ma vie de tous les jours ?

L’amour est patient.. 1'amour n’est pas jaloux.. L'amour ne se
met pas en colere.. 1’amour espere tout..

Et n'oublions pas que Jésus a dit qu’il nous fallait aller
jusqu’'a aimer.. nos ennemis ! Comme lui-méme en a donné



1’exemple. Jésus nous précede sur ce chemin de 1’amour, il est
notre modele, notre guide vers 1'amour parfait. Meilleur
chemin, 1l’amour est sans doute aussi le plus difficile, le
plus exigeant. Celui sur lequel on ne peut pas avancer sans
l’aide de Dieu, sans la force de son Esprit.

L’amour est éternel

Enfin, 1’amour est le plus grand parce que Ll’amour est
éternel. Et ce n’est pas la une affirmation romantique a
l’eau-de-rose.. Comme le dit le verset 8, « Ll’amour ne
disparait jamais. » Alors que la foi et l’espérance, oui. La
foi, l’espérance et 1’amour nous relient a Dieu aujourd’hui.
Mais la foi et l’espérance passeront. Pas 1l’amour. C’'est ce
qui, pour l’'éternité, nous relie a Dieu.

Paul le souligne, notre vie de foi est partielle, incomplete,
notre connaissance est limitée. Aujourd’hui, nous voyons avec
les yeux de 1’espérance, de facon imparfaite, comme dans un
miroir. Dans 1’Antiquité, les miroirs étaient faits de métal
poli et n’'offraient qu’un reflet flou et déformé. Lorsque
notre espérance sera accomplie, dans la présence méme de Dieu,
nous n’auront plus besoin de croire ni d’'espérer ce que nous
verrons ! Mais 1’amour demeurera. Il sera méme plus fort que
jamais.

Voila pourquoi 1’'amour est le plus grand. Aimer, c'est déja
golter un peu du fruit de notre espérance. C’est permettre a
Dieu de corriger les imperfections de notre foi.

Conclusion

La foi, 1'espérance et 1'amour sont les vertus qui qualifient
notre relation a Dieu aujourd’hui. Mais il n’'en sera pas
toujours ainsi. La foi et 1'’espérance disparaitront lorsque
nous verrons Dieu face-a-face. L’amour par contre demeurera
toujours. Voila pourquoi l’amour est le plus grand.

En attendant, les trois sont aujourd’hui indissociables.



L’amour est le sceau qui authentifie la foi et 1'’espérance. Il
ne peut y avoir de véritable foi et de vraie espérance sans
1’amour. L’amour pour Dieu et 1’'amour pour le prochain. Voila
pourquoi l’'amour est le chemin le meilleur.

Les trois vertus théologales
(2) L'’espérance

Accroche :

Parmi ces images, laquelle exprime le mieux pour vous la
notion d’espérance ? Pourquoi ?

Apres avoir choisi 1'image, parlez-en un peu avec votre
voisin..

Lecture biblique : 1 Pierre 1.3-9

Deuxieme vertu théologale, apreés la foi et avant 1'amour,
1’espérance est au ceur de la vie du chrétien, une composante
essentielle de sa relation a Dieu. C’est en Lui qu’'est notre
espérance. Selon notre vécu, nos joies ou nos épreuves, la
perception de cette espérance peut varier. Mais elle est,
fondamentalement, l’attente de ce qu’on n’a pas, mais qui nous
est promis.

Je vous propose, a partir du texte de la premiere épitre de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/08/31/les-trois-vertus-theologales-2-lesperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/08/31/les-trois-vertus-theologales-2-lesperance/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/08/espérance.jpg

Pierre, de souligner trois aspect de l’espérance chrétienne
son fondement, son objet et son horizon.

Un fondement : la résurrection du Christ

« Dans sa grande bonté, il nous a fait naitre une deuxieme
fois en relevant Jésus-Christ de la mort. » (v.3a)

C'’est le jour de la résurrection du Christ que notre espérance
est née. C’est la, dans 1’événement de la résurrection de
Jésus que se trouve le fondement de notre espérance.

C’est un fondement solide car il s’inscrit dans la trame de
l’'histoire de 1’'humanité. L'historicité de la résurrection de
Jésus doit étre maintenue absolument. Sinon, comme le dit
1’apbtre Paul

Si les morts ne se réveillent pas, le Christ non plus ne s’est
pas réveillé de la mort. Et si le Christ ne s’est pas réveillé
de la mort, votre foi est vide, et vous étes encore dans vos
péchés. Alors, ceux qui sont morts en croyant au Christ sont
perdus.Si nous avons mis notre espérance dans le Christ pour
cette vie seulement, nous sommes les plus malheureux de tous !
(1 Corinthiens 15.16-19)

L'’enjeu de la résurrection de Jésus-Christ, c’est 1l'’espérance
pour demain et pour aujourd’hui ! Pour demain parce qu’elle
est la promesse d’'une victoire sur la mort, d’'une vie
possible, au-dela de la mort. Pour aujourd’hui, parce que
cette victoire sur la mort est aussi une victoire sur le mal,
le péché. La mort est le stigmate du péché, en tout étre
humain. En vainquant la mort, Jésus-Christ s’est aussi rendu
vainqueur du mal. Nous pouvons étre délivré de notre péché.

Un objet : la vie éternelle

« Nous avons ainsi une espérance qui fait vivre, et nous
pouvons attendre avec joie les biens que Dieu garde pour
nous. » (v.3b-4)



Pierre parle ici d’une espérance vivante. Elle l’est parce
qu’'elle n’'est pas théorique mais concrete, parce qu’'elle
s’incarne dans notre vie et, par-dessus tout, parce qu’elle
est 1’espérance de la vie éternelle. Voila pourquoi la version
Parole de Vie traduit « une espérance qui fait vivre ».

L'objet de 1'’espérance, c'est la vie éternelle. Et on ne parle
pas ici seulement de vie aprés la mort. La vie éternelle, ce
n'est pas l’immortalité ! C’'est la vie avec Dieu, pour
toujours. C’est une vie qui commence maintenant, dans la
nouvelle naissance ! Ce qui compte dans la vie éternelle,
c'est moins sa durée que son lien a la source, a Dieu lui-
méme. Et une vie qui provient de Dieu ne peut qu’'étre, par
nature, sans fin.

Concretement, 1’espérance de la vie éternelle, c’est bien-sir
une consolation face a la mort. Contrairement aux apparences,
la mort n'est pas la fin de tout.

Fréres et seurs, nous voulons vous faire connaitre la vérité
au sujet des morts. Ainsi vous ne serez pas tristes comme les
autres qui n’ont aucune espérance. Nous croyons que Jésus est
mort et qu’il s’est relevé de la mort. Donc, de la méme facon,
ceux qui sont morts avec Jésus en croyant en lui, Dieu les
réunira a Jésus. (1 Thessaloniciens 4.13-14)

Mais 1’espérance de la vie éternelle, c’'est aussi l'attente
d’une vie nouvelle des aujourd’hui. Une vie qui n’atteindra
jamais sa pleine maturité ici-bas mais qui nous offre déja une
réelle communion avec Dieu par la foi, et un vrai chemin de
croissance spirituelle par l’oeuvre du Saint-Esprit en nous.

Un horizon : 1’accomplissement du salut

« Et vous-mémes, si vous croyez, le Dieu puissant vous garde
pour vous sauver. Ce salut, on le connaitra a la fin des
temps. » (v.5)

L'espérance nous ouvre sur un horizon nouveau, celui de



l’accomplissement a venir de notre salut, celui de
l'aboutissement du projet de Dieu a la fin des temps.

C’est un horizon parce que la perspective est large et
indécise a nos yeux. Nul ne peut connaitre le jour et 1’heure,
disait Jésus. Mais c’est bien plus qu’un simple espoir.
L’'espoir est hypothétique. Au contraire, 1'espérance
chrétienne rime avec assurance. Le projet de Dieu aboutira.
L’issue en est certaine depuis 1'événement décisif de la mort
et la résurrection de Jésus-Christ.

L’espérance nous donne donc un horizon. Et ¢a change tout
d’avoir un horizon ! Essayez de marcher la téte en bas, en
regardant vos pieds..

Grace a notre espérance, nous pouvons avancer, la téte haute,
avec confiance. L'assurance que Dieu aura le dernier mot, que
le mal sous toutes ses formes sera vaincu, que toutes nos
épreuves trouveront un jour leur consolation, tout cela nous
permet de regarder avec confiance vers un avenir lumineux,
malgré toutes les ténebres d’aujourd’hui et d'hier.

Voila notre espérance. Un trésor inestimable dans un monde
désenchanté, incertain et rempli de peurs tel que le nb6tre !

Conclusion

L'espérance découle de la foi. Elle est, d’'une certaine
maniére, la foi en mouvement. Car 1'espérance nous met en
marche, elle nous met debout a la suite du Christ ressuscité,
elle nous fait croitre dans la vie éternelle donnée par Dieu
et elle nous permet d’'avancer avec patience vers 1l’'horizon de
1l’accomplissement de notre salut.

La foi nous relie a Dieu dans 1la confiance, 1l’'espérance nous
fait avancer avec lui avec persévérance. Nous sommes alors
préts a aimer vraiment, aimer Dieu et notre prochain.. Mais ce
sera Ll'objet de la prédication de dimanche prochain !



Les vertus théologales (1) La
fol

. Accroche

Si je vous dis que j’ai une magnifique sucette dans ma poche,
est-ce que vous me croyez ?

Qui me croit ? Levez la main !

Alors.. venez la chercher !

Voila ce qu’est la foi : croire sans voir, faire confiance et
prendre le risque d’'agir en conséquence.

La foi fait partie de ce qu’on appelle en théologie les trois
vertus théologales, parce qu’elles qualifient la relation du
croyant a Dieu. On les trouve dans le fameux passage de 1
Corinthiens 13.13 : « Maintenant, trois choses demeurent : la
foi, l'espérance et 1’'amour. Mais la plus grande des trois,
c’est l’amour ».

Voila une bonne occasion de rappeler les fondamentaux.. En
trois prédications, je vous propose de nous arréter sur ces
trois vertus, en commencant par la premiere : la foi.

Lecture biblique : Hébreux 11.1-10


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/08/24/les-vertus-theologales-1-la-foi/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/08/24/les-vertus-theologales-1-la-foi/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/08/Dum_Dums_Lollipops.jpg

On peut appeler Hébreux 11 le chapitre de la foi. Il nous en
donne une définition, au verset 1, et poursuit en 1’illustrant
par de nombreux exemples tirés de 1'histoire biblique. Au
début du chapitre 12, 1'auteur de 1’'épitre dit de tous ces
personnages bibliques : « Cette grande foule de témoins nous
entoure.. »

Il s’agit donc bien de nous laisser interpeller, et
encourager, par cette foule de témoins, dans notre propre
cheminement de foi.

Croire sans voir

La foi, c'est croire sans voir. Notre texte 1’'affirme des la
définition du verset 1 : « Croire en Dieu, c’'est une facon de
posséder déja les biens qu’on espere, c’'est étre persuadé que
les choses qu’on ne voit pas existent vraiment. » (version
Parole de Vie). Affirmation encore soulignée par 1'évocation
de la création du monde par la parole de Dieu : « Ainsi les
choses qu’on voit ont été faites a partir de choses qu’'on ne
voit pas. » (v.3)

Croire sans voir, c’'est aussi ce que Jésus disait a Thomas qui
ne voulait croire en la résurrection de son maitre que
lorsqu’il aura pu le toucher : « Tu crois parce que tu m'as
vu. Ils sont heureux ceux qui n’'ont pas vu et qui croient. »
(Jn 20.29).

Quand on ne veut croire que ce qu’on voit, on ne croit pas du
tout ! Par définition, la foi s'appuie sur ce qu’'on ne voit
pas. Ce qu’on voit, on n’'a pas a le croire. On ne peut que le
constater.. Or Dieu, on ne peut pas le voir ! Il s’est rendu
visible pour un temps, en Jésus-Christ. Mais il n’est plus sur
terre aujourd’hui.. Et méme au temps de Jésus, combien 1’ont vu
et entendu, combien ont assisté a ses miracles sans pour
autant croire en lui ? Si vous voulez connaitre Dieu, il
faudra passer par la foi. Il n’'y a pas d'autre possibilité.

Du coup, par définition, l'objet de notre foi ne peut jamais



étre prouvé. On ne pourra jamais démontrer 1’existence de
Dieu. On pourra défendre notre foi, y compris avec des
arguments rationnels. I1 est méme important d’avoir une foi
réfléchie, qui pense sa cohérence. Croire sans voir ne veut
pas dire croire n’'importe quoi !

Mais sans la foi, personne ne peut connaitre Dieu..
Faire confiance

Il s’agit donc de croire sans voir.. mais pas de croire dans le
vide. Croire, ce n’est pas simplement accepter 1’'hypothése de
Dieu ! Et c’est la que les exemples bibliques donnés dans ce
chapitre prennent tout leur sens. Ils témoignent du fait que
la foli n'est pas qu’une affaire de croyance mais qu’elle est
L'expression d’une relation a Dieu.

La foi est une réponse a 1’initiative de Dieu, a son appel.
C'est la réponse de la confiance. C’est Noé qui prend au
sérieux l'avertissement de Dieu annoncant le Déluge. C’est
Abraham qui a eu confiance dans la promesse de Dieu quand il
lui a dit de quitter son pays.

La foi est plus qu’un pari philosophique, elle est le choix
d’une relation. Une relation avec quelqu’un qu’on ne voit pas.
Mais une relation réelle ! C’est peut-étre ici le personnage
d’Hénok qui 1’exprime le mieux, lui qui a plu a Dieu.
« Personne ne peut plaire a Dieu s’'il ne croit pas. » (v.6).
Et ici il ne s’'agit pas seulement de parier sur l’existence de
Dieu mais d’avoir une relation de foi avec Dieu.

Dieu nous parle. Au ceur de la création, dans le fond de notre
conscience, et surtout a travers la Bible, sa Parole. Quelle
réponse lui donnons-nous ? Avoir foi en Dieu, c’'est faire le
choix de la confiance, malgré les doutes, les incertitudes,
les questionnements.

Mais attention, il n’'y a pas de foi sans une vie spirituelle.
Ce n'est pas le cas pour une opinion ou une hypothese, mais



une relation a besoin d’étre sans cesse entretenue, au risque
de s’éteindre.. Notre foi ne peut s’épanouir que dans une
relation réguliere et personnelle avec Dieu.

Prendre le risque d’agir en conséquence

Il y a toujours une part d’inconnue dans la foi : il s’agit de
croire sans voir. De plus, la foi est avant tout le choix
d’une relation de confiance avec Dieu, ce qui implique qu’elle
ne reste pas théorique mais se doit d’étre concrete. Il s’'agit
de prendre le risque d’'agir en conséquence de ce que 1l'on
croit.

Ici encore, les exemples bibliques choisis par 1l'auteur de
1’épitre aux Hébreux sont parlants. Leur foi n’a pas été que
théorique mais elle s'’est exprimée concretement : c’'est Abel
qui offre un sacrifice a Dieu, Hénok qui a su par sa vie
plaire a Dieu, Noé qui a construit 1’'Arche, Abraham qui a
quitté son pays.

Et il s’agissait bien de véritables prises de risque ! Abraham
est parti vers une destination inconnue, un pays qu’il ne
connaissait pas. Noé a construit un bateau avant que la
moindre goutte d’eau tombe du ciel. Plus loin dans le
chapitre, 1'auteur évoque 1les prophetes qui ont osé
transmettre fidelement 1a parole de Dieu, au risque de
s'exposer au rejet et a la persécution de ceux qui ne
voulaient pas 1’entendre. Des considérations qui prennent un
relief particulier avec la terrible actualité pour certains
chrétiens aujourd’hui, notamment en Irak et en Syrie..

On a dit 1’importance d’avoir une foi cohérente, c’'est-a-dire
pensée et réfléchie. Mais la cohérence de la foi passe aussi
par sa mise en pratique. Il faut que notre facon de vivre soit
cohérente avec ce que nous croyons ! L’est-elle toujours ?

Conclusion

Il est naturel que la foi arrive en premier parmi les trois



vertus théologales : sans elle, il est tout simplement
impossible de connaitre Dieu ! En réalité, quand on est
croyant, toute notre vie est fondée sur elle :

Il s’agit de croire sans voir. La foi permet donc de voir
différemment !

Il s’agit de faire confiance. La foi permet donc de vivre un
vraie relation personnelle avec Dieu !

I1 s'agit de prendre le risque d’agir en conséquence. La foi
oriente donc notre facon de vivre !

Et tout cela s’exprime aussi par 1’espérance et 1’amour. Mais
il en sera question les deux prochains dimanches..

Face a la souffrance

Lecture biblique : Romains 8.18-23

Dans ce chapitre de 1’'épitre aux Romains, l'ap6tre Paul parle
de 1l’oeuvre du Saint-Esprit chez le croyant et des formidables
promesses que nous recevons en Christ. Il fait de nous des
enfants de Dieu ! Mais tout n’est pas forcément tout rose.. et
les promesses s’accompagnent aussi de souffrances, a 1l’image


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/07/13/face-a-la-souffrance/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/07/Souffrance.jpg

du Christ qui a souffert.

La réalité de la souffrance est incontournable. Pour tous, de
différentes manieres. Et quand on y est confronté se posent
toujours 1les mémes questions.. Pourquoi ? Comment 1la
comprendre ? L’accepter ? L’endurer 7?

Voici quelques éléments de réponse proposés par 1'ap6tre Paul.
La souffrance n’aura pas le dernier mot

En premier lieu, Paul compare nos souffrances présentes a la
gloire a venir. Pourquoi ?

Non pas pour faire un lien entre les deux. Comme si nos
souffrances d’aujourd’hui nous feraient mériter la gloire a
venir. Plus on souffrirait, plus on recevrait de gloire.. Cette
pensée doloriste n’'est pas biblique. Il n’y a pas chez Paul de
fascination pour la souffrance comme il a pu y en avoir dans
certaines périodes de 1’'histoire de 1’Eglise.

Mais il y a une assurance qu’il met en balance avec la
souffrance : c’est la gloire a venir. Et la, quand on compare
les deux, il n’'y a pas photo ! Et 1’ap6tre Paul a eu son lot
de souffrances, de tous ordres. Il a connu la prison a cause
de sa foi. Il a souffert d’un mal incurable dont Dieu ne l’a
pas guéri, malgré ses nombreuses prieres. Ce ne sont donc pas
les paroles d’'un privilégié de la vie, préservé de toute
souffrance, mais d’'un homme de foi.

Remarquez qu’'il ne s'agit pas tellement de trouver un sens a
la souffrance mais de comprendre qu’elle n’aura pas le dernier
mot. Il y aura un apres la souffrance. Il y a une espérance
glorieuse qui peut nous aider a endurer la souffrance
aujourd’hui. Sans 1l'expliquer. Sans la justifier. Sans la
minimiser.

Souvenons-nous que la réponse de Dieu au mal, et donc aussi a
la souffrance et la mort, c’est la venue de son Fils. Pour



répondre a notre souffrance, Jésus-Christ a souffert comme
nous. Il a souffert pour nous. Il est mort.. et il est
ressuscité. Et parce que la mort elle-méme a été vaincue, 1la
souffrance n’'aura pas le dernier mot. C’est 1’espérance de la
gloire.

La création entiere souffre

Paul élargit ensuite la perspective : c'est la création toute
entiere qui souffre !

La création qui souffre, c’est 1'humanité traversée par les
guerres, les famines, les catastrophes, les injustices.. mais
c’est aussi aujourd’hui la terre qui souffre du traitement que
L"homme lui fait subir (pollution, surexploitation, etc..).
Déja la Genese laissait entendre que 1’apparition du péché
avait provoqué des déreglements au sein méme de la création,
rendant la nature hostile a 1'homme : « il produira pour toi
épines et chardons. » (Gn 3.18)

Mais c’est indéniable, les propos de Paul ont pris un relief
particulier depuis quelques années. Avec le phénomene de
globalisation de l'information, on est au courant de tout tout
de suite, ce qui ne peut qu’accentuer notre conscience de
cette universalité de la souffrance. Depuis quelques années,
nous avons pris conscience de l1’'impact néfaste des hommes sur
l’environnement. Et avec cette récente conscience écologique,
on n'a peut-étre jamais mieux compris qu'aujourd’hui combien
la création entiere souffre.

Cette universalité de la souffrance soulignée par 1’apodtre
Paul peut, d’une certaine manieére, nous permettre de
relativiser notre souffrance (nous ne sommes pas les seuls a
souffrir..). Mais elle montre aussi combien le probleme de la
souffrance est épineux et qu’il nous dépasse completement.

La souffrance est une réalité anormale, scandaleuse, une
marque du péché qui s'est installé dans la création belle et
parfaite de Dieu. On ne peut pas s’'en accommoder. La



souffrance n’'est pas qu’un probleme personnel, c’'est un
probleme universel. Et pour un mal universel, il faut un
remede universel.

Une espérance universelle

Pour Paul, il n’'y a pas que la souffrance qui est universelle.
La gloire promise 1’est aussi !

La facon dont Paul parle des souffrances de la création laisse
entrevoir un espoir. Au verset 19 : “le monde créé par Dieu
attend avec impatience le moment ou Dieu montrera la gloire de
ses enfants.”, au verset 22 : “tout le monde créé gémit et
souffre encore maintenant, comme une femme qui accouche”.
L’image de la souffrance d’une femme qui accouche contient la
promesse d’une naissance..

Il y a bien une espérance pour l’ensemble de 1la Création !
Nous qui avons tendance a ne pas voir beaucoup plus loin que
le bout de notre nez.. ca fait bizarre ! L’oeuvre de salut du
Christ ne concerne pas que 1'humanité seule, elle a des
répercussions sur la création toute entiere, elle a une portée
cosmique ! La création toute entiere participera a la
glorieuse liberté des enfants de Dieu..

Nous savons que la terre est création de Dieu. Et cela suffit
a motiver notre respect de la nature. Il y a aussi le mandat
de « cultiver et garder le jardin » (Gn 2.15) ou trop souvent
on n'a conservé que le premier verbe. Or cultiver sans garder,
c'est surexploiter et détruire. Et garder sans cultiver, c’est
idolatrer.

Mais ce que dit 1'ap6tre Paul ici nous donne une raison
supplémentaire pour prendre soin de la terre. Le fondement
d’une nécessaire conscience écologique du chrétien ne vient
pas seulement de la doctrine de la création mais aussi de
celle de la rédemption.

Car Paul annonce aussi une espérance pour la création. Elle va



participer a la liberté et la gloire des enfants de Dieu. La
« naissance » promise est celle d’une nouvelle terre. Et c¢a,
c'est de 1'ordre de la rédemption. Une création rachetée,
délivrée de ce qui la fait souffrir. A 1’image de notre propre
résurrection. C’est donc aussi dans la perspective de la
nouvelle création que nous devons préserver la création
actuelle. Pensons-y cet été, lors de nos ballades a la
montagne ou sur la plage..

Conclusion

La force de ce texte est de nous ouvrir des horizons
d’espérance inouis, alors que parler de la souffrance devrait
plutét nous démoraliser. Sans nier la réalité pénible et
scandaleuse de la souffrance, Paul affirme qu’elle n’aura pas
le dernier mot, mais que nous avons une espérance de vie, de
liberté et de gloire. Et en plus, cette espérance n’est pas
pour nous seulement mais pour la création toute entiere !

Une telle espérance change notre regard non seulement sur nos
souffrances mais aussi sur le monde. Ne nous accommodons
jamais de la souffrance, la nbétre ou celle qui traverse notre
monde. Mais portons le regard de notre foi vers 1l’horizon de
notre espérance. (C’'est le meilleur moyen d’endurer 1la
souffrance.

Besoin de repos


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/07/06/besoin-de-repos/

Lecture biblique : Matthieu
11.28-30

C'est 1'été, le temps des vacances. On est fatigués et on a
besoin de repos.. Eh bien, voila un texte qui fait du bien, ou
Jésus promet le repos a tous ceux qui sont fatigués.

Mais de quel repos s’'agit-il ? Et de quelle peine, de quelle
fatigue s’agit-il ? Un regard sur le contexte immédiat de
notre texte nous aidera a comprendre.

Juste avant, Jésus prie le Pere et lui rend grace d’'avoir
caché les choses du Royaume de Dieu aux sages et de les avoir
révélées aux petits. Le Royaume de Dieu n’'est pas réservé a
une élite d’intelligence, de sagesse ou de pureté. Il est
révélé aux humbles et aux petits. On ne mérite pas sa place
dans le Royaume de Dieu, on la recoit humblement.

Juste apres, il est question du sabbat. Ca ne peut pas étre
une coincidence ! Surtout compte-tenu du ton polémique avec
les Pharisiens qui reprochent a Jésus de ne pas respecter le
sabbat. Le poids du légalisme des Pharisiens ne serait-il pas
ce fardeau si lourd dont Jésus veut libérer ? Et les efforts
fournis pour plaire a Dieu ne seraient-ils pas cette peine
dont il veut nous libérer ?

Le repos dont parle Jésus, ici, c’'est sans doute celui du
salut, que Dieu révele aux petits et qui est réservé aux
humbles.

Changer de fardeau

Quand on y regarde de plus pres, on se rend compte que Jésus
ne dit pas simplement : « Je vais vous donner le repos en vous


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/07/BURDEN-OF-THE-PRESENT.jpg

déchargeant de vos fardeaux. ». Oui, il promet le repos. Et ce
qu’il dit implique qu’il nous soulage des lourds fardeaux qui
nous fatiguent. Mais c’est pour nous donner un autre fardeau..
mais léger, celui-la. Il y a bien un lourd fardeau dont le
Christ veut nous libérer mais aussi un autre, 1léger, dont il
veut nous charger.

Pour la lourde charge, les deux verbes du début du verset 30
évoquent d’une part la fatigue résultant d’un dur labeur et
d’autre part le fait de porter une lourde charge. La métaphore
évoque ce qui peut nous peser, nous fatiguer, ce qui est lourd
a porter. D'apreés le contexte de 1la polémique avec les
Pharisiens, on pense tout de suite a leur 1égalisme, aux
multiples commandements a respecter a la lettre, a la pression
que les chefs religieux mettaient sur les gens, 1l’exigence
absolue de pureté pour plaire a Dieu. Ca peut étre aujourd’hui
le poids d’une pratique religieuse pour mériter son salut ou
le poids d’une culpabilité dont on n’'arrive pas a se délivrer.

Ces fardeaux sont lourds. Trop lourds. C'est le poids de nos
efforts, pour plaire a Dieu, ou pour satisfaire aux exigences
gu’on se fixe ou que les autres fixent pour nous.. Nous n’avons
pas a porter ce fardeau. Jésus veut nous en décharger en nous
accueillant dans sa grace.

Certes, 1l nous confie alors un autre fardeau, mais bien plus
léger, celui du disciple : « prenez la charge que je vous
propose et devenez mes disciples ». Et Jésus précise : « Je
suis doux et humble de coeur ». Quel rapport avec la charge a
porter ? La version « Parole de Vie » traduit : « je ne
cherche pas a vous dominer ». Certes, c’est une paraphrase
mais c’'est intéressant. L’'idée est celle-la : « si je vous
donne une charge, ce n’est pas pour vous écraser ».

L'accueil de Jésus est inconditionnel, dans sa grace : il nous
offre le repos. Il nous délivre des poids trop lourds que les
autres nous font porter ou que nous nous imposons a nous-
mémes. Notre salut ne dépend pas de nos cuvres, c’est un



fardeau trop lourd a porter, mais de l’oeuvre accomplie pour
nous par le Christ. Le vivre et en témoigner en vérité, voila
notre seule charge !

Entrer dans le repos

Le repos que le Christ promet est donc celui qui résulte de la
libération de ces lourdes charges, trop lourdes a porter. Mais
le repos n’est pas dans l'absence de charge puisqu’il donne un
autre fardeau, léger.

Le repos n’est pas forcément dans 1’'inactivité. Ca ne vous est
jamais arrivé de terminer vos vacances plus fatigués qu’au
début ? Ou de vous allonger, de ne rien faire sans pour autant
VOUS reposer, parce gque vous ressassez des soucis dans votre
téte ? A 1l'inverse, on peut étre tres actif et se reposer,
avec une activité vécue sans pression, sans souci de
rendement, sans nécessité de rendre compte a un supérieur
hiérarchique.

Se reposer, c'est changer d’activité. C’est surtout changer de
facon d’'étre actif. Sans pression, sans devoir faire ses
preuves.. mais libérés, gratuitement. En réalité, ne serait-ce
pas la grace qui repose ? La grace avec laquelle Jésus nous
accueille. La grace par laquelle Dieu nous sauve.

Et la grace, bien-sir, on la proclame.. Mais pourquoi se sent-
on toujours obligé d’'ajouter : « la grace oui, bien-sir, mais
ce n'est pas un prétexte pour faire n’importe quoi ! » Tous
les « mais » qu’'on ajoute a la grace affaiblissent la grace.
Faites confiance a la grace de Dieu ! Dans votre vie et dans
celle de vos freres et scurs !

\

Jésus nous invite a nous décharger de nos lourdes charges et a
entrer dans sa grace. Et nous tombons si facilement dans le
travers des Galates a qui Paul disait : « Apres avoir commencé
par L'Esprit, allez-vous maintenant achever par la chair ? »
(Ga 3.3) ou comme le traduit la version Parole de Vie : « Au
début, vous avez compté sur 1'Esprit Saint, et maintenant,



est-ce que vous allez compter sur vos seules forces ? »

Parce qu'il y a quand méme encore souvent un contraste entre
L’annonce de la grace et 1’'image qu’on peut se faire de la vie
chrétienne, faite d’obligations, de contraintes, d’efforts de
sanctification, d’exigence de fidélité. Et parfois j'ai
l'impression qu’'on reprend sur notre dos une lourde charge
dont le Christ veut nous libérer.

Quand Jésus dit : « Venez a moi vous tous qui étes fatigués de
porter un lourd fardeau et je vous donnerai le repos. », on a
vraiment envie d’aller a lui ! On peut donc oser la question
est-ce que nous donnons vraiment envie de venir a Jésus ?
Donnons-nous vraiment 1'image de disciples du Christ bien dans
leurs baskets, avec le ceur léger et une vie libérée ? Qu est-
ce qu’'on donne 1’'impression de chrétiens fatigués,
transportant sur leur dos la lourde charge d’étre un bon
chrétien ?

Conclusion

Promesse bienfaisante en ce début d’'été, ces paroles de Jésus
interrogent aussi notre facon d’étre son disciple.

Quel fardeau suis-je en train de porter ? Celui, léger, de
L"humble disciple ? Ou d’autres, bien trop lourds, que nous
nous imposons ou que nous laissons d’autres nous imposer ? Les
fardeaux d’une culpabilité tenace, d’une exigence de pureté,
d’efforts pour plaire a Dieu, ou plaire aux hommes..

C'est donc bien sans cesse que nous devons revenir a Jésus
pour étre déchargé de ces fardeaux qui nous fatiguent. Pour
recevoir tout a nouveau son repos, celui qui provient de sa
grace et qui fait de nous des témoins vivants de son salut
offert a tous.



