Les seconds roles (IV) : les
parents de Samson (Jg 13)

Nous continuons notre série des seconds réles. Vous connaissez
Samson, le héros d’Israél, au moins pour son histoire avec
Dalila qui 1’a privé de sa force spectaculaire en lui coupant
les cheveux pendant son sommeil. Mais connaissez-vous ses
parents ? Savez-vous comment a commencé l’'aventure de Samson ?
Le récit que nous allons lire se trouve dans le livre des
juges. Avant de lire, je voudrais rappeler quelques éléments
de contexte : apres que le peuple d’'Israél est sorti d’'Egypte
avec Moise, il vit dans le désert avant d’entrer dans le pays
promis. Une fois installé, le peuple d’'Israél est censé vivre
sous la direction de Dieu lui-méme. Le probleme, c’est
qu’'Israél est un tout petit pays, entouré par toutes sortes de
voisins paiens, et que les Israélites se laissent
régulierement influencer par les croyances paiennes, oubliant
le Dieu qui les a sauvés. Lorsque le peuple se détourne trop
de Dieu, Dieu les livre aux mains de leurs ennemis. Dans ces
temps d’'épreuve, le peuple finit par retourner a Dieu en lui
demandant son aide. Dieu envoie alors un libérateur, un
sauveur, un « juge », qui remporte la victoire sur les ennemis
et assure la paix. Ce cycle, incrédulité-oppression-cri vers
Dieu-délivrance, ce cycle n'intervient pas une fois, mais de
nombreuses fois pendant environ 300 ans. Le livre des juges a
sélectionné 12 sauveurs représentatifs de cette période, et
Samson est le dernier.

Lecture

1) Un peuple en manque
d’espérance

Pour bien comprendre les parents de Samson, il faut déja
resituer la place de Samson dans l'histoire d’'Israél. Comme je


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iv-les-parents-de-samson-jg-13/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iv-les-parents-de-samson-jg-13/

vous 1’ai dit tout a l’'heure, le livre des juges met en valeur
le cercle — vicieux — des dérives spirituelles du peuple de
Dieu. A chaque fois que 1’histoire d’un juge est développée,
différentes étapes sont mentionnées : Israél fait le mal, Dieu
le livre aux mains des ennemis — dans notre cas, des
Philistins, qui habitent a 1’0Ouest. C’est a la fois un
jugement et je pense que ca représente la conséquence logique
de 1’'incrédulité : si Dieu est celui qui fait vivre, a partir
du moment ou on se détourne de lui, la vie se dégrade. Une
fois dans la détresse, le peuple opprimé revient vers Dieu en
prenant conscience que seul Dieu peut sauver, Dieu entend et
envoie un libérateur. Par rapport a ce schéma-type, on peut
relever deux anomalies.

La premiere anomalie, c’est que notre texte commence ainsi
« Les Israélites recommencent a faire ce qui est mal aux yeux
du SEIGNEUR. Et le SEIGNEUR les livre aux Philistins pendant

40 ans. °A Sora, il y a un homme, etc. » Vous avez remarqué, le
peuple n'a pas crié vers Dieu. Face a 1’oppression qui dure
toute une génération, 40 ans, le peuple ne se tourne pas vers
Dieu pour étre secouru. Il ne demande rien. Manifestement, le
peuple a oublié que Dieu peut sauver, et qu’il ne considere
plus Dieu comme celui qui peut apporter une réponse a la
détresse. On a 1’'impression que cette situation de soumission
a un peuple étranger leur parait inévitable, voire normale. Le
livre des juges montre que le cycle qui se répete n’est pas
régulier : en fait, la situation spirituelle du peuple
s'aggrave. Le retour vers Dieu, la réaction de foi face a
Ll'épreuve devient de plus en plus difficile. On pourrait
comparer la situation a un enfant qui fuirait la maison
familiale en claquant la porte tous les 6 mois. Une fois sorti
de 1la maison, il se retrouve en pleine forét en proie aux
bétes sauvages, au froid, a la faim, etc. Devant ces
difficultés, il revient chez lui et sonne a la porte pour que
ses parents lui ouvrent et le soignent. Cependant, au fil du
temps, le chemin pour rentrer chez lui devient de plus en plus
flou, et un jour, alors que ca fait des années qu’il fugue et



revient, un jour il oublie completement ou se trouve sa
maison. C'est cette impression que donne le peuple, car dans
la détresse et 1'oppression il ne sait plus que demander, a
qui, comment, pour étre sauveé.

La deuxieme anomalie du texte, c’est la caractérisation du
sauveur que Dieu appelle. Notre texte est le seul du livre a
mentionner un appel de Dieu des la naissance. Jusque la, Dieu
s'adressait a un homme directement pour lui confier une
mission a court ou moyen terme. La, au contraire, 1'appel
commence deés avant la naissance, ce qui donne 1’impression que
le sauveur va étre différent des précédents. De méme, Dieu
formule des exigences tres claires vis-a-vis de cet homme, ce
qui est sans précédent parmi les juges. Le sauveur est mis a
part des le ventre de sa mere, il est consacré a Dieu. Cette
consécration a Dieu se concrétise par plusieurs regles
L’'abstention de tout produit de la vigne, l’'abstention de tout
ce qui est impur (p. ex. toucher un cadavre ou manger un
aliment interdit) et le fait de ne pas couper ses cheveux. Les
regles et 1’appel du bébé semblent suggérer que ce sauveur
sera exceptionnel. Il y a pourtant un « mais » qui jette une
ombre sur cette interprétation : 1’ange dit a la femme que son
fils commencera a sauver le peuple. Il sera un début de
sauveur, pas un sauveur a part entiere. Ainsi on a une tension
qui annonce la vie de Samson : c'est de loin le juge le plus
fort, mais c’est aussi celui qui comprend le moins sa mission
et qui écrase ses ennemis sans autre raison que la vengeance
personnelle.

De 1a méme maniere que la situation spirituelle du peuple se
dégrade, la situation des sauveurs se dégrade aussi, puisque
le dernier, Samson, qui recoit plus de Dieu que les
précédents, a en fait une mission partielle, inférieure, qu'il
remplira pour de mauvaises raisons.



2) Un couple déconnecté de Dieu

Les parents de Samson sont tout a fait représentatifs du
probleme global. A leur échelle, ils offrent une peinture
parlante de la situation spirituelle du peuple. Le texte que
nous avons lu commence comme une banale scene d’annonciation
un couple stérile, un ange de Dieu, la promesse d'un enfant.
Tous les ingrédients sont réunis, sauf que la situation
s'emballe, et tout devient compliqué. Le couple peine a
comprendre ce qui se passe, et illustre malheureusement le
manque de foi et d’espérance qu’'on trouve chez le peuple.

Premierement, voyez la réaction de Manoah. Quand sa femme lui
explique ce qui lui est arrivé, il se tourne vers Dieu pour
lui demander confirmation. Dieu entend, et il envoie son ange
confirmer sa promesse, sauf que l’ange va voir la femme, pile
quand Manoah est absent. Ensuite, dans le dialogue entre
1l’ange et Manoah, 1’ange répond avec réticence — soit en ne
répondant pas, soit en le redirigeant vers quelqu’un d’'autre
il n'y a pas de véritable échange. Manoah a du mal a
accueillir la révélation de Dieu.

Le texte n’est pas dénué d’ironie : 1'époux est nommé, ce qui
suggere son importance dans le récit. Par contre, sa femme
reste anonyme tout au long du texte, c’est la femme de..
Pourtant, Dieu s’adresse a la « femme de », et pas a celui qui
parait important. Dieu parle aux anonymes, a Cceux Que nous ne
prenons pas la peine de nommer. Avec insistance, il choisit de
se révéler a ceux qui sont plus faibles, méprisés, sans statut
reconnu. Et Manoah peine a accueillir cette révélation qui lui
parvient de maniere non conventionnelle.

Je me demande si ce texte ne nous interpelle pas dans notre
maniere d’entendre nous aussi les révélations de Dieu. Sommes-
nous capables de reconnaitre les moments ou Dieu parle en
dehors des conventions qui nous rassurent ? est-ce que parfois
nous n’'avons pas des préjugés qui nous rendent sourds a la



voix de Dieu, parce que quelqu’un nous parait trop jeune ou
trop dépassé, trop illuminé ou trop conventionnel, trop
faible, trop instable, trop différent.. ? Tout n’est pas
révélation de Dieu bien sir, mais Dieu ne reste pas
silencieux, et nous sommes appelés a reconnaitre les moments
ou il parle, avec prudence et sagesse bien s(ir, mais nous ne
devons pas disqualifier wun projet, une parole ou un
avertissement sous prétexte que cette parole de Dieu nous
vient par quelqu’un que nous n’'aurions pas choisi.
Régulierement, Dieu choisit les faibles, 1les nuls, les
inadaptés, et je pense qu’il nous appelle non seulement a les
voir comme lui il les voit, mais aussi a les écouter avec le
méme respect que ceux qui nous impressionnent par leur statut,
leur réputation, leur expérience.. Manoah, lui, sous prétexte
que sa femme n’a pas voix au chapitre a la maison ni dans la
société, Manoah discrédite la révélation sérieuse que Dieu lui
a pourtant adressée, et le fait que l’'ange réapparaisse a la
femme prouve que Dieu 1’a vraiment choisie, elle l’anonyme.

Une fois la révélation de Dieu accueillie, Manoah et sa femme
ont du mal a la comprendre, et on le voit a plusieurs
reprises. Suite a la premiére apparition de 1’ange, la femme
court raconter a son mari ce qui lui est arrivé. Sauf qu’'elle
en oublie en route. Elle passe sous silence les cheveux, mais
on sait qu’elle le mettra en pratique puisque Samson adulte a
les cheveux longs. Plus grave, elle oublie 1’essentiel : leur
fils commencera a sauver le peuple. Elle ne rapporte a manoah
que les regles a suivre. Pareil, dans sa priere ou dans son
dialogue avec l'ange, Manoah ne pose aucune question sur le
sens de cette naissance ou des exigences : il se focalise sur
les regles sans s’intéresser a la mission qui leur donne du
sens. A la fin, quand il comprend que 1’ange représente Dieu,
il panique et se focalise sur le détail sans chercher a
comprendre — et dans ce cas-la, c’'est sa femme qui rappelle le
sens des entrevues : Dieu n'’apparait pas pour faire une
promesse et tuer celui a qui il a choisi de se montrer !



I1T me semble que c’'est l’exemple d'une écoute au premier
degré, qui manque de perspective, qui manque de sens. C'est
trés bien de respecter les regles — c’est Dieu qui les fixe -
mais il ne faudrait pas séparer les regles de leur but, et se
focaliser sur la préparation au détriment de 1la mission.
Autrement dit, il ne faut pas prendre les moyens pour le but.
C’'était le cas des pharisiens a 1’époque de Jésus, qui
respectaient les plus petits commandements et oubliaient
d’aimer leur prochain — alors que les deux vont ensemble ;
c’est parfois notre cas quand nous perdons de vue les projets
de Dieu en nous focalisant des détails. Notre but n’est pas
d’aller aux études bibliques, de venir a toutes les réunions,
ou de remplir les cases d’'un planning : notre but c’'est d’'étre
des témoins que Dieu sauve aujourd’hui. Et pour c¢a, pour nous
équiper, nous avons des réunions, pour prier, pour nous
laisser instruire, pour écouter Dieu, pour nous améliorer, et
¢a, ca demande une organisation. Mais 1le but n’est pas
l'organisation, ou méme les activités : le but, c’'est que
notre vie soit un témoignage vivant que Dieu sauve
aujourd’hui.

Enfin, le couple peine a reconnaitre Dieu. La femme qui a vu
Ll’ange décrit a son mari extraordinaire qui ressemble a un
ange, mais elle na va pas jusqu'a l'affirmer. Ensuite, tous
les deux vont parler de l’ange comme d’'un homme : v.8 fais
revenir 1’homme de Dieu, v.10 1’'homme est revenu, Manoa
l'invite a manger et il lui demande son nom. Ce n’est que
quand l’ange disparait au milieu du sacrifice que manoah
comprend enfin qui c’'était — et c’est la panique. Le couple
comprend que c’'est une prophétie sérieuse, ils en oublient le
sens, mais en plus ils ne sont pas au clair sur l’origine de
la prophétie. Manoah prie Dieu pour que l’homme revienne, mais
face a 1'homme il est prét a 1l'honorer lui et pas Dieu — c’est
pour ca qu’'il demande plusieurs fois son nom. Le nom de
1’enfant révele lui aussi un décalage par rapport a Dieu : les
autres couples stériles de la Bible nomment leur enfant
d’apres une action de Dieu ou en relation avec lui. La, samson



est nommé en rapport avec le soleil, shemesh, a priori une
divinité paienne. A aucun moment le couple n’exprime de la
reconnaissance vis-a-vis de Dieu, et ils ne lui offrent un
sacrifice que parce que l’ange les y fait penser.

Le couple est déconnecté de Dieu. Quand Dieu intervient dans
leur vie, tout coince : 1l’'accueil de 1la promesse, la
compréhension de cette promesse, l’origine de cette promesse.
Ils sont devenus presque incapables de reconnaitre
l'intervention de Dieu, et en ca ils représentent bien
l’incrédulité du peuple.

Conclusion

Les parents de Samson refletent 1’état de leur peuple a cette
époque, un état d’'incrédulité tragique, une surdité a Dieu, un
aveuglement, l'apathie de ceux qui n’attendent plus rien de
Dieu. Et pourtant, pourtant, Dieu intervient. Il envoie encore
un sauveur, et il y met une application particuliere : deux
manifestations d’'ange, vocation avant 1la naissance,
consécration de 1’enfant.. Tant bien que mal, son intervention
est recue, partiellement, avec difficultés. Encore une fois,
ce texte nous montre la fidélité de Dieu, qui n'attend pas
toujours que nous ayons la foi suffisante pour intervenir, qui
n'attend pas que nous soyons capables de tout comprendre pour
nous parler. La fidélité de Dieu est une grace. Mais ce texte
nous rappelle aussi que ce n'est pas parce que Dieu se
manifeste aux aveugles que nous devons fermer les yeux et lui
tourner le dos. Au contraire, nous sommes appelés a tendre
l'oreille pour écouter Dieu, a ouvrir les yeux sur les
interventions étonnantes de Dieu, a nous tourner vers lui avec
espérance, avec reconnaissance, avec foi.



V4

Les seconds roles (III) : Léa
(Gn 29.15-35)

Nous continuons notre série des seconds réles. Je vous propose

ce matin de méditer un épisode de la vie de Léa, la 1° femme du
patriarche Jacob. Peu a peu nous descendons le cours de
l'histoire biblique, puisque d’'abord nous avions vu Cain, le
premier fils de 1’'histoire, et, 1la semaine derniere,
l’histoire d’Agar la servante d’Abraham et Sara.

Lecture

Cette histoire rocambolesque est vraiment étonnante : nous
sommes face a une histoire d’amour freinée par de nombreuses
complications. Jacob, jeune homme fraichement arrivé chez son
oncle Laban, tombe amoureux de la belle Rachel. Toutefois, ils
ne pourront pas vivre cet amour avant longtemps : Jacob doit
travailler 7 ans pour gagner 1l'équivalent d’un cadeau de
mariage pour pouvoir épouser Rachel. Ce premier obstacle est
surmonté aisément : le récit nous rapporte que Jacob aime
tellement Rachel qu’il ne voit pas le temps passer. Arrive
enfin le mariage, avec son atmosphere festive, et voila que
Laban dupe son neveu en donnant a Jacob son autre fille, Léa.
La mariée était souvent entierement voilée, ce qui explique
gue Jacob ne comprenne la supercherie que le lendemain. Fou de
rage, il va voir Laban qui lui sert une excuse douteuse et lui
propose d’'épouser Rachel s’'il veut bien travailler sept ans de
plus. Jacob et Rachel sont le type-méme des jeunes amoureux
qui doivent se battre pour vivre leur passion et qui tendent a
susciter notre affection, notre sympathie, notre indignation
devant tant de machinations ! Pourtant, le récit biblique
recouvre de nuances ce résumé un peu simpliste, et nous invite
a aller plus loin.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iii-lea-gn-29-15-35/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iii-lea-gn-29-15-35/

1) Jacob : le trompeur trompé

D’abord, le texte biblique nous présente Jacob sous les traits
d’un trompeur trompé. En effet, si on replace cet épisode dans
le contexte global de la vie de Jacob, on se rend compte que
jusque la, c’était lui qui trompait les autres. Jacob a en
effet trompé et son frere ainé, Esali, et son propre pere, le
vieil Isaac, dans 1’espoir d’obtenir 1’héritage di au fils
ainé. Rappelez-vous sa premiere machination, quand il cuisine
un plat de lentilles a son frere affamé et lui donne en
échange du droit d’ainesse. Plus tard, alors qu’Isaac va
mourir et souhaite voir son fils ainé pour 1le bénir tout
particulierement et lui transmettre son héritage, Jacob se
déguise en Esalu et trompe son pere devenu presque aveugle.
C'est a cause de ses machinations que Jacob est forcé de fuir
chez son oncle Laban, pour éviter la colére d’'Esail, furieux de
s’'étre fait rouler non pas une, mais deux fois.

Chez Laban, il rencontre un maitre de duperie. Premieérement,
Laban lui propose de travailler sept ans pour mériter sa
fille. A 1'époque, l'époux devait apporter une certaine somme
d’argent a la famille de 1’'épouse. Comme Jacob est en fuite,
il n’a rien a donner. Du coup, Laban lui propose de travailler
pour lui et de retenir son salaire comme dot. Sauf que, si on
transpose les années de travail en argent, on se rend compte
que Laban demande a Jacob deux fois plus que la dot
coutumieére. Laban, sous ses airs bien intentionnés, profite de
la situation ou se retrouve Jacob. Deuxiemement, au mariage,
Laban fait épouser sa fille ainée Léa au lieu de Rachel, sans
en avertir quiconque. Je ne sais pas si vous étes d’'accord
avec moi, mais c’est un peu facile pour Laban de se référer a
la coutume selon laquelle 1’'ainée doit se marier la premiére.
Comme si, en sept ans de vie commune, il n’avait jamais eu
l’occasion d’aborder le sujet ! Clairement, Laban cherche a
extorquer sept ans de travail supplémentaires a Jacob (a
nouveau deux fois la dot !).



Jacob a donc trouvé plus trompeur que lui. On pourrait penser
que c’'est un hasard, mais si on compare le mariage de Jacob
avec sa vie passée, on releve quelques similitudes qui
révelent le sens caché de cette tromperie. La similitude 1la
plus évidente, c’est 1'aveuglement dont Jacob fait preuve en
croyant épouser Rachel. Celui qui a profité de 1la malvoyance
de son pere se retrouve incapable de voir quelle femme il
épouse, tout comme Isaac ne voyait pas quel fils il bénissait.
En épousant Léa malgré lui, Jacob se retrouve du c6té des
dupes, des trompés, et j’'imagine qu’a 1’indignation de se voir
refuser Rachel s’ajoute la rage d’avoir été manipulé. La
situation est d’autant plus ironique, que cette fois, ce n'est
pas le cadet qui se fait passer pour 1’ainé — comme Jacob
déguisé en Esal — mais c’est la fille ainée qui passe pour la
cadette. Ainsi, dans 1l’histoire du patriarche Jacob, la roue
commence a tourner et c’est le début d’un itinéraire qui va le
conduire a se réconcilier avec son frere.

2) La rivalité entre les deux
épouses

Passons a Léa. Léa est en tension avec Rachel. Dans cette
tension se superposent la rivalité entre freres et seurs, dont
nous avions eu un exemple avec Cain et Abel, et la rivalité
entre épouses d’un méme homme, comme 1’illustrait la semaine
derniere 1’'histoire de Sara et Hagar.

La rivalité entre les deux seurs repose sur la beauté
éblouissante de Rachel. Le récit dit de Léa qu’elle a les yeux
délicats, et sous-entend par la que la beauté de son regard
est le trait le plus marquant de son apparence. Cependant, la
beauté de Rachel éclipse les doux yeux de Léa. La version de
la NBS dit que Rachel est d’une tres grande beauté, mais dans
le texte original, il y a une insistance puisque Rachel est
décrite ainsi : elle avait une belle allure et une belle
apparence. On imagine bien que Rachel éclipse Léa depuis



longtemps, comme c’est parfois le cas dans les phratries. Et
on imagine bien que Léa en concoit de 1’amertume, d’autant que
c'est elle l’ainée.

L'arrivée de Jacob renforce cette tension, puisqu’il tombe fou
amoureux de la belle Rachel. Encore une fois, Léa est
éclipsée. Pendant les sept premieres années, elle voit Jacob
courtiser sa petite seur, alors que personne ne s’'intéresse a
elle. Si elle avait eu un prétendant, Laban aurait slrement
agi autrement. Mais sept ans passent, et personne ne veut
d'elle. Laban l’utilise donc dans son entourloupe, mais on
peut se demander si ce n’est pas aussi l’occasion pour Laban
de marier une fille que personne ne veut épouser. Ainsi, Léa
est non seulement un poids qu’on se refile, mais elle devient
aussi un obstacle dans l’histoire entre Jacob et Rachel.
Personne ne lui demande son avis.

Peut-étre, pendant les noces, s’'est-elle prise a espérer
gagner un peu l’'affection de Jacob, maintenant qu’il était
forcé de la regarder. Mais Jacob n’en a que pour Rachel, et ne
voit en Léa que la tromperie de Laban.

Du coup, la rivalité entre les deux seurs demeure, et va
colorer leur progéniture, puisque les enfants de l’'une et de
l’autre, ainsi que de leurs servantes respectives, vont servir
a attirer 1’attention du mari. Léa ressort gagnante, puisque
sur 12 fils et 1 fille, c’'est elle qui l’emporte, avec un
total de 8 garcons et une fille (presque 3 de la descendance
de Jacob). Toutefois, Jacob continue de n’aimer que Rachel,
et, apres le déces des deux femmes, son favoritisme continue.
Dans la suite des événements, sur ses douze fils, Jacob
accorde une nette préférence aux deux garcons nés de Rachel

Joseph et Benjamin, ce qui suscitera une terrible jalousie
dans la phratrie au point que les freres vendront Joseph comme
esclave et le déclareront a Jacob. Vous le voyez, Jacob n'a
pas fini d’étre trompé ! De méme, et c’est plus malheureux, la
rivalité présente entre Esali et lui, ainsi qu’entre ses deux
femmes, va se propager aux enfants débouchant sur un conflit



presque mortel.

3) L’amour de Dieu envers Léa la
détestée

J'aimerais m’attarder un peu sur Léa et sur ses premiers
enfants. Jusque la, Dieu n’était pas mentionné, et on ne sait
pas trop ce qu’'il pense des événements. La seule mention de
Dieu arrive pour parler de Léa apres son mariage, alors
qu’'elle est forcée de vivre avec un mari qui la méprise et une
seur qui la déteste autant. Dans cette situation, Dieu prend
pitié de Léa et décide d’intervenir en sa faveur. Léa n'’est
pas un fardeau ou un obstacle a ses yeux, c’'est une personne
dont le malheur pousse Dieu a 1l'action. Je suis toujours
étonnée par ce récit, et d’autres qui lui ressemblent, a cause
du verset 31 : Dieu vit que Léa était détestée et il la rendit
féconde. La mention de Dieu n’est pas nécessaire pour
comprendre la suite des événements, mais le récit biblique
souligne 1l'attention de Dieu envers ceux que les autres
rejettent ou utilisent.

Pour répondre au probléme de Léa, détestée par son mari et sa
seur, Dieu lui permet d’avoir les premiers enfants. Non
seulement 1'honneur est rétabli parce qu’elle a donné
naissance a l’'ainé, mais en plus elle enfante quatre garcgons
d'affilée, ce qui la remet nettement sur le devant de la
scene. Ce qui est en jeu, la, c’est 1'honneur de Léa, 1l'ainée
qui a toujours vécu dans 1’'ombre de sa secur. Par ses enfants,
elle retrouve la place qui lui est due. Elle donne naissance a
Juda, l'ancétre du puissant roi David, du prestigieux Salomon,
et du Messie, Jésus-Christ.

Avant de conclure, j'aimerais juste attirer votre attention
sur l’'itinéraire spirituel de Léa. J'ai arrété la lecture aux
quatre premiers fils de Léa. Vous avez remarqué que chaque nom
d’enfant traduit un état d’esprit, une émotion, une attente.
Avec le premier, Ruben, Léa reconnait que son enfant est une



bénédiction de Dieu, qui a vu et répondu a son affliction. A
travers son fils, elle espere gagner l'affection de 1’homme
qui 1'a épousée : maintenant, mon mari m’aimera. Au deuxieme,
Siméon, elle reconnait encore que Dieu l'a entendue et 1'a
bénie. Au troisieme, son espoir d'attirer enfin l’attention de
son mari transparait dans le nom de Lévi : cette fois enfin,
mon mari s’attachera a moi. Elle n’attend plus d’'amour, mais
espere toujours recevoir quelque faveur de la part de son
mari. Jusque la, Léa reconnait la compassion de Dieu mais elle
reste obnubilée par le regard de son mari, et les bénédictions
que Dieu lui accorde sont moins un sujet de joie qu’un moyen
de mériter 1'amour dont elle est privée.

C'est au quatrieme, Juda, qu’un changement s’opeére en Léa
cette fois, je célebrerai le Seigneur. C’est au quatrieme
qu’elle se tourne enfin vers le Seigneur pour le remercier.
Avec Juda, Léa recoit les bénédictions de Dieu pour ce
qu’'elles sont : une preuve d’amour. Jusque la, Dieu se
tournait vers elle et elle se tournait vers son mari.
Maintenant, elle se tourne vers Dieu et lui adresse sa
louange, autrement dit, maintenant, 1’amour de Dieu lui
suffit, elle n'a plus besoin de chercher ailleurs. Comme la
semaine derniere avec Ismaél, on a la un bilan mitigé de la
situation de Léa : elle finit par étre respectée, mais 1’amour
qu’elle attend de son mari ne vient pas. Par contre, malgré le
désintérét de Jacob, elle devient capable de recevoir 1'amour
de Dieu.

Conclusion

Je ne crois pas que l’amour de Dieu remplace l’'amour d’un
conjoint, d’une seur ou d’un parent. Etre aimés de Dieu ne
nous condamne pas a une vie solitaire ! Toutefois, 1’amour de
Dieu pour nous est le fondement nécessaire de notre vie, dont
on ne peut pas se passer, qui nous permet de supporter les
tempétes, les pertes, les afflictions. Dans 1’amour que Dieu a
pour nous, nous recevons la certitude d’étre toujours entendu,



méme si tous se détournaient de nous. Dans cet amour, nous
trouvons un sens a notre vie que personne ne peut remettre en
question, dans le regard de Dieu nous trouvons une dignité que
nul ne peut détruire. Dieu nous aime, et dans cet amour nous
avons les ressources qui nous sont essentielles, quels que
soient les cahots sur notre route.

Que 1’'histoire de Léa nous aide a discerner les preuves de
1l’amour de Dieu pour nous et a nous épanouir dans cette
relation essentielle que Dieu veut nouer avec nous.

Les seconds roles (II) : Agar
et Ismael (Gn 21.8-21)

Dans la série des seconds r6les commencée la semaine derniere
avec Cain, j'aimerais ce matin méditer avec vous l'histoire
d’une autre personne de la Bible, qui n’'a rien a envier aux
intrigues compliquées des séries américaines ou des romans
d’été, 1'histoire d’Agar et de son fils Ismaél. Nous sommes au
tout début de l'histoire d’'Israél, a 1'époque d’Abraham, le
premier patriarche, celui a qui Dieu donne la vocation d’étre
source de bénédiction pour tous les peuples. Cette vocation
revét plusieurs aspects, dont 1’appel a quitter son pays pour
la terre promise, et la promesse qu’Abraham aura un fils. Vous
savez slrement qu’'au moment ou Dieu fait cette promesse,
Abraham et sa femme Sara, bien que mariés depuis tres
longtemps, n’ont pas d’enfant. A plusieurs reprises au cours
des années suivantes, Dieu redira a Abraham qu’il aura un
fils, sans pour autant se presser de réaliser sa promesse.
Sara finit par proposer a Abraham de faire appel a une mere
porteuse, ou plutét a sa servante, une égyptienne, nommée
Agar, pour donner a Abraham un fils. Agar enfante Ismaél. Dieu


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/

s’adresse a nouveau a Abraham pour lui dire qu’il aura un fils
avec Sara, qu’il nommera Isaac. Le temps passe, et finalement,
alors qu’'Ismaél est déja adolescent, Sara, pour qui la
vieillesse s’est ajoutée a la stérilité, Sara enfante et donne
naissance au petit Isaac. Le texte de ce matin commence lors
de la féte qu’Abraham organise pour célébrer le sevrage du
petit Isaac. Gn 21.8-21

Lecture
1) Une situation familiale
complexe

Quelle histoire ! On est en plein dans la pate humaine : 1la
Bible nous plonge ce matin dans une histoire de pere et de
fils, de couples, de jalousie, d’'abandon, de peur, de
désespoir, et de survie. C’'est une histoire qui s’'insere dans
le récit des grands projets que Dieu a établis pour 1la
descendance d’Abraham, ancétre du Messie, qui raconte 1la
naissance de deux peuples, et qui en méme temps s'attarde de
manieére minutieuse sur les sentiments de trois individus,
Abraham, Sara et Agar.

Reprenons la situation : nous avons d’un c6té Sara, épouse
légitime d’Abraham, mere d’'Isaac, le fils promis, celui qui
doit hériter de la vocation grandiose d’Abraham. De 1’autre
c6té, nous avons Agar, une esclave, une étrangere — elle est
régulierement désignée comme 1’'Egyptienne, celle qui vient
d'ailleurs — qui se retrouve mere du fils ainé d’Abraham,
Ismaél. Si on devait classer en premiers et seconds rdles, on
dirait que Sara et Isaac, bien que légitimes et récepteurs de
la promesse divine, sont devancés par Agar et Ismaél — au
moins chronologiquement. On imagine bien la tension et la
rivalité qui peuvent les opposer. Au milieu, nous avons
Abraham, qui semble un peu dépassé par la situation.

Leur histoire prend un tournant décisif lorsqu’a la féte



donnée en 1’honneur d’'Isaac, Sara — qui surveillait peut-étre
un peu Ismaél — voit Ismaél rire et demande aussitdt
qu’Abraham renvoie et le fils et sa mére. Si on se tient a ces
éléments, on a 1l'impression que Sara réagit de maniere
hystérique ! Pour comprendre sa réaction, on peut se pencher
sur la faute d’'Ismaél : il a ri, ou traduit autrement, il a
joué. Il y a deux possibilités : soit il s'’est moqué de son
petit frere, en riant de lui, et Sara aurait vu dans leur
relation 1’animosité qui existe Agar et elle-méme. Soit Ismaél
a joué tout a fait normalement avec Isaac, ce qui aurait fait
craindre a Sara qu’Ismaél soit sur le méme plan qu’Isaac et
que du coup il recoive une partie de son héritage — c’est ce
qgu’'elle dit au v.10 : « chasse-les car le fils de cette
servante n'héritera pas avec Isaac, mon fils ! » Les deux
propositions ne s'’excluent pas, d’ailleurs.

Sara pose donc une sorte d’ultimatum, qui laisse Abraham muet
mais affligé, parce que Sara lui demande de se séparer d’un de
ses deux fils.

Avant d’aller plus loin, j'aimerais attirer votre attention
sur le statut d’Agar et Ismaél. Agar et Sara ne sont pas sur

le méme plan : Sara est la femme légitime d’Abraham, sa
compagne depuis des décennies, sa fidele épouse. Agar, quant a
elle, est une moins que rien dans ce foyer : étrangere,

esclave, sans aucun droit, utilisée par ses maitres pour
compenser la stérilité de Sara, simplement tolérée parce
qu’elle a donné un fils a Abraham. Abraham n’a aucun sentiment
pour elle, il se fiche de son destin, sa peine va vers son
fils. Quant a Ismaél, il doit avoir quoi, entre 12 et 15 ans,
ce qui signifie que pendant au moins une dizaine d'années, il
était 1’'héritier, 1’'ainé, celui qui recevait sans partage
l’attention de son pere. Du jour ou Sara tombe enceinte, il
n'est plus qu’une erreur, un détour sur le chemin de la
promesse divine. Il est le rappel vivant de 1'incrédulité
d’abraham et sara qui ont un peu forcé la main de Dieu lorsque
L’enfant promis tardait a arriver. Isaac, ce petit nourrisson,



ce cadet, rafle toute 1l’attention et éclipse totalement
Ismaél.

Le texte transpire 1’animosité dont Agar et son fils sont
l'’objet : personne ne les appelle par leur nom (cette
servante, le fils de la servante, le fils de 1’étrangere),
personne ne s'adresse a eux directement pour améliorer 1la
situation — ils sont impuissants, livrés au bon vouloir du
maitre.

2) Agar et Ismaél chassés dans le
désert

Devant 1’indécision d’'Abraham, Dieu décide d’'entrer en jeu et
il lui recommande de céder aux exigences de Sara. Ce faisant,
Dieu ne justifie pas Sara contre Agar, il ne dit pas qu'Agar
est coupable ou que Sara a raison de vouloir les chasser.
Simplement, il rappelle a Abraham que le fils de la promesse,
celui qui doit devenir a son tour source de bénédictions, le
futur ancétre du Messie, c’est l’enfant miraculeux, Isaac, que
Dieu a fait naitre dans des circonstances impossibles — non
sans paralleles avec la naissance de Jésus vous noterez.
Depuis le premier appel de Dieu a Abraham des décennies
auparavant, c’est Isaac qui était prévu. Ismaél n’était pas
prévu, c’'est presque une erreur de parcours, et il ne doit pas
devenir un obstacle aux projets prévus pour Abraham et
d’'Isaac.

Pour autant, Dieu ne s'arréte pas a cette logique. Bien que la
naissance d’'Ismaél ne corresponde pas aux plans de Dieu, mais
qu’il soit le fruit de 1’impétuosité humaine et de ses actions
hatives qui engendrent plus de problemes que de solutions,
Dieu faconne un plan pour cet enfant inattendu. Dieu a fait
alliance avec Abraham, et parce qu’'Ismaél est le fils de son
allié, Dieu va le bénir. Il ne lui donne pas la place prévue
pour Isaac, étre l'ancétre du Messie, mais il prévoit de le
bénir aussi, autrement, en faisant de lui 1’ancétre d’un



peuple.

Rasséréné, Abraham renvoie donc Agar et Ismaél qui se
retrouvent dans le désert, errant avec une outre d’'eau et une
miche de pain. Lorsque l'outre est vide, Agar pense que c’est
la fin. Elle ne voit pas d’issue a sa situation et dans ce
désert désespérant, sans rien a boire ni manger, elle prend
conscience que son fils va mourir, son unique, le seul a lui
accorder de l’'importance, le seul qui l'aime, celui qui a fait
basculer sa vie et qui a transformé son existence par la joie
et 1'émerveillement de 1la maternité mais qui 1’a aussi
précipitée dans le drame familial qui aboutit a son errance.
Elle l’'installe sous un arbrisseau, alors qu’'il est sans
forces, et elle va le plus loin possible de lui, accablée par
1’idée de voir mourir le seul étre qui lui soit cher.

3) Un Dieu quli écoute et qui
répond

Mais au dernier moment, alors qu’on se demandait ou Dieu était
passé et si sa promesse était vaine, Dieu 1'ange de Dieu parle
a Agar et il la réconforte, il 1lui rappelle 1la promesse
qu'elle a déja recue lorsqu’elle était enceinte et qu’Abraham
aussi a recue : ton fils ne va pas mourir. Non seulement il va
vivre, mais en plus Dieu a des projets pour lui. A cette
promesse, Dieu ajoute un signe : un puits. A partir de ce
moment-la, Dieu prend soin d’'Ismaél et d’Agar, Dieu pourvoit a
leurs besoins et veille sur eux, leur accordant sa
bénédiction.

J'aimerais juste souligner deux-trois éléments de cet épisode.
Premierement, Dieu appelle Agar par son nom — c’'est le seul a
le faire. Tout 1le monde la consideére comme une simple esclave,
sans identité, et personne ne lui parle. Au contraire, Dieu
lui adresse la parole et lui montre son intérét pour elle

qu’'est-ce que tu as, Agar ? Méme si elle ne répond pas, Dieu
lui donne la possibilité de s’exprimer. Dieu accorde a chacun



une dignité pleine et entiere. Pour lui, tout individu est une
personne a part entiere, digne de recevoir son attention,
digne d’étre en relation avec lui, digne de recevoir sa
compassion. Alors que notre vision des choses est souvent
saturée de peur, d’égoisme ou d’'indifférence — et Abraham et
Sara n'y font pas exception — Dieu regarde toujours l’individu
comme d’abord une personne digne d’intérét et il nous appelle
a ne pas tomber dans les pieges du mépris mais a regarder
1l’autre comme Dieu le regarde : avec respect et compassion.

Deuxiémement, Dieu entend le garcon. Or Ismaél veut justement
dire : Dieu entend. Ismaél avait été nommé ainsi parce qu’il
représentait a 1’époque 1’'exaucement des prieres d’Abraham et
Sara, mais Dieu montre qu’il est encore aujourd’hui a
L’écoute. Son attention ne s’est pas épuisée, son attention ne
s'est pas détournée : il entend, encore aujourd’'hui, le
garcon. Bien que Dieu n'ait pas choisi ce garcon, il veille
sur lui jour apres jour. Parfois nous avons 1l’impression que
Dieu a agi a une certaine époque de notre vie, mais
qu’aujourd’hui il est loin de nous. L’'histoire d’Ismaéel et
d’agar nous montre que Dieu veille sans cesse sur nous,
toujours disponible pour entendre notre cri et y répondre.

Troisiemement, le désert qui était le lieu de 1la mort et du
désespoir, le lieu vide et aride par excellence, devient un
lieu de vie. Ismaél y grandit, et quand il est adulte, il s'y
installe, il y pratique son métier — tireur a l'arc — et il y
habite avec sa femme. C’est a la fois merveilleux et décevant.
Merveilleux parce qu’'Ismaél non seulement survit mais vit
pleinement, et que le lieu de la mort devient le lieu de la
vie. En méme temps, c’est un peu décevant parce qu’Ismaél
reste dans le désert — il a une vie ordinaire, rudimentaire,
un peu en marge, méme si la promesse de Dieu qu’'un peuple
naitra de lui se réalise et 1lui donne une place dans
l'histoire.

Ismaél est un exemple de la sollicitude de Dieu qui vient nous
bénir dans les situations les plus terribles, qui fait germer



la vie la ou il n’'y avait de place que pour la mort et le
désespoir. Dieu n’est pas décontenancé par nos situations,
quel que soit leur degré de complexité : nous ne pouvons pas
venir a bout de sa créativité ou de sa compassion. Ou que nous
soyons, Dieu entend et répond. Toutefois, il ne répond pas
toujours comme on le voudrait. Ismaél aurait peut-étre voulu
revoir son pere, recevoir l’'héritage, retourner chez lui, mais
il reste dans le désert. Dieu nous rejoint dans notre vie
imparfaite, il nous rejoint dans nos 1impasses, dans nos
erreurs, dans nos fautes, et il y fait germer la vie. Par
contre il ne rend pas notre vie toute rose, il ne rembobine
pas les événements tragiques, il n'efface pas notre histoire.
Lorsque Dieu intervient, il nous aide a guérir mais il reste
les cicatrices. Personnellement, méme si c’'est parfois
décevant de devoir rester dans le désert, de ne pas pouvoir
effacer ou rembobiner notre histoire, je trouve que c’'est 1la
preuve de la grande miséricorde de Dieu. Nous aurions tendance
a jeter les brouillons pour recommencer sans fin au propre.
Dieu n’agit pas ainsi. Il nous rejoint la ou nous sommes et il
bénit nos brouillons. Il accepte de faire avancer son ®uvre a
travers nos détours, nos erreurs, nos chaos. Avec patience et
miséricorde, Dieu nous rejoint sur des chemins imparfaits et
il nous fait voir son salut la ou nous sommes.

Conclusion

J'aimerais conclure cette méditation en faisant brievement le
lien avec l'évangile, parce que le Dieu qui se révele a Agar
et Ismaél est aussi le Dieu qui se révele a nous en Jésus-
Christ.

En Jésus-Christ, Dieu choisit de se mettre du coté des petits,
des marginaux, des rejetés : il nait dans une étable, il vit
avec des pécheurs et des 1lépreux, il meurt sur une croix
infamante. Jésus est le descendant de Sara, mais il assume
aussi le statut de 1’esclave Agar.



En Jésus-Christ, Dieu choisit de nous rejoindre la ou nous
sommes, empétrés dans notre péché, dans notre ambiguité, dans
nos erreurs de parcours. Il marche a c6té de nous, portant nos
peines, nos désespoirs, nos fautes, pour nous en délivrer. Il
prend toute notre culpabilité pour 1’expier a notre place et
faire de nous les bien-aimés éternels de Dieu.

En Jésus-Christ nous avons l'assurance que Dieu nous entend et
qu’il répond avec compassion, nous bénissant de sa présence,
remplissant nos déserts de sa paix, comblant nos désespoirs de
son amour et de sa puissance.

Qu’'en toutes circonstances nous puissions nous souvenir que
rien ne peut épuiser 1’amour de Dieu pour nous, et que nous
pouvons, toujours et partout, compter sur lui.

Les seconds roles (I) : Cain
et Abel (Gn 4.1-16)

Je vous propose de consacrer ces prochaines semaines a
quelques personnes de 1’Ancien Testament, plus ou moins
connus, dont le point commun est de se tenir dans l'ombre d’un
autre. cC sont des seconds rbéles, des personnes éclipsées,
évincées, cachées, dont pourtant la Bible nous rapporte
1'histoire. Chacun a sa maniere a été en relation avec Dieu,
et leur histoire nous révele la présence et l’'identité du
Seigneur dans des situations difficiles.

J'aimerais commencer cette petite série avec celui qui est
srement le mieux connu de ceux que j'ai choisis : Cain,
éclipsé par son frere Abel. Avant d’en dire plus, je vous
invite a suivre la lecture dans le livre de la Genese, ch. 4,
v.1l-16.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-i-cain-et-abel-gn-4-1-16/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-i-cain-et-abel-gn-4-1-16/

Lecture

Ce texte porte de nombreuses énigmes : l'histoire de Cain et
Abel appartient aux débuts de 1'humanité, toujours délicats a
appréhender, et il y a plusieurs questions que je laisserai
pour d’autres moments. J’aimerais ce matin me concentrer sur
la personne de Cain et sur sa relation avec Dieu.

Cain est peut-étre le second role dont la place est la moins
évidente. C’est 1’'ainé, le premier fils d’'Adam et Eve, a
priori il a le premier r6le, devant son frere cadet, Abel.
L’ainé est 1’'héritier en chef, le premier des enfants, celui
vers qui on se tourne, celui qui s'attend aussi a avoir la
premiere place. Pourtant, lors d’un culte ou les deux freres
apportent leur offrande a Dieu, Dieu accepte l'offrande d’Abel
et refuse l’offrande de Cain. Calin manifestement se sent
reléguer au second plan, et fou de jalousie, assassine son
frere a la premiere occasion. Le texte présente une sorte de
paradoxe : Dieu approuve le sacrifice d’Abel, mais on ne parle
quasiment que de Cain.

1) Un choix perturbant.. 1la
liberté de Dieu

Tout commence avec un choix qui ne suit pas l’'étiquette : Dieu
agrée l'offrande d’'Abel et rejette celle de Cain. Ce choix est
aberrant d’un point de vue social : Cain est celui qui a
apporté son offrande en premier, et c’est lui 1’ainé,
l'héritier, celui qui transmet la lignée de son peéere.

Ce choix n’'est pas plus simple a comprendre si on se place
d'un point de vue religieux. A priori, les deux offrandes se
valent : autant le fruit des récoltes que les bétes du
troupeau. Ces offrandes sont liées au métier de celui qui les
offre, et il semble qu’elles soient toutes les deux le
meilleur de ce que chacun a produit. Dieu n’a encore donné
aucun commandement qui permettrait de préférer tel ou tel



sacrifice, et les deux types d’offrande (végétale et animale)

\

sont demandés dans la Loi que Dieu donnera a son peuple.

En plus, ce choix est radical : c’est oui ou c’est non. Dieu
n’'essaie pas d’épargner les sentiments de Cain : ce n’est méme
pas une préférence qui s’exprime, mais un oui ou un non, sans
nuances. La radicalité de ce choix ressort d’autant plus qu’'on
ne le comprend pas.

Rien dans le texte ne laisse présager du refus de Dieu devant
l'offrande de Cain, et rien ne 1l’explique. Quand on voit les
suites tragiques de ce choix : la jalousie de Cain et sa folie
meurtriere, on s’'attendrait quand méme a ce que la Bible donne
des raisons ou au moins des indices pour comprendre ce choix
qui a tout fait basculer. Cependant, a aucun moment Dieu ne
s'explique ou ne se justifie. Quand il approche Cain, c’est
pour lui donner des conseils, pas des explications.

Que faire avec ce choix apparemment injuste ? avec ces
silences ? Respecter ce silence. Il me semble que certains
silences bibliques ne sont pas faits pour étre comblés de nos
explications maladroites. On serait tentés de broder,
d'extrapoler, de justifier, dans le but de nous dire que Dieu
n'est pas injuste, arbitraire, imprévisible. Seulement, Dieu
ne se justifie pas — comme c’est souvent le cas dans notre
propre vie : pourquoi Dieu a-t-il permis que 1l’un vive et
l’autre meure ? Pourquoi permet-il que 1’'un réussisse et que
l’autre échoue ? Pourquoi certains semblent-ils tout avoir
pour eux, et d’autres lutter pour survivre ? Ni devant Calin ni
devant nous Dieu ne se justifie. Il est juste, sage, et bon,
mais il n’a pas de compte a nous rendre pour le détail de ses
choix. Nous voyons la l'effrayante liberté de Dieu, cette
liberté d'accepter ou de refuser, de faire passer les ouvriers

de la 11° heure devant et les ainés derriere, de bousculer les
ordres sociaux, de renverser les protocoles, parce que rien ne
peut dicter ses choix. Dieu n’est l'esclave de personne, pas
méme de la logique, mais il est le Maitre qui prend toute



décision avec pleine liberté, dans une sagesse et une justice
qui nous dépassent.

2) L’engrenage du péché : du
point de vue de Cain

Cain, lui, a du mal a accepter cette décision. L’'impression
que son frere 1’a évincé, 1’'a fait passer au second plan, le
remplit de jalousie et de tristesse. il est vexé, abattu,
déprimé. Ce qui est remarquable, c’est que, alors méme que
Dieu a préféré 1’offrande d’Abel, il se tourne vers Cain pour
l’encourager et lui donner des conseils. « Pourquoili es-tu
faché ? Pourquoi fais-tu la téte ? Ce n'’est pas fini, si tu
réagis bien, tu peux te relever. Il y a une marge de progres.
Toutefois, si tu réagis mal et que tu ceédes a ta jalousie, a
cet engrenage d’amertume et de ressentiment, 1le péché
1l'emportera. » Pour Calin aussi, c’'est le moment du choix
céder ou non a la jalousie. La Bible nous révele que nous
sommes acteurs de notre vie, méme si nous ne choisissons ce
qui nous arrive. Nous sommes maitres de nos réactions, de nos
décisions, et aussi de nos sentiments. C’est d’ailleurs ce que
suggere le commandement d’aimer — que l'amour est aussi un
acte de volonté. Nous ne sommes pas victimes des tempétes
extérieures ou intérieures : Dieu avertit Cain face a la
jalousie et ses conséquences, l’appelant a faire un choix, de
méme que nous sommes appelés a O6ter les racines du péché dans
notre vie et a cultiver des attitudes bienfaisantes.

Cain est tres intéressant, parce qu’il nous montre comment on
s’'endurcit contre Dieu, en se fermant a sa parole pour laisser
croitre les fruits morbides de notre colere, de notre avidité,
de notre orgueil.. Cain était loin d’'étre obligé de tuer son
frere, et il nous donne 1’exemple tragique d’un homme qui
s'est laissé emporter par son péché, allant de la convoitise a
la haine, et de la haine au meurtre.

L'’histoire de Cain, c’est l'histoire d’un engrenage



L’engrenage du péché dans le ceur de 1'homme, qui le conduit
sur des chemins de mort. Cain se révele dans toute son
obstination butée : quand Dieu le console la premiere fois, il
se mure dans le silence avant d’assassiner son frere avec
rage. Apres le crime, quand Dieu s’'approche de lui et lui tend
une perche : « ou est ton frére », Cain se met a mentir et a
parler agressivement a Dieu : « suis-je le gardien de mon
frere ?7? » autrement dit : « qu’est-ce que j’'en ai a faire ? »
Quand Dieu 1le replace devant son crime, devant les
conséquences du meurtre de son propre frere, et qu’il lui
énonce le chatiment décidé, Cain a encore 1l’audace de se
plaindre et de réclamer la clémence de Dieu : « mais c'est
trop dur ! je risque de mourir ! » — dit l’assassin !

Méme apres l'acte, Cain ne montre ni remords, ni culpabilité,
ni méme un semblant d'humilité devant Dieu apres ce qu’il a
fait. Enfermé dans son égoisme, dans sa haine, dans son
orgueil, il conteste Dieu et 1'accuse a moitié de le mettre en
danger de mort — alors que le chatiment de Dieu parait clément
face a une condamnation a mort par exemple. Cain a un petit
coté immature tout a fait exaspérant, tapant du pied et du
point quand ca ne va pas comme il veut.

Avec Cain, nous sommes face a une des personnes bibliques les
moins aimables : immature, violent, colérique, impénitent.. En
méme temps, il reflete avec une précision déconcertante les
effets du péché dans notre ceur : haine, mensonge, repli sur
soi et rejet des autres, rejet de Dieu, orgueil.. Il démontre
comment une simple vexation peut nous conduire au drame.

3) La fidélité de Dieu

Que fait Dieu avec un tel homme ? Loin de le disqualifier, il
l'encourage a remonter la pente, a progresser ; il 1lui
témoigne de son attention et de sa sollicitude. Cain n’a pas
vu son offrande acceptée, mais c¢a ne veut pas dire que Dieu
L’aime moins qu'Abel ou lui accorde moins de valeur. Des le



culte terminé, il rejoint Cain pour le réconforter, et c’est
Cain qui semble monopoliser l’attention de Dieu, pas Abel.

A quatre reprises, Dieu s’adresse a Cain : d’abord pour lui
remonter le moral. Apres le meurtre, il lui donne une chance
de se repentir et d’avouer son crime. Lorsque Caln s’obstine,
il le punit, mais pas avec la peine capitale. Enfin, quand
Cain a l’audace de négocier sa peine, Dieu fait preuve
d’indulgence et le place sous sa protection. Malgré les refus
de Cain, malgré sa culpabilité, malgré son aveuglement, Dieu
continue de se tourner vers lui, il continue de lui offrir sa
grace. Méme apres l’avoir rejeté de sa présence, il prend
pitié de Cain et le protege. Cette compassion est gratuite,
sans fondement : alors que Cain ne cesse de tourner le dos a
Dieu, Dieu ne cesse de lui tendre la main.

Je trouve que cette situation illustre bien cette phrase de
l'ap6tre Paul : la ou le péché abonde, la grace surabonde.
Méme dans cette situation désespérée, Dieu fait grace, il
laisse une issue, une promesse, une bénédiction. Il me semble
que l’histoire de Calin montre la relation tragique entre un
homme au ceur fermé et un Dieu qui tend 1la main. Dieu ne cesse
d'offrir une nouvelle chance, la possibilité de faire demi-
tour, de demander pardon, de recommencer autrement. Ce n'’est
pas lui qui se détourne, c’est 1’homme. Méme dans
L’application de sa justice, Dieu laisse une possibilité de
clémence, que 1'on saisit ou pas.

Cette histoire nous replace devant ce Dieu extraordinaire, qui
non seulement aime et s’approche des petits, des faibles, de
ceux qui échouent et qui souffrent, mais qui s’approche aussi
des brutes, des tyrans, de ceux qui calment leur peine en
écrasant les autres. Ce Dieu extraordinaire qui s'’approche de
ceux qui l’'acceptent et de ceux qui le refusent, qui tend la
main sans distinction, sans condition, a tous, tout le temps,
offrant sans cesse une chance de se laisser relever et
restaurer.



Conclusion

L’histoire de Cain nous rappelle que notre vie nous échappe,
que nous ne maitrisons pas nos réussites ou nos échecs, et que
de notre point de vue, tel ou tel événement est aléatoire.
Cette affirmation que nous sommes soumis a la volonté de Dieu,
dans ses mysteres et ses silences, s'’accompagne d'une
affirmation plus forte, plus prégnante, que ce Dieu qui est
notre maitre est aussi notre pere, plein d’un amour sans
limites. Ce Dieu ne nous laisse pas errer dans les jungles de
la vie, mais il propose de marcher avec nous, de nous
conduire, de nous accompagner, de nous donner les forces et
les ressources pour suivre le chemin de la vie. La ou Cain a
choisi de persister sur un chemin de mort, nous avons le
choix, a chaque carrefour, a chaque instant, de nous ouvrir a
la présence de Dieu, d’accepter son amour et sa grace, de
saisir cette main tendue, la possibilité de vivre vraiment, de
se dégager des fardeaux et des poids pour marcher debout,
vraiment libres, vraiment vivants, avec le Seigneur.

La Vérité vous rendra libres
(Jean 8.30-50)

Je vous invite ce matin a méditer le texte du jour, dans
L’évangile de Jean. Dans ce texte, Jésus dialogue avec des
compatriotes récemment convertis, des Juifs qui croient depuis
peu que Jésus est le Messie attendu par Israél. En poursuivant
son enseignement, Jésus suscite comme a son habitude de vives
réactions, et le dialogue qui s’ensuit vient questionner leur
conception de la foi.

Lecture


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/la-verite-vous-rendra-libres-jean-8-30-50/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/la-verite-vous-rendra-libres-jean-8-30-50/

En quelques minutes, les auditeurs de Jésus passent du camp
des croyants au camp des adversaires, ennemis, haineux : « tu
as un démon, finissent-ils par lui dire ! Tu es comme les
samaritains, ce peuple avec qui nous cohabitons mais que nous
détestons presque plus que les Romains ! » Jésus n'est pas en
reste : on pourrait presque dire que c’est lui qui a commencé.
I1 débute son discours en traitant ses interlocuteurs comme
des disciples en devenir, et finit par leur dire qu’ils n'ont
rien compris et qu’ils sont fils du diable. Au lieu d’accepter
aimablement ses nouvelles recrues, il les provoque et les
insulte, au point de récolter rien moins que leur agressivité.
Dans la conclusion de ce dialogue, Jésus prouve que la foi de
ces croyants est bancale et qu’ils ne sont pas dans la bonne
disposition pour recevoir de Jésus le salut. A travers cette
discussion, Jésus livre des pistes qui restent actuelles pour
réfléchir aux implications de la foi.

1)Une foi a approfondir

Tout d’abord, ce qui ressort de cette discussion, c’est une
caractéristique de la foi : une foi authentique s'’approfondit.
Autrement dit, on ne devient pas disciple du Christ en un
instant. Les interlocuteurs de Jésus sont d’abord décrits
comme des Juifs qui 1’ont cru lorsqu’il s'’est présenté comme
la lumiere du monde, qui recoit la pleine faveur de Dieu parce
qu’il met pleinement en pratique la volonté de Dieu. A priori,
on pourrait dire de ces gens qu’'ils sont convertis, qu’'ils ont
compris que Jésus est le Messie, et que leur foi va changer
leur vie.

Trouver qui est le Messie, c’est la grande question a 1’époque
de Jésus, puisque toute la spiritualité juive est remplie de
cette attente, de cette espérance que Dieu va sauver son
peuple en envoyant le Messie, 1'homme validé par Dieu pour
parler en son nom, pour agir avec sa puissance, et délivrer
son peuple. Cette attente du Messie, ca fait des siecles et
des siecles qu’elle dure et qu’elle nourrit la foi des Juifs.



Vous imaginez bien que, pour un Juif héritier de cette attente
séculaire, rencontrer celui qui se présente comme 1’envoyé de
Dieu, le libérateur, c’est comme trouver le jackpot, comme
trouver un trésor qui change la donne.

Du coup, quand 1’évangéliste dit de ces Juifs qu’ils croient,
on s’'attend a ce qu’ils regorgent d’enthousiasme, de joie,
d'espérance, face a cet accomplissement de la promesse de
Dieu. Sauf qu’on se rend rapidement compte que la foi de ces
Juifs n’a pas l'ampleur imaginée, et qu’a la premiere
remarque-demande-promesse de Jésus, 1ils se rebiffent.
Reprenons cette parole de Jésus qui les vexe au point de les
renvoyer loin du Christ : « Si vous restez fideles a mes
paroles, vous serez vraiment mes disciples, vous connaitrez la
vérité, et la vérité vous rendra libres ». Les interlocuteurs
de Jésus percoivent derriere cet enseignement et cette
promesse des insinuations qui leur déplaisent fortement. 1)
ils ne sont pas encore ses disciples et leur foi actuelle
n'est pas suffisante ; 2) ils sont encore dans l’ignorance de
la vérité et ont besoin d’étre libérés.

Les Juifs qui viennent de reconnaitre en Jésus le Messie ne
sont pas encore ses disciples. Aux yeux de Jésus, leur foi est
comme une plante qui a germé mais dont on ne sait si elle va
vraiment se développer. J'ai expérimenté ca il y a peu : on
nous a offert un citronnier, et j’ai observé avec beaucoup
d’attention les petits fruits qui émergeaient des fleurs. Ils
ont commencé a grandir, mais, a cause de 1’été pluvieux, mes
petits fruits ont pourri avant de faire la taille de mon
ongle. J’'ai di les enlever, mais maintenant j’en ai un qui a
dépassé la taille critique et dont je suis a peu pres slre
qu’il va devenir un citron. Pour étre disciple de Jésus,
c'est-a-dire avoir une foi authentique, forte, stable, il faut
la développer. Admettre que Jésus est le sauveur, ce n'’est pas
1l'aboutissement d’'un processus, mais un commencement, une
ouverture. La foi ne nous installe pas au coin du feu, mais
elle nous place sur un chemin sur lequel nous sommes appelés a



avancer.

Comment avancer ? Comment développer cette foi naissante pour
qu’'elle nous attache solidement a Dieu et nous conduise au
salut ? En s'’appropriant les paroles de Jésus. Dans ces
paroles, la vérité de Dieu se révele et transforme notre
maniere de voir, notre maniere de vivre. Dans ces paroles,
nous découvrons peu a peu le caractere de Dieu, sa volonté,
ses projets, et quel regard il porte sur nous. En ce sens, la
parole de Jésus est la lumiere de Dieu qui nous éclaire : elle
nous révele la vérité de ce monde et nous éclaire sur notre
route pour que nous cheminions vers le salut. Savoir ne suffit
pas, rester a l'entrée du chemin ne suffit pas, mais ces
paroles, ces connaissances doivent étre appropriées, digérées,
appliquées, traduites en actes en paroles et en pensées.

2)Vérité et esclavage

Les interlocuteurs de Jésus, nous l’avons vu, sont vexés.
Vexés de ne pas étre considérés comme de vrais croyants, mais
surtout vexés de s’'entendre dire qu’ils doivent écouter Jésus
pour connaitre la vérité et ainsi devenir libres. Pour des
gens issus du peuple élu, descendants du grand patriarche
Abraham, ami de Dieu, héritiers de promesses faramineuses,
pour des gens comme ca, étre traités d’'ignorants et
d’esclaves, c’est une grave insulte. Ils ne sont pas comme ces
paiens, asservis aux idoles de pierre et de bois, gouvernés
par de fausses valeurs, esclaves de motivations indignes,
puisqu’ils sont juifs, enfants de Dieu depuis Abraham.
Pourtant, Jésus les confronte a une dure réalité : ils ne sont
pas mieux que les autres, parce que comme tous les autres,
leur vie est corrompue par le mal et ils ont péché. Dans cette
accusation, Jésus rappelle que le véritable esclavage, la
véritable ignorance dépasse les errances grossieres et
évidentes, mais qu’'il peut se faufiler sournoisement derriere
la plus belle apparence de piété. Personne n’est a l'abri du
péché — le péché, c’est 1l'influence du mal dans ma vie, c’'est



le fait de céder a la fascination du mal.

Dit d’'une autre maniére, personne ne peut se targuer d’étre
libre moralement. Parce qu’a partir du moment ou j'ai péché,
ou j’'ai mis le doigt dans 1l’'’engrenage, cet engrenage
s'emballe. Des le moment ou j’'ouvre la porte au mal, il entre,
il s'installe et il se répand sans me laisser la possibilité
de le déloger. Il y a au moins deux raisons a cela. La
premiere, c’'est que mes actes laissent une empreinte sur moi,
ils créent une disposition, ils m’orientent d’une certaine
maniere. Des que j’'ai commencé a faire le mal, le mal est
devenu le mode par défaut de ma vie — pas besoin d’ailleurs
que ce mal soit spectaculaire : simplement 1le mensonge,
L'orgueil, 1la colere, 1la jalousie, 1’'indifférence,.. La
deuxieme raison, c’est que le mal et le bien ne sont pas des
forces neutres, impersonnelles, des réseaux de valeur ou
d’action. Derrieére notre notion de bien, il y a un Dieu bon
qui incarne toutes les valeurs de vie, de justice, de véritée,
de paix, d’amour, de sainteté, etc. De méme, derriere notre
notion du mal, il y a une créature rebelle, qui s'est
détournée de Dieu de maniere si radicale qu’il n'y a plus de
place en elle pour la vérité ou le bien : 1la noirceur a tout
envahi, et ses chemins que destruction et corruption. Des que
nous avons péché, des que nous avons choisi 1le mal, nous
sommes devenus esclaves de celui qui ne vit que par le mal,
qui ne répand que mensonges et destruction sur son passage.
C'est cet esclavage que démasque Jésus : ses interlocuteurs se
croient libres, bien portants, sains (avec ou sans t), alors
qu’'en réalité, leur vie est corrompue et ils sont esclaves du
péché, marchant sur des chemins de mort, privés du salut.

Cet esclavage les rend aveugles a la vérité. Leur foi
naissante les amene cependant a un carrefour, elle les
rapproche du Christ et les met devant un choix, qui se révele
crucial pour leur chemin ultérieur. Ce carrefour, pour les
juifs a qui parle Jésus, c'est 1'alternative entre leur
tradition rassurante, leur piété reconnue, leur conviction



d'étre justes — tout cela de maniére illusoire parce leur
justice et leur piété sont torpillées par le péché -
l’alternative donc entre 1’'impression rassurante d’étre des
gens bien, et l’invitation de Jésus a admettre leur noirceur
pour en étre libérés.

Autrement dit, le choix qui se dresse devant eux, c’est quelle
place ils vont laisser a Jésus dans leur vie. Soit ils
acceptent que Jésus les confronte a ce qu’ils sont vraiment
dans le but de les libérer, soit ils reculent, refusant de le
laisser les transformer. Jésus est tres clair : sont disciples
ceux qui laissent la voie libre au christ, ceux qui acceptent
de tout entendre (méme si ca fait mal, méme si les
transformations ne sont pas immédiates, mais ils écoutent).
Les juifs de notre texte sont sur la défensive, ils ne sont
pas préts a se remettre en question, mais au contraire, ils
préféerent rejeter ce Messie dont les promesses de salut les
bousculent et retournent a leurs illusions rassurantes mais
mortelles.

3)Reconnaitre le Dieu qui libere

Le neud du probleme, c’'est la nature de la vérité qui nous
libére du mal et nous conduit au salut. Dans 1l’antiquité, la
vérité est libératrice. Chez Socrate, par exemple, on trouve
1'idée que 1'homme ne fait le mal que lorsqu’il ignore la
vérité et ne sait pas ce qui est bien, le fameux « nul n’est
méchant volontairement ». Chez d’autres philosophes, et méme
dans des courants spirituels contre lesquels les apbtres
devront se battre, on trouve 1’'idée que la connaissance
intellectuelle nous 1libere de 1la peur, dédramatise les
situations difficiles et nous transporte vers la sérénité.
Savoir, c’'est étre libre.

Quand Jésus dit : vous connaitrez la vérité, et la vérité vous
rendra libres, il s’inscrit en faux par rapport a ces
théories. En effet, dans la Bible, comme nous 1’avons déja vu,



la vérité n’est pas une notion abstraite, un ensemble d’'idées
parfaites, ou une connaissance parfaitement objective. Non, la
vérité, dans la Bible, c’est une personne, c’est Dieu. Elle
n'est pas désincarnée, mais elle est personnelle. Jésus
L'affirme d’ailleurs un peu plus tard : je suis la vérité, le
chemin et la vie. La vérité n’existe pas a c6té ou en dehors
de Dieu, mais elle nait de sa personne.

Du coup, ce qui nous libere, c’est moins 1'’apprentissage de
notions qui nous étaient inconnus que 1’approfondissement de
notre relation avec Dieu qui est la vérité. Dans notre texte,
cette ambiguité est dissipée lorsque Jésus rappelle que c'est
bien le Fils héritier dans 1la maison qui affranchit les
esclaves. Notre libération du mal ne passe pas seulement par
des prises de conscience ou des rééducations : c’est Dieu le
fils lui-méme, 1l'envoyé qui agit parfaitement, au nom du pere,
pour le pere, qui est totalement dépourvu de mensonge, de
fausseté, de vanité, c’est lui qui nous libere. Et c’est en le
connaissant lui, en lui laissant toujours dans notre vie, que
nos chaines se brisent.

Comment est-ce possible ? Jésus, parfaitement juste,
parfaitement bon, a pris sur lui a la croix toute notre
culpabilité et a épuisé le mal qui nous envahit. Il a subi
toute la force de notre chatiment, il a comme plongé au ceur
du mal, et il en est remonté, il est ressuscité, il a triomphé
de ce qui nous tenait en esclavage. par la foi, nous nous
tournons vers le Christ, nous lui demandons, a lui le fils de
Dieu, de nous libérer, de triompher dans notre vie des
esclavages qui nous écrasent. plus nous le fréquentons, plus
nous nous tournons vers lui, plus nous marchons a sa suite,
plus le mal perd son emprise et nous relache pour vivre
pleinement avec Dieu, pour étre sauvés, debout, libérés.

Ne soyons pas de ceux qui se ferment a la parole du christ, ne
nous terrons pas dans l'aveuglement rassurant, mais ouvrons
grand les portes au Dieu vivant, laissons Jésus Christ nous
transformer, nous libérer, nous sauver, chaque jour un peu



plus, jusqu’au jour ou le mal aura totalement disparu, parce
que Jésus Christ est déja vainqueur. amen



