Tenez bon! Le Seigneur sera
votre force (Ep 6.10-18)

Pendant 1'Avent, nous attendons la venue de Dieu. Je vous
propose de méditer le texte du jour, a la fin de la lettre de
Paul aux Ephésiens, un texte qui nous donne des indications
sur la maniere dont nous devons attendre la venue de Dieu.

Lecture Ep 6.10-18

Nous sommes en guerre ! Voila comment se conclut la lettre aux
Ephésiens, une lettre ou Paul met pourtant un fort accent sur
la paix : Jésus-Christ nous réconcilie avec Dieu et avec les
autres. En nous reconnectant chacun a Dieu, il nous reconnecte
aussi les uns aux autres. La paix est donc une des principales
victoires du christ, un bien que nous sommes appelés a nous
approprier dans 1’'Eglise et a développer. Toutefois, Paul
termine sa lettre avec une image apparemment opposée a la
paix : celle du combat. Il appelle plusieurs fois les
chrétiens a résister, en revétant — et c’est 1la le point fort
du texte — une armure complete qui nous permettra de tenir.
Paul utilise la une image forte qui a pour but de marquer les
esprits au moment de son exhortation finale et d’encourager
les chrétiens dans le temps qui précede le retour du Christ.

1) L’appel a tenir ferme dans la
bataille spirituelle

Nous sommes en guerre. Paul nous invite a reconnaitre que la
vie chrétienne n’est pas un long fleuve tranquille, et que
nous ne sommes pas en terrain neutre. Au contraire, nous
rencontrons des obstacles, des adversaires, et nous devons
prendre position dans 1le combat engagé. Quoi que nous
fassions, nous y sommes, et nous avons besoin de nous préparer
de maniere adéquate.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/17/tenez-bon-le-seigneur-sera-votre-force-ep-6-10-18/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/17/tenez-bon-le-seigneur-sera-votre-force-ep-6-10-18/

Evidemment, nous pensons tout de suite aux combats que vivent
les chrétiens de 1'église persécutée dans le monde, pour qui
la lutte est une réalité quotidienne et malheureusement
difficile a nier. En creusant un peu, on peut penser aussi aux
résistances discretes mais réelles que rencontre la foi
chrétienne dans la société occidentale d’aujourd’hui. Mais il
me semble que Paul nous invite a ne pas étre dupes : méme dans
1’hypothése de conditions politiques ou religieuses optimales,
aucun chrétien n’'est exempté de ce combat.

En effet, Paul nous invite a voir plus loin que les
adversaires en chair et en os, a voir plus loin que les

difficultés ou les résistances que nous rencontrons : ceux
face a qui nous devons résister ne sont pas en chair et en os,
mais ce sont des adversaires spirituels : des forces tres

puissantes, des puissances de la nuit, des esprits mauvais,
regroupés sous l'égide de l'adversaire principal qu’est le
diable. Vous remarquerez que Paul ne se lance pas dans une
description détaillée des différents démons, de leur
organisation, de leur mode de fonctionnement, de leurs cuvres.
A mon sens, ce qui ressort de cette liste, c’est surtout la
variété des opposants, qui ont en commun le fait de lutter
contre Dieu et ceux qui lui appartiennent. Paul nous pousse a
reconnaitre que chacun, dans son contexte, est engagé dans la
lutte et doit faire face aux pieges du diable.

Il me semble qu’on n’'a pas besoin d’aller dans le
spectaculaire pour reconnaitre ces méthodes de 1'adversaire

ce peut étre le mépris ou le rejet violent de notre foi chez
les autres, mais aussi les doctrines qui nous détournent de la
vérité de 1’Evangile ou les tentations de commettre le mal
(mensonge, vol, tromperie, etc.), ou encore, et c’est plus
pernicieux, des situations apparemment innocentes, ou nous
tombons doucement dans l’indifférence, dans le ressentiment ou
1'amertume, dans des situations ou nous nous sentons dans
notre droit et nous écartons, sans vraiment le voir, de 1la
grace qui a transformé notre vie. Personnellement, je



reconnais que je n'ai pas besoin d’aller tres loin pour tomber
dans ces pieges-la..!

Face a ces stratagemes, a la diversité des adversaires, et
surtout a leur nature spirituelle, nous armer ne signifie pas
mettre un gilet pare-balles ou acheter un fusil. Nous avons
besoin d’'étre équipés sur le plan spirituel pour tenir bon, et
Paul nous dirige vers le seul qui puisse nous rendre forts
Dieu. Le seul qui puisse nous permettre de résister, c’est
Dieu, le Dieu décrit au début de la lettre, au ch.1l (peut-étre
un des plus beaux passages de la Bible), celui dont 1la
puissance et la force spirituelle ont vaincu le mal, toutes
les forces du mal, dans leur variété et leur hargne, celui qui
a vaincu la mort en faisant ressusciter Jésus-Christ.

Pour nous battre contre les puissances spirituelles, nous
devons nous ranger derriere un chef spirituel. Mais il ne
faudrait pas se tromper : une forte inégalité réside entre les
deux camps. En réalité, méme si la bataille fait rage, elle
est perdue d’avance, ou vaincue d’avance, depuis que Jésus-
Christ est ressuscité. Le théologien Oscar Cullmann compare
d’ailleurs notre situation a la situation de la France entre
le débarquement des forces alliées en Normandie en 1944 et
l'armistice signée en 1945. Le débarquement déclenche 1la
victoire des Alliés, mais les combats durent encore presque un
an et font des dégats. C’'est exactement ce que nous vivons
Jésus-Christ a remporté la victoire décisive et un jour, son
royaume sera établi. Mais les adversaires ne se sont pas
encore rendus et continuent de lutter, donc nous aussi.

2) les moyens a disposition

Nous devons donc nous préparer, nous équiper, pour tenir bon
en attendant la victoire pleine et entiere de notre Seigneur.
Paul résume, dans 1’image mémorable de l'armure d’un soldat,
les armes que nous avons a notre disposition.

Quelles sont-elles ? La vérité, la justice, la paix, la foi,



le salut, la parole de Dieu. Ces armes nous les connaissons
bien, car ce sont les graces données au chrétien : la vérité
révélée en Jésus-Christ, la justice offerte au croyant, 1la
paix nous réconciliant avec Dieu et les autres, la confiance
en Dieu en toutes circonstances, l'assurance d’appartenir a
Dieu et la parole, la Bible, qui nous rappelle toutes ces
vérités et nous apprend comment vivre avec Dieu. Toutes ces
graces ont déja été citées par Paul : ce sont les fondements
de la vie chrétienne, développés au fil des évangiles et des
lettres des apotres.

L’armure décrite a un role défensif : le grand bouclier
protecteur, la cuirasse, le casque, mais il y a aussi 1’épée
(pas une grande, mais Paul fait référence a une petite épée
maniable facile a emporter en toutes circonstances), et la
ceinture qui porte normalement une petite arme. Les graces de
la foi ne sont pas seulement un abri antiatomique, mais elles
nous rendent actifs dans la lutte.

Ces dons ne sont pas juste des outils que nous recevons pour
résister, mais nous sommes appelés a nous les approprier
pleinement. Par exemple, la justice que Dieu nous accorde en
Jésus-Christ, nous sommes appelés a la pratiquer, a la mettre
en euvre concretement dans notre vie. La parole de Dieu, ce ne
sont pas seulement des versets a répondre du tac au tac, mais
une révélation qui transforme peu a peu notre maniere de voir
et nous fait entrer dans les points de vue de Dieu lui-méme.
Et ainsi pour toutes ces graces que nous recevons et que nous
sommes appelés a mettre en euvre dans notre vie.

Paul décrit une armure romaine, image classique du soldat de
1’'époque, mais en réalité, sa vraie source d'inspiration,
c’'est 1'AT, et particulierement le prophete Esaie. On y 1lit
que le Messie aura pour ceinture la justice et la fidélité
(11.5) et sa parole sera une épée coupante (49.2). Dieu lui-
méme revét la cuirasse de la justice et le casque du salut
(59.17). Et ceux qui annoncent la bonne nouvelle de la paix
sont bénis (52.7). Ainsi, 1l’armure que Paul nous propose,



c'est 1'identité-méme de Dieu révélée a travers son Messie,
Jésus-Christ, une identité que les enfants de Dieu ont pour
vocation de s’approprier. C’est bien du Seigneur que nous
tirons notre force, et bien plus !

Vous avez peut-étre remarqué que ces dons ne sont pas
particulierement 1iés a la guerre, ils ressemblent davantage
aux habits que nous devrions porter tous les jours ! a la vie
normale du chrétien, de plus en plus proche de Dieu. Pour
survivre, nous devons nous accrocher a Dieu et a la vocation
gu’il nous donne. Pas besoin d’aller provoquer les adversaires
ou de développer une stratégie particuliere ! Notre
préparation, notre équipement, c’est simplement de vivre en
enfants de Dieu avec détermination et persévérance, demeurer
dans le Christ vainqueur, nous enraciner toujours plus
profondément en lui, c’est ainsi que nous pourrons tenir,
fermement établis sur le roc, en sachant que la tempéte se
déchaine. Enracinons-nous en Dieu, c’'est en lui que nous
pourrons tenir.

3) L’importance de la priere

Demeurer, s’enraciner, s’appuyer, autant d’images d’une
relation intime avec Dieu, que Paul encourage en nous appelant
a la priere : « 18. Priez sans cesse. Faites toutes vos
prieres et vos demandes par l’'Esprit saint ! » La priére n'est
pas une arme supplémentaire, c’'est le canal qui nous permet de
recevoir les dons de Dieu, d’étre en relation avec lui par le
Saint Esprit. La priere conduit a demander a Dieu tout ce dont
nous avons besoin pour chaque jour, pour tenir bon : nous ne
sommes pas seuls dans le combat contre le mal sous toutes ses
formes. Dans la priere, nous apprenons aussi a nous ranger
derriere le Seigneur, a ne pas faire les fanfarons mais a le
laisser intervenir dans notre vie, dans notre cecur. Dans la
priere nous exercons notre confiance en Dieu et nous nous
ressourcons en nous rappelant 1’'immensité de son amour et de
sa puissance. Enfin la priere nous met a 1’écoute de Dieu et



de ses projets pour nous, des directions qu’il nous conseille.

Dans ce cadre-la, l'intercession pour nos freres et sceurs
chrétiens a une place importante. Dans d’autres textes, nous
sommes invités a soutenir les chrétiens éprouvés, dans leur
santé, leur foi, leur famille etc. a étre solidaires les uns
des autres, a nous encourager et nous consoler les uns autres
dans les moments de faiblesse, de malheur, de difficultés.
Ici, l'intercession est plus large : tous ont besoin de la
priere. Méme ceux qui apparemment ne rencontrent aucune
difficulté, ceux qui paraissent forts ou bien ancrés dans la
foi : puisque nous sommes impliqués dans la bataille, nous
avons tous besoin du Seigneur pour tenir. Méme celui qui est
fort, qui marche bien, peut tomber ! Prier les uns pour les
autres, c’est prier pour ceux qui vacillent, afin que Dieu les
garde, et pour ceux qui tiennent, afin que Dieu les garde
aussi ! Plus tbét dans sa lettre, Paul parle de 1’église comme
d’un corps ou nous nous aidons les uns les autres a grandir, a
progresser dans notre identité d’enfants de Dieu, a vivre avec
Dieu. La priere est un moyen concret de nous édifier les uns
les autres.

Conclusion

En conclusion, on peut dire que Paul nous invite a étre
vigilants, attentifs, lucides sur notre situation : le monde
n'est pas encore apaisé, et la victoire du Christ a la croix
suscite une résistance ultime de ceux qui ne veulent pas
reconnaitre Dieu comme Seigneur. Nous ne devons pas étre
dupes, mais pas morbides pour autant, ou craintifs : Dieu est
déja vainqueur, il nous a établis chez 1lui, et il nous donne
quotidiennement toutes les graces dont nous avons besoin.
Notre rd6le, dans cette période intermédiaire ou nous attendons
la proclamation universelle du regne de Dieu, c’'est de
développer avec détermination la nouvelle identité que Dieu
nous donne en Jésus-Christ : une identité marquée par 1la
vérité, la justice, la paix, le salut, la foi et 1la



connaissance de la volonté de Dieu. Alors enracinons-nous dans
le Christ, puisons en lui nos forces, nos motivations, nos
valeurs, nos espoirs, laissons son Esprit nous pétrir a
1’image de Dieu, et Dieu nous gardera, il nous protégera et
nous conduira sur son chemin.

La Bonne Nouvelle de Jésus-
Christ, Fils de Dieu,
commence icil

Lecture biblique : Marc 1.1-8

Marc commence son évangile avec une phrase qui pourrait passer
inapercue, une simple formule banale : « La Bonne Nouvelle de
Jésus-Christ, Fils de Dieu, commence ici. »

Mais y a-t-il vraiment des formules banales dans les
évangiles ? Chaque phrase a son importance. Méme celle-ci, qui
nous en dit finalement bien plus qu’on pourrait le croire a la
premiere lecture.

La Bonne Nouvelle, c’est Jésus !

Le mot évangile est entré dans le langage courant. Et pour
nous, c¢a désigne un livre. Ou plutbét quatre livres du Nouveau


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/07/la-bonne-nouvelle-de-jesus-christ-fils-de-dieu-commence-ici/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/07/la-bonne-nouvelle-de-jesus-christ-fils-de-dieu-commence-ici/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/07/la-bonne-nouvelle-de-jesus-christ-fils-de-dieu-commence-ici/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/12/arrière-plan.jpg

Testament. Et on oublierait presque parfois que ce n’'est
qu’une transcription d’un terme grec qui a une signification
tres simple : évangile signifie bonne nouvelle.

Or, quel étrange prophete de bonne nouvelle ce Jean-Baptiste,
qui apparait des le début de 1’évangile selon Marc ! Derriere
son apparence hirsute d’ermite retiré dans le désert, vétu
d'habits sommaires, avec un régime alimentaire des plus
rudimentaires, il proclame un message radical et exigeant

« changez votre vie ! »

Mais en réalité, 1la Bonne Nouvelle, ce n’est pas Jean-
Baptiste, ni méme son message. La Bonne Nouvelle, c’est un
personne. C’est celui qui vient apres lui. Celui dont Jean dit
qu'il n’est pas digne d’6ter ses sandales.. Ce n’'est pas nous,
les chrétiens, ou 1’Eglise, et encore moins une religion.. La
Bonne Nouvelle, c’est Jésus.

Et ce n'est pas fini ! C’est aussi le fait que cette personne
soit le Christ, le Messie, celui que Dieu a choisi pour
accomplir son plan de salut. Et ce n’est pas fini ! C'est
aussi le fait que ce Messie est le Fils de Dieu, Dieu lui-
méme. Voila la Bonne Nouvelle : Jésus est le Christ, le Fils
de Dieu.

Est-ce que nous vivons 1’Evangile comme une bonne nouvelle ?
Est-ce que nous l’annongcons comme une bonne nouvelle ? Est-ce
que les gens voient dans notre vie, dans notre Eglise, que
c’est une bonne nouvelle ?

La Bonne Nouvelle commence (presque) ici..

En réalité, on devrait dire que la Bonne Nouvelle commence
presque ici.. Parce que si la Bonne Nouvelle, c’'est Jésus-
Christ, Marc ne nous en parle pas tout de suite.

IT y a d’'abord les prophetes, et notamment Esaie qui annonce
L’émergence d’'une voix qui crie dans le désert. Et donc il y a
aussi d’abord Jean-Baptiste, et sa prédication publique



invitant les foules a se préparer a 1l’'accueil du Messie qui
doit venir. Il y a d’'abord ce baptéme d’eau proposé par Jean
qui annonce un autre baptéme, celui de l'Esprit saint, que le
Christ apportera.

Bref, la Bonne Nouvelle ne tombe pas comme c¢a du ciel, du jour
au lendemain. Son émergence est préparée. Vous connaissez le
cantique traditionnel

« Depuis plus de 4000 ans, nous le promettaient les prophétes,
Depuis plus de 4000 ans, nous attendions cet heureux temps.. »

Dans le calendrier liturgique, le temps de 1’'Avent, tout un
mois durant, nous rappelle cette attente. Noél, la Bonne
Nouvelle de Jésus-Christ venu sur terre, arrive au terme d'un
temps de préparation. Et il y a la une vérité importante
pour recevoir la Bonne Nouvelle, il faut y étre préparé, comme
la bonne terre de la parabole, préte a accueillir la semence.

Comment avons-nous été préparés a recevoir la Bonne Nouvelle ?
Par notre éducation ? Par des rencontres ? Par des
circonstances, des événements heureux ou non, qui ont émaillé
notre existence ? Nous avons tous un chemin, propre a chacun,
dans lequel pourtant nous pouvons sans aucun doute discerner
des jalons que Dieu a posé dans notre vie pour nous préparer a
1’accueil de la Bonne Nouvelle.

Et puis cette Bonne Nouvelle, on ne la recoit pas une fois
dans sa vie et c’est terminé. L’'Evangile nous rencontre et
nous interpelle sans cesse. Nous nous réunissons pour entendre
tout a nouveau cette Bonne Nouvelle.. Mais comment nous vy
préparons-nous ?

La Bonne Nouvelle commence.. mais ne se termine pas

Avec un tel début pour son ouvrage, on pourrait s’'attendre a
une fin similaire. Du style : « La Bonne Nouvelle de Jésus-
Christ, Fils de Dieu, se termine ici.. ». Mais si on va a la



fin de 1’Evangile selon Marc, on se rend compte que ce n’est
pas le cas. Pas du tout.

En réalité, 1’Evangile selon Marc a la particularité d’avoir
une fin abrupte, une fin ouverte. Il est communément admis
aujourd’hui que les versets 9-20 sont un ajout postérieur a la
rédaction de 1’Evangile. Rien d’'hérétique dans ces versets,
qui empruntent leur contenu aux autres évangiles et au livre
des Actes des apbtres. Mais a l’origine, 1’évangile selon Marc
s'arrétait au verset 8, de facon surprenante

« Les femmes sortent de la tombe et partent en courant. Elles
tremblent, elles sont bouleversées, et elles ne disent rien a
personne, parce qu’elles ont peur. »

Je ne sais pas si vous aimez les fins ouvertes dans un roman
ou dans un film. Elles peuvent nous frustrer parce qu’elles ne
proposent pas une fin claire et précise. C’est ce qui explique
1l’ajout a la fin de 1'’évangile selon Marc.. Mais elles peuvent
aussi nous stimuler parce qu’elles nous laissent imaginer la
suite. Les fins ouvertes nous interpellent, elles nous
invitent a continuer 1’'histoire.

Dans la Bible, le livre de Jonas aussi a une fin ouverte. Avec
une question que Dieu pose au prophete sans qu’'il y ait de
réponse explicite

« Alors, est-ce que je ne peux pas, moi, avoir pitié de cette
grande ville de Ninive ? » (Jonas 4.11)

La Bonne Nouvelle de Jésus-Christ a un commencement.. mais pas
de fin. Elle commence avec sa naissance, elle se poursuivra
avec sa mort sur la croix. Mais ce ne sera pas la fin : elle
se poursuivra avec sa résurrection. Voila pourquoi elle n’a
pas de fin, parce que Jésus-Christ est ressuscité et il est
vivant pour toujours !

De plus, le fait qu’il n’y ait pas de fin a 1’Evangile selon
Marc nous invite aussi a continuer 1’histoire. L’Evangile ne



doit pas rester un livre, il doit devenir pour nous une Bonne
Nouvelle, il veut poursuivre son histoire dans chacune de nos
vies.

Conclusion

Dés le début de son ouvrage, Marc nous rappelle que 1’Evangile
est une Bonne Nouvelle parce qu’il ne s’agit ni d'un simple
message ni d’'une religion, mais d’'une personne. Jésus-Christ,
Fils de Dieu.

Et cette Bonne Nouvelle est vivante parce que Jésus-Christ est
vivant. Recevoir 1'Evangile, c’est laisser le Christ entrer
dans notre vie, et nous tenir prét a l’'accueillir tout a
nouveau chaque jour.

Pour chacun de nous, la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, Fils
de Dieu, peut commencer ici et maintenant.

Attendre 1’intervention de
Dieu (Esaie 63.15-64.8)

Nous commencons aujourd’hui la période de 1'Avent, c'est-a-
dire 1’attente de la venue du Seigneur. Dans cette période,
plusieurs attentes se superposent : a c6té des petits — et des
grands — qui attendent la féte avec plus ou moins
d'excitation, voire avec un calendrier spécial, nous nous
souvenons des jours qui ont précédé la naissance de Jésus le
Messie, de ces derniers jours avant l’accomplissement de la
promesse divine d’envoyer un sauveur pour le monde. Pour nous
qui vivons apreés la naissance de Jésus, ce temps d’avent revét
deux autres aspects : nous attendons le retour du Seigneur,
selon sa promesse de revenir pour instaurer son regne de paix,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/03/attendre-lintervention-de-dieu-esaie-63-15-64-8/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/03/attendre-lintervention-de-dieu-esaie-63-15-64-8/

mais c’est aussi un temps privilégié pour dire notre besoin de
Dieu des maintenant, notre désir de le retrouver, de
1’'écouter, de le voir a l'ecuvre dans notre vie, aujourd’hui —
un besoin permanent que cette période d’attente nous permet
d’'exprimer de maniere particuliere. Pour ouvrir donc ces
semaines oU nous essaierons de nous tourner plus
particulierement vers le Seigneur, je vous propose de méditer
ensemble un texte du prophéete Esaie qui demande avec force
l’intervention de Dieu.

Lecture Es 63.15-64.8

Esaie prononce cette priere, cette supplication, au nom du
peuple en détresse. Dans la premiere moitié de son livre, le
prophete annonce au peuple juif comment Dieu va agir envers
eux : a cause de 1'infidélité et de l'injustice du peuple,
Dieu va leur Oter leurs privileges, leur pays, et les livrer
aux mains des ennemis voisins. Dans la deuxieme partie du
livre, Esaie s'’adresse au peuple exilé pour lui adresser des
paroles d’encouragement, pour lui rappeler la bonté de Dieu,
juste et saint, certes, mais aussi compatissant. Nous sommes a
ce moment-la, ou Esaie évoque la détresse du peuple puni,
dépouillé, dispersé, esclave de maitres étrangers, et adresse
en leur nom une supplication a Dieu. Dans cette priere pour
que Dieu intervienne en faveur de son peuple, nous trouvons
trois caractéristiques qui colorent notre propre attente et
qui forment une sorte de passerelle entre ce peuple exilé et
nous.

1) La douleur de 1l’attente

En relisant ce texte cette semaine, j’'ai été choquée par le
ton de la priére. J'ai eu l'impression d’entendre quelqu’un a
vif, presque écorché. Le prophete exprime la douleur extréme
d’un peuple qui se sent abandonné. Déporté en exil de 1’autre
coté du désert, a Babylone, le peuple a tout perdu : sa
souveraineté, sa terre, et méme son Dieu, pourrait-on dire. En



effet, le Temple de Jérusalem, lieu de rencontre avec Dieu, a
été détruit (18b Nos ennemis ont écrasé ton lieu saint). Le
peuple se retrouve completement démuni, 1livré au mépris et a
la domination palenne, sans avoir de grandes perspectives pour
1'avenir.

Le prophete exprime avec vigueur, au nom de ses compatriotes,
l'expérience de 1'absence de Dieu, comme si Dieu s’était
retiré de leur vie, de leur peuple.

15 Ou est ton br(lant amour pour nous ? Ou est ta puissance ?
Nous ne sentons plus ta tendresse et ta bonté pour nous.

6b tu ne veux plus nous voir

et tu nous as abandonnés au pouvoir de nos fautes.

Dieu leur a tourné le dos, il les a laissés a leur triste
sort. Cette absence, le peuple la ressent cruellement pendant
1l'exil, mais c’'est une expérience que nous avons aussi
parfois. Dans la souffrance, la solitude, la difficulté, nous
avons Ll’impression que Dieu lui-méme nous abandonne. A
1l’épreuve s’'ajoute 1’'absence de Dieu, son silence
indéchiffrable, et c’est parfois le plus insupportable : se
demander ou est passé Dieu, pourquoi il nous laisse seuls.

Face a la distance de Dieu, le prophete constate et dit sa
tristesse, mais il va plus loin et n’hésite pas a interpeller
Dieu avec un ton presque vindicatif.

17a : SEIGNEUR, tu nous a laissés nous perdre loin de ton
chemin,

tu as laissé nos ceurs se fermer et refuser de te respecter.

Pourquoi donc ?

\

Clairement, a ce moment-la, le peuple est puni par Dieu lors
de 1’exil : des le début de son alliance avec Israél, Dieu les



prévenus que s’'ils ne respectaient pas les termes de
l'alliance, Dieu leur retirerait ce qu’il leur a donné, a
savoir la liberté, un pays, et une relation privilégiée avec
lui, il les livrerait au chemin qu’ils auraient choisi. Mais
méme dans cette situation qui résulte de la culpabilité du
peuple, et qui est juste, Esaie interpelle Dieu et demande a
Dieu de tempérer sa colere : Ne sois pas trop en colere,
SEIGNEUR (8a). Comme un enfant qui aurait fait une bétise
malgré les interdictions répétées et serait mis au coin, mais
qui ne cesserait de se retourner pour demander : mais combien
de temps encore ? La priere frélerait presque l’'insolence !
Ces questions soulignent, a mon sens, combien 1’absence de
Dieu est terrible a supporter.

2) Humilité et repentance de
celui qui attend

Si Esale interpelle Dieu et souligne que c’est Dieu qui a
toutes les clefs en main, il ne 1l’'accuse pas d’'étre injuste,
bien au contraire. Tout en exprimant la douleur face a
L’absence de Dieu et le besoin ardent que Dieu mette un terme
a sa punition, le prophete reconnait 1la responsabilité d’un
peuple qui s'est détourné de Dieu et qui n'a finalement que ce
qu’il mérite. I1 reste lucide et juste, conscient que le
peuple d'Israél a vécu trop longtemps dans 1’'incrédulité

Depuis longtemps, c’'est comme si tu n’étais plus notre roi,
comme si nous ne portions plus ton nom. (19a) Personne ne fait
plus appel a toi, personne ne se réveille pour s’'attacher a
toi. (6a)

Le peuple a vécu comme un peuple paien, sans foi ni loi, sans
donner a Dieu la place de roi, sans 1’écouter, sans lui obéir.
Ils ont vécu la plupart du temps comme s’ils ne connaissaient
pas Dieu. Du coup 1l'exil parait presque logique : « vous
faites comme si je n’existais pas et que je ne vous avails pas
tout donné, alors je vais me rendre absent et vous retirer les



biens pour lesquels vous n’avez aucune gratitude ».

Le prophete en est conscient, et il ne remet pas en cause le
juste jugement de Dieu. Il reconnait méme 1'injustice du
peuple qui invalide tout, une injustice sociale, religieuse,
politique, qui recouvre tout ce que le peuple pourrait faire
d’un voile de pourriture.

Nous sommes tous comme des gens impurs, et nos meilleures
actions

sont aussi dégoltantes qu’un linge taché de sang.

Nos fautes nous rendent semblables a des feuilles mortes
emportées par le vent. (5)

Ce qui fait le paradoxe de cette priere, c’'est que le peuple
mérite pleinement sa peine et n'a droit a aucun allegement, a
aucun recours, tant il est coupable, mais le prophete
s’'adresse quand méme a Dieu pour lui demander de faire grace.
I1 demande a Dieu de revenir, de voir, d’intervenir :

SEIGNEUR, regarde du haut du ciel, le lieu saint et magnifique
ou tu habites, vois ce qui nous arrive. (15a) Reviens (17b)
Ah ! si tu déchirais le ciel et si tu descendais ! (19b)

Ne sois pas trop en coléere, SEIGNEUR. Ne te souviens pas pour
toujours de nos fautes.

Regarde, nous t’en prions, nous sommes tous ton peuple. (8)

Tout en étant lucide sur l1'état spirituel du peuple, et sur sa
culpabilité, le prophete ne cesse d’avoir recours a Dieu, de
lui demander de mettre un terme a la peine.

Dans cette priere, nous trouvons la repentance et 1'humilité
de celui qui se sait indigne devant Dieu, qui n’invoque aucun
droit, aucun mérite, tant il est lucide sur sa responsabilité.
Toutefolis, cette repentance ne s’exprime pas dans les termes
habituels : le prophete ne reste pas passif, silencieusement



résigné a son sort, mais il supplie tant et plus le Dieu tout-
puissant de prendre pitié.

3) L’appel a Dieu le Peéere, seul
sauveur

Quelles sont les raisons pour demander la clémence de Dieu
tout en se sachant indignes de la demander ?

Esaie remonte a la premiere alliance de Dieu avec ce qui
allait devenir le peuple d’'Israél : l'alliance avec Abraham,
pere d’'Isaac et de Jacob qui donne son nom — Israél — au
peuple que Dieu délivre pres de 500 ans plus tard ! Esaie
rappelle a Dieu qu’il s’est engagé : le jour ou il a appelé
Abraham (qui n’avait rien demandé) et qu’il a mis en marche
son projet de bénir cet homme stérile pour que naisse de lui
un peuple qui serait béni de Dieu, Dieu s'’est engagé. Dieu est
le Pere, 1’'initiateur du peuple, celui qui a tout commencé, ce
qui revient plusieurs fois dans le texte.

Mais toi, SEIGNEUR, tu es notre pere, « notre libérateur »,
voila ton nom depuis toujours. (16)

Nous sommes l’argile, et tu es le potier. Tes mains nous ont
tous formés. (7)

Esaie confronte donc Dieu a ses propres projets, a ses propres
engagements : pourquoi nous avoir fait naitre si tu nous
abandonnes maintenant ? La raison pour demander grace, c’'est
la fidélité de Dieu a lui-méme, a ses décisions, malgré les
ratés et les fautes du peuple : Dieu s’est engagé, et parce
que c’est lui qui a conclu le contrat, il ne peut pas
l'annuler sans se renier lui-méme.

Esaie évoque ainsi les engagements de Dieu, mais aussi les
délivrances passées : en demandant a ce que Dieu descende du
ciel et déchire el ciel, qu’il fasse trembler les montagnes et
les peuples, Esaie rappelle la sortie d’'Egypte, les euvres



étonnantes que Dieu a accomplies pour sauver le peuple de
l'esclavage (les plaies d’'Egypte, la traversée de la mer)
ainsi que ce moment extraordinaire ou Dieu s'’est révélé au
peuple sur la montagne du Sinal, dans le tonnerre et le feu.
Dieu est capable d’'intervenir, le passé en est la preuve.

Enfin, Esaie rappelle a Dieu son identité

Aucun autre dieu que toi n’agit de cette facon pour ceux qui
ont confiance en lui.

Non, personne n’en a jamais entendu parler, personne ne l'a
jamais appris,

aucun @il ne 1'a jamais vu.

4Tu viens a la rencontre de ceux qui pratiquent la justice
avec joie,

qui se souviennent de toi pour suivre ton chemin. (3-4a)

Dieu se tourne vers ceux qui se tournent vers lui, il répond a
celui qui appelle, il ouvre a celui qui frappe : il est
compatissant, prét a écouter, prét a répondre, d’abord a celui
qui pratique la justice, mais Esaie ose espérer que la
compassion de Dieu atteindra aussi celui qui est injuste, qui
le reconnait et qui souhaite trouver la justice, qui souhaite
revenir sans trop savoir comment sur le bon chemin.

Conclusion

Dans cette période de 1’'Avent, nous ne sommes pas en exil,
nous ne sommes pas tous éprouvés ou punis. En rappelant
L'horreur de 1’'absence de Dieu, cette priére nous invite a
rechercher avec ardeur, a mettre toute notre énergie a appeler
Dieu dans notre vie. Elle nous rappelle que l’amour de Dieu
n’'est pas un dd, pour nous qui sommes faibles et bien souvent
injustes aux yeux de Dieu. Pourtant, 1’espoir demeure, a cause
de 1'identité de Dieu : il est celui qui bénit, celui qui



délivre, celui qui aime, celui qui intervient. Dieu est juste
et compatissant, et parce qu’il est fidele a lui-méme et a son
amour pour nous, nous avons toujours une porte d’entrée, un
acces a Dieu. Sa compassion, Dieu l'a manifestée d’une maniere
étonnante, inouie, en envoyant son propre fils mourir sur la
croix pour nous sauver de notre injustice. C’est un fait. Quel
que soit le point ou nous sommes, quelle que soit notre
responsabilité pour notre situation, si nous invoquons le
Seigneur et si nous faisons appel a sa miséricorde, Dieu nous
répondra parce qu’'il s’est engagé envers nous en Jésus-Christ,
par amour, par pure grace. Approchons-nous donc de lui avec
humilité et confiance !

« C'est a moi que vous l'avez
fait ! »

Lecture biblique : Matthieu
25.31-46

Je ne sais pas vous, mais moi, quand je lis ce texte, je suis
mal a l'aise.. J'ai 1'impression qu’il me dit que je n’en fait
pas assez pour aider, accueillir, visiter ceux qui ont besoin
de moi ! Le malaise est légitime : on ne peut jamais avoir la
conscience tranquille face a la misére qui nous entoure, au
pres comme au loin.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/23/cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/23/cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/11/Brebis-boucs-Appolinaire-le-Neuf-Ravenne.jpg

De plus, il y a un autre malaise, dans l’histoire elle-méme.
Tout le monde est étonné par ce que dit Jésus. Autant ceux qui
recoivent des éloges que ceux qui recoivent des reproches.
Tous disent : « Ah bon ? Mais on ne t’a pas vu ! » Si les
premiers s’en réjouissent, les seconds s’en mordent les
doigts..

Souvent, 1les paroles de Jésus nous dérangent, nous
interpellent ou nous bousculent. Mais ce n’'est jamais juste
pour nous mettre mal a l'aise. Il y a toujours une intention
positive, pour nous faire progresser, nous faire avancer avec
le Seigneur. Alors, comment faire, ici, pour aller au-dela du
malaise ?

Discerner Jésus dans notre quotidien

Jésus parle de son retour et du grand jugement qui lui est
associé. Bien-sir qu’il s’agit d’un événement futur, décrit de
facon imagée avec un roi qui siege sur son trbéne et qui fait
le tri entre des brebis et des boucs. Mais la facon dont Jésus
en parle, et en particulier la chute de l’histoire, nous
invite moins a porter notre regard sur 1’avenir qu’a changer
notre regard sur le présent.

Dans ce sens, Jésus et bien dans le prolongement des prophetes
qui l’'ont précédé. Avant de nous révéler 1'avenir, les
prophéties bibliques nous interpellent sur notre comportement
présent.

Or, la grande surprise, pour tous les protagonistes de cette
histoire, c'est la révélation que Jésus était la ou ils ne
l’avaient pas vu.. et peut-étre la ou ils ne l’attendaient
pas ! Car si Jésus, au jour du Jugement, apparait glorieux tel
un roi sur son tréne, aujourd’hui il est avec les plus petits,
ceux qu’on remarque a peine ou qu’'on préfere ignorer. I1 les
appelle méme ses freres !

Aujourd’hui, Jésus est frere de ceux qui souffrent, de ceux



qui ont faim et soif, des étrangers, des démunis, des malades
et des prisonniers. Il est frere des réfugiés qui fuient 1la
guerre ou la persécution dans leur pays. Il est frere des
immigrés qui se retrouvent en centres de rétention. Il est
frere des SDF qui dorment dans nos rues. Il est frere des
personnes agées dans les maisons de retraite qui ne recoivent
jamais de visite.

Lui-méme est né dans une étable parce qu’il n'y avait pas de
place pour 1l'accueillir, il a été ignoré, rejeté par les
siens. Il a été prisonnier, nu et abandonné. Il est mort,
crucifié, condamné alors qu’il était innocent. Aujourd’hui, il
est frere des petits, ceux qu’on remarque a peine ou qu’on
préfere ignorer.

Voila ou nous devons chercher Jésus-Christ aujourd’hui.. Dans
ces « petits » qui nous entourent et ont besoin de nous.

On est loin d’'un discours triomphaliste pour rencontrer Jésus
dans l'effervescence d’une louange dynamique, dans la ferveur
d’'une prédication éloquente ou dans 1le zele d'une
évangélisation passionnée.

Je ne dis pas, évidemment, que la louange, la prédication et
L’évangélisation n’ont pas d’importance, ni méme que ce ne
soit pas des lieux oU trouver le Christ aujourd’hui. Je dis
simplement, a la suite de notre texte, que Jésus nous attend
aussi ailleurs. Dans des lieux et des postures bien plus
modestes.

Valoriser nos actes de générosité

Une autre facon de voir dans ce texte une interpellation de
notre présent, c’'est de souligner que les paroles de Jésus
révelent la véritable nature, et les motivations, des actes
des uns et des autres. Et du coup, ces paroles n’'ont pas la
méme saveur pour les uns ou pour les autres.



Une saveur insoupconnée

Elles ont une saveur insoupconnée pour les premiers. Une sorte
d'effet rétroactif. Ce qu’'ils ont fait gratuitement,
simplement, sans arriere pensée et avec pour seule motivation
la bonté, la solidarité, la fraternité, avait en réalité une
portée bien plus grande, qu’ils ne soupgonnaient pas. Ce
qu’ils ont fait a ces « petits », c’est a Jésus qu’'ils l'ont
fait !

C'est finalement une facon de valoriser les simples actes de
générosité et de partage du quotidien. Ils ont de la valeur.
Nos actes les plus modestes peuvent avoir une valeur bien
supérieure a ce que nous imaginons.

On est bien dans 1'esprit de 1’Evangile : le Royaume de Dieu
se manifeste souvent dans de petites choses, dans la
simplicité et 1'humilité.

Un golt amer

Mais les paroles de Jésus ont un gol(it amer pour les seconds.
Ils sont surpris, eux aussi, mais négativement. Dans ses
reproches, Jésus ne vise pas seulement les insensibles
égocentriques qui ne pensent qu’a leur pomme. Ceux-la,
évidemment, sont concernés au premier chef.

On peut considérer que les seconds ont pu visiter des malades
et aider des nécessiteux. Mais peut-étre en faisant le tri, en
choisissant ceux qui méritaient leur compassion.. Un détail du
texte me parait significatif. Il y a une petite différence
entre le verset 40 et le verset 45. Au verset, 40, Jésus parle
de « 1'un de mes freres, 1’'un de ces petits ». Au verset 45,
Jésus dit seulement « 1'un de ces petits », il ne les nomme
plus « ses freres ». Pourtant, ce sont bien les mémes
personnes qui sont désignées. Il y a peut-étre 1la un indice
que la générosité des seconds était sélective. Ils ont bien
aidé, mais seulement ceux qu’ils considéraient comme les
freres de Jésus. Des nécessiteux qui méritaient leur aide, ou



des aides dont ils pourraient finalement retirer quelque
chose, ne serait-ce qu’une bonne conscience..

En un mot, les paroles de Jésus ici doivent interpeller nos
motivations a faire le bien. Une générosité intéressée finira
toujours par laisser un go(t amer. Une générosité simple et
naturelle, sans arriere-pensée, finira toujours par nous
réserver de bonnes surprises.

Conclusion

Le malaise a-t-il été dissipé ? En partie seulement, peut-
étre.. Et c’est bien qu’il en soit ainsi ! Car ce texte doit
garder sa force d’'interpellation. Il n’est pas la pour nous
caresser dans le sens du poil et nous donner bonne conscience.
Mais il n’est pas la non plus simplement pour nous faire peur
et nous mettre la pression.

I1T nous invite, aujourd’hui, a discerner le Christ la ou on
l'attendrait pas forcément. Aupres des humbles, des petits,
des nécessiteux.

Il y a bien un mise en garde contre une charité intéressée,
une bonté qui cache des motifs bien égoistes. Dans ce cas, les
paroles de Jésus doivent garder leur saveur amere..

Mais il y a aussi une promesse pour les actes de bonté du
quotidien, simples et naturels. Sans arriere-pensée. C'est
dans ces petites choses que le Christ nous donne rendez-vous.
C’'est la que nous pouvons le rencontrer.



L’'étrange veu de Jephté (Jg
11.29-40)

Je vous invite ce matin a ouvrir la Parole de Dieu dans le
livre des Juges, livre qui est proposé a la lecture en ce
moment par le guide de lecture de la Bible. Les juges se
situent dans les siecles entre Moise et le roi David. Apres
1’exode, le peuple d'Israél, libéré d’'Egypte, atteint le pays
promis par Dieu et s’y installe. Seulement, les peuples paiens
qui habitent ce pays oppriment régulierement Israél, et Dieu
appelle des libérateurs, que la Bible nomme « juges », pour
délivrer son peuple de cette oppression. Le texte que je vous
propose de méditer ce matin est un épisode de Jephté, un des
derniers juges : c'est peut-étre le texte le plus troublant,
choquant méme. Lisons dans le livre des Juges, 11.29-40.
Lecture

Ce texte est étonnant : nous avons affaire a un des rares cas
de sacrifice humain dans la Bible. Le sacrifice est la mise en
cuvre d’'un veu au Seigneur qui semble garantir la victoire.
L'épisode s’'appesantit sur le drame, sur la tragédie, et on a
l'impression que l’auteur insiste sur le fait que la fille de
Jephté était fille unique, vierge, et pourrait-on dire
innocente. Pour 1le croyant, cette situation quasiment
inacceptable est empirée par 1’absence de tout commentaire ou
remarque. Est-ce que Jephté a eu raison ? pourquoi Dieu l’'a-t-
il fait gagner s’il savait que la fille serait sacrifiée ?

1) Jephté : 1le 1libérateur
victorieux

Pour bien comprendre ce texte, je pense qu’il faut d’abord se
rappeler la dynamique du livre des juges. Apres leur
installation dans le pays promis, Canaan, les Israélites se
retrouvent a cohabiter avec les peuples autochtones, qui sont


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/20/letrange-voeu-de-jephte-jg-11-29-40/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/20/letrange-voeu-de-jephte-jg-11-29-40/

paiens : ils croient en plusieurs dieux et pratiquent des
rites abominables aux yeux de Dieu. Or, le peuple d’'Israél
commence a se laisser influencer par ses voisins, et se
détourne de Dieu — Dieu qui les a quand méme libérés d’Egypte
et leur a donné un pays a habiter ! — Israél se détourne de la
loi, qui exprime la volonté de Dieu, et adopte les pratiques
et les croyances paiennes. Devant cette rébellion, Dieu arréte
de les protéger des attaques militaires, et Israél est battu
par un peuple palen. Quand l’oppression devient insupportable,
le peuple crie a Dieu et demande son aide : Dieu écoute et
envoie un libérateur, un « juge ». Celui-ci triomphe sur les
ennemis, libere Israél et pendant quelques décennies, le
peuple revient vers Dieu. Le probleme, c’est qu’a chaque fois,
ca recommence, et un cercle vicieux s’installe : le peuple se
détourne, il est opprimé, il se plaint a Dieu, Dieu envoie un
libérateur, il y a la paix quelques années, puis Israél se
détourne a nouveau, est opprimé etc. etc.

L'’histoire de Jephté commence au début du chap.1ll et décrit
comment Jephté devient un libérateur, un chef militaire pour
les tribus du NE, Manassé et Galaad. Ces deux tribus sont
opprimées par leurs voisins, les Ammonites. Notre texte arrive
a la fin du cycle, au moment ou Jephté va affronter les
Ammonites et libérer Israél. Souvent, avant la victoire
militaire, les libérateurs choisis recoivent une puissance
particuliere qui vient de Dieu, et qui leur assure la
réussite. Ici, c’est au v.29

* Alors le souffle du Seigneur fut sur Jephté.

Cela montre que Jephté est bien un juge soutenu par Dieu.
Jephté gagne donc 1la bataille sur vingt villes,
essentiellement a la frontiere entre les tribus d’Israél et le
pays d’Ammon. [pause] Le fait que Dieu lui-méme guide Jephté
et lui livre ses ennemis confirme la présence de 1'Esprit de
Dieu. Cette victoire militaire, permise par Dieu, marque donc,
normalement, la fin du cycle habituel dans le livre des juges,



puisqu’Israél est maintenant délivré.

Pourtant vous avez remarqué que notre histoire rebondit, qu’il
y a comme un décrochage par rapport au schéma attendu. En
fait, la victoire militaire, qui devrait étre le point final a
notre récit, relance le suspense et crée un nouveau probleme
Jephté va-t-il accomplir son veu ? C’est ce probleme qui
attire maintenant notre attention.

2) Le sacrifice humain : un
scandale

Voici le veu que Jephté a fait avant de commencer la
bataille

Jephté fit un veu au Seigneur; il dit : Si vraiment tu me

livres les Ammonites, *' quiconque sortira des portes de ma

maison a ma rencontre, lorsque je reviendrai sera pour le
Seigneur, et je l'offrirai en sacrifice.

Or, quand Jephté revient, c’est sa fille qui sort en premier.
Le veu est accompli : la fille de Jephté est sacrifiée v.39

Au bout des deux mois, elle revint vers son pere, et il
s’acquitta sur elle du veu qu’'il avait fait

On ne peut pas éviter le cO6té scandaleux de cette histoire.
C’est quand méme un sacrifice humain ! Dans la Bible ! La mort
d’une jeune fille innocente tuée par les mains de son pere !
Et personne ne semble s’y opposer, ni le peuple, ni Dieu, ni
méme 1’auteur du texte qui ne fait aucun commentaire, comme si
tout était normal. Ce silence ne doit pas nous égarer

précédemment, dans le désert, quand Dieu a dicté a Israél la
loi, Dieu a formellement interdit tout sacrifice humain, et
surtout celui des enfants ! Dieu déteste ces sacrifices au
point que plus tard, par la bouche du prophete Jérémie, il
menace Israél de les déporter justement parce qu’ils ont fait



des sacrifices d’enfants, comme dans la religion palenne.

Petite parenthese : L’épisode du sacrifice d’Isaac vous est
peut-étre venu a l’esprit. C'est vrai qu’il y a quelques
ressemblances. Cependant, la différence avec Abraham, c'est
que Dieu lui avait demandé de sacrifier son fils unique,
Isaac, et au moment fatal, Dieu 1’a remplacé par un bélier.
Dieu n’'a jamais prévu qu’Isaac soit tué, mais il voulait entre
autres tester la foi d’Abraham et sa reconnaissance : Abraham
était-il capable d'avoir confiance et de rendre a Dieu ce que
Dieu lui avait donné ?

Jamais Dieu ne demande de sacrifier un étre humain : ce sont
des pratiques paiennes, perverties, éloignées de la volonté du
Dieu vivant. La, Jephté propose presque naturellement d’'offrir
quelqu’un en sacrifice, comme si c’était normal, et méme ce
qu’il pouvait offrir de mieux. Il ne promettait pas n’'importe
qui : il faut se rappeler qu’au retour du guerrier vainqueur,
ce n'était ni la cuisiniere ni le gardien de beufs qui venait
l'accueillir, mais ses proches : sa femme, sa mére, ses
filles.. Jephté savait donc, quelque part, que son veu allait
toucher qgn qui lui était cher !

Alors pourquoi ce veu qui ne peut que déplaire a Dieu ? Je
crois que le libérateur d’'Israél était plus influencé par le
monde palen qu’'il ne le pensait.. il ignorait la loi, et
pensait honorer Dieu avec des pratiques abominables ! il
prenait le Dieu vivant, Yhwh, pour un dieu paien ! c’est comme
si nous, chrétiens, nous dansions autour d’un totem pour
honorer Dieu ou, plus occidental, que nous laissions la loi du
plus fort 1’emporter dans les relations fraternelles, que le
plus important dans 1’église c’est 1'argent ou le pouvoir..

Cette confusion entre les valeurs ambiantes et ce que Dieu
demande nous concerne tout autant que Jephté ! Nous sommes
inévitablement influencés par notre culture, et ce texte
attire notre attention sur le danger d’appeler bien ce qui est
mal. C’est en consultant, en méditant, en cherchant a



comprendre la volonté de Dieu que nous connaitrons ce qui est
bien et que nous saurons de faire le tri.

Revenons a Jephté : il a fait son veeu, vaincu les ennemis, et
rentre. Quand sa fille sort, le temps s'’arréte ! La victoire
se transforme en deuil ! C’est d’'autant plus affreux que
Jephté n'a pas d’'autre enfant, ce que le texte met en valeur
sa famille s’éteindrait toute entiere avec la mort de sa fille
vierge. Un dilemme se présente : accomplir ou pas le veu !
Jephté trahira soit Dieu soit sa propre chair. Jephté choisit
de tenir sa promesse, et accomplit son veu, ce qui semble étre
a son honneur, puisqu’il a mis Dieu au premier plan. Apres
tout, les veux dans la Bible ne peuvent quasiment jamais étre
annulés. D’ailleurs, vous voyez que la fille de Jephté se
soumet courageusement a son destin, justement parce que le vcu
est impératif : il ne lui vient pas a l'esprit qu’on puisse
reprendre la parole donnée ! On ne se parjure pas devant Dieu.
Jephté semble donc faire le bon choix.

Mais, il y a un mais. Les sacrifices humains déplaisent a
Dieu : en réalité c’est un autre dilemme qui se pose : faut-il
respecter 1’'engagement, le veu, ou Ll’'interdiction de
sacrifices humains ? I1 me semble que le cas de Jephté nous
présente un probleme de discernement, de sagesse. Toute la loi
est bonne et reflete la volonté de Dieu : rien dans la loi ne
doit étre transgressé. Cependant, dans une situation
compliquée avec des conflits d’'intéréts, nous sommes appelés a
discerner les priorités. Ce n’'est pas pour rien que les 10
commandements sont a part du reste de la loi, ce n'est pas
pour rien que Jésus affirme que le commandement le plus
important, c’'est aimer Dieu, et son prochain. L’'essentiel se
distingue du secondaire, et tout n’est pas au méme niveau.
Bien sir, il ne faut pas négliger les détails pour autant,
mais 1l est bon, dans une situation difficile, de se demander
quelle est la priorité. Dans un conflit au travail ou en
famille : faut-il avoir raison, avoir le dernier mot, quitte a
blesser 1'autre ou a mettre en péril notre relation ? pareil



dans un conflit d’église : est-ce que je dois marquer des
points dans le débat, OU chercher le mieux pour l’autre et
pour moi ? Parfois se posent des problemes éthiques
admettons qu’un nouveau venu arrive, malis que ce soit un
dealer par exemple, devrions-nous le rejeter au nom de son
péché ou 1’accueillir et essayer de 1’aider a cheminer ? Quand
Paul nous exhorte, en 1 Co 13, a mettre l’amour au premier
plan de notre vie, je crois qu’il nous montre lui aussi qu’il
y a des priorités dans la volonté de Dieu. Il me semble qu’ici
Jephté a respecté la charte du veu, c’'était bien, mais il a
transgressé le ceur de la loi en sacrifiant sa fille. Il s’est
trompé de priorité.

3) Le veeu : un marchandage

J'aimerais encore méditer avec vous sur une des arétes du
récit. Cette histoire nous interpelle sur le plan moral : elle
nous avertit du danger de confondre les valeurs du monde avec
celles de Dieu, et elle nous encourage a mieux connaitre Dieu
et ce qu'il aime pour prendre les meilleures décisions. Mais
cette histoire nous enseigne aussi sur le plan spirituel, sur
le plan de notre relation avec Dieu. L'auteur attire notre
attention sur le veu en lui-méme : v.39, a la conclusion de
l'histoire, ce n'est pas le sacrifice, mais le veu accompli

qui est mis au 1°° plan. Le veu lui-méme nous interpelle.
Jephté, juste avant la bataille, a rassemblé ses troupes, et
il est devant la zone de combat. Il prend peur, ou alors il
doute, et pour se rassurer, il fait un veu. C’'est la premiere
fois depuis qu’il a été présenté dans la Bible qu’il s’adresse
directement a Dieu. Par ce veu, il cherche une garantie
supplémentaire pour gagner. Pourtant, nous, nous savons que
L'Esprit est sur lui, et que victoire il y aura : Jephté est
sur les bons rails pour réussir sa mission. Cependant il
doute, d’un doute universel : vais-je y arriver ? que me
réserve 1l'avenir ? Comment me sortir de mes problemes ? Est-ce
que Dieu est la au moins, quand ma vie est en jeu ?



Alors ce veu tente de rajouter une garantie. Et on peut y voir
une maniere un peu perverse de manipuler Dieu, de négocier
avec lui. Vous voyez, Dieu n’'a pas besoin de sacrifices, il
n'a pas besoin de nos prieres, de je(ne ou d’argent. Nous ne
pouvons rien lui offrir dont il ait besoin ! Pas de troc avec
lui, pas de marchandage ! Si Dieu nous bénit, c’est par amour,
et non par intérét ! La signification de la grace divine,
c’'est justement que son amour est gratuit : nous ne le
méritons, nous ne 1l’'achetons pas ! Attention, Dieu accepte
avec plaisir l’expression de notre amour, de notre service, de
notre obéissance mais comme un remerciement et pas comme un
paiement ou un pot-de-vin !

Sachant cela, pourquoi marchander avec Dieu ? Par désir de
garantie mais aussi par désir de maitriser 1l’avenir. Submergé
par l'anxiété dans une situation qui met en jeu sa vie, Jephté
ne choisit pas la confiance en un Dieu tout-puissant, fidele
et bienveillant, mais au contraire il essalie de faire entrer
Dieu dans son jeu, d’en faire un atout, un joker. Et en
faisant ca, il perd tout : sa fille, 1l'’espoir d’une famille.
Ca va rarement aussi loin pour nous, je l’espere en tout cas,
mais quand nous choisissons de devenir les maitres a la place
de Dieu et de le tordre pour le faire entrer dans nos plans,
guand nous choisissons de traiter Dieu comme un outil, comme
un génie dans sa lampe, eh bien nous nous privons d’'une
relation vivante avec lui, nous 1’empéchons de nous
transformer profondément, de nous 1libérer du mal.

Dieu est un Dieu qui délivre, et non pas un tyran
choisissons, par la foi, de le suivre sur ce chemin de vie.

Je vous invite ce matin a ouvrir la Parole de Dieu dans le
livre des Juges, livre qui est proposé a la lecture en ce
moment par le guide de lecture de la Bible. Les juges se
situent dans les siecles entre Moise et le roi David, pour
simplifier. Apres 1’exode, 1le peuple d’'Israél, 1libéré
d'Egypte, atteint le pays promis par Dieu et s’y installe.
Seulement, les peuples palens qui habitent ce pays oppriment



régulierement Israél, et Dieu appelle des libérateurs, que la
Bible nomme « juges », pour délivrer son peuple de cette
oppression. Le texte que je vous propose de méditer ce matin
est un épisode de Jephté, un des derniers juges : c'est peut-
étre le texte le plus troublant, choquant méme. Lisons dans le
livre des Juges, 11.29-40. Lecture

Ce texte est étonnant : nous avons affaire a un des rares cas
de sacrifice humain dans la Bible. Le sacrifice est la mise en
cuvre d’un veu au Seigneur qui semble garantir la victoire.
L'épisode s’appesantit sur le drame, sur la tragédie, et on a
1l'impression que l’auteur insiste sur le fait que la fille de
Jephté était fille unique, vierge, et pourrait-on dire
innocente. Pour 1le croyant, cette situation quasiment
inacceptable est empirée par 1’'absence de tout commentaire ou
remarque. Est-ce que Jephté a eu raison ? pourquoi Dieu l'a-t-
il fait gagner s’il savait que la fille serait sacrifiée ?

1) Jephté : 1le 1libérateur
victorieux

Pour bien comprendre ce texte, je pense qu’'il faut d’abord se
rappeler la dynamique du livre des juges. Apres leur
installation dans le pays promis, Canaan, les Israélites se
retrouvent a cohabiter avec les peuples autochtones, qui sont
paiens : ils croient en plusieurs dieux et pratiquent des
rites abominables aux yeux de Dieu. Or, le peuple d’'Israél
commence a se laisser influencer par ses voisins, et se
détourne de Dieu — Dieu qui les a quand méme 1libérés d’Egypte
et leur a donné un pays a habiter ! — Israél se détourne de la
loi, qui exprime la volonté de Dieu, et adopte les pratiques
et les croyances paiennes. Devant cette rébellion, Dieu arréte
de les protéger des attaques militaires, et Israél est battu
par un peuple paien. Quand 1l’oppression devient insupportable,
le peuple crie a Dieu et demande son aide : Dieu écoute et
envoie un libérateur, un « juge ». Celui-ci triomphe sur les



ennemis, libere Israél et pendant quelques décennies, le
peuple revient vers Dieu. Le probleme, c’est qu’a chaque fois,
ca recommence, et un cercle vicieux s’installe : le peuple se
détourne, il est opprimé, il se plaint a Dieu, Dieu envoie un
libérateur, il y a la paix quelques années, puis Israél se
détourne a nouveau, est opprimé etc. etc.

L'histoire de Jephté commence au début du chap.1ll et décrit
comment Jephté devient un libérateur, un chef militaire pour
les tribus du NE, Manassé et Galaad. Ces deux tribus sont
opprimées par leurs voisins, les Ammonites. Notre texte arrive
a la fin du cycle, au moment ou Jephté va affronter les
Ammonites et libérer Israél. Souvent, avant la victoire
militaire, les libérateurs choisis recoivent une puissance
particuliere qui vient de Dieu, et qui leur assure la
réussite. Ici, c’'est au v.29

*® Alors le souffle du Seigneur fut sur Jephté.

Cela montre que Jephté est bien un juge soutenu par Dieu.
Jephté gagne donc 1la bataille sur vingt villes,
essentiellement a la frontiere entre les tribus d’Israél et le
pays d’Ammon. [pause] Le fait que Dieu lui-méme guide Jephté
et lui livre ses ennemis confirme la présence de 1'Esprit de
Dieu. Cette victoire militaire, permise par Dieu, marque donc,
normalement, la fin du cycle habituel dans le livre des juges,
puisqu’Israél est maintenant délivré.

Pourtant vous avez remarqué que notre histoire rebondit, qu’il
y a comme un décrochage par rapport au schéma attendu. En
fait, la victoire militaire, qui devrait étre le point final a
notre récit, relance le suspense et crée un nouveau probleme
Jephté va-t-il accomplir son veu ? C’est ce probleme qui
attire maintenant notre attention.



2) Le sacrifice humain : un
scandale

Voici le veu que Jephté a fait avant de commencer la
bataille

Jephté fit un veu au Seigneur; il dit : Si vraiment tu me

livres les Ammonites, *' quiconque sortira des portes de ma

maison a ma rencontre, lorsque je reviendrai sera pour le
Seigneur, et je l'offrirai en sacrifice.

Or, quand Jephté revient, c’est sa fille qui sort en premier.
Le veu est accompli : la fille de Jephté est sacrifiée v.39

Au bout des deux mois, elle revint vers son pere, et il
s’acquitta sur elle du veu qu’'il avait fait

On ne peut pas éviter le cO6té scandaleux de cette histoire.
C’est quand méme un sacrifice humain ! Dans la Bible ! La mort
d’une jeune fille innocente tuée par les mains de son pere !
Et personne ne semble s’y opposer, ni le peuple, ni Dieu, ni
méme 1’auteur du texte qui ne fait aucun commentaire, comme si
tout était normal. [pause] Ce silence ne doit pas nous
égarer : précédemment, dans le désert, quand Dieu a dicté a
Israél la loi, Dieu a formellement interdit tout sacrifice
humain, et surtout celui des enfants ! Dieu déteste ces
sacrifices au point que plus tard, par la bouche du prophete
Jérémie, il menace Israél de les déporter justement parce
qu’ils ont fait des sacrifices d’enfants, comme dans la
religion paienne.

Petite parenthese : L’épisode du sacrifice d’Isaac vous est
peut-étre venu a l’esprit. C’est vrai qu’il y a quelques
ressemblances. Cependant, la différence avec Abraham, c'’est
que Dieu lui avait demandé de sacrifier son fils unique,
Isaac, et au moment fatal, Dieu l1’a remplacé par un bélier.
Dieu n’'a jamais prévu qu’Isaac soit tué, mais il voulait entre



autres tester la foi d’Abraham et sa reconnaissance : Abraham
était-il capable d'avoir confiance et de rendre a Dieu ce que
Dieu lui avait donné ?

Jamais Dieu ne demande de sacrifier un étre humain : ce sont
des pratiques paiennes, perverties, éloignées de la volonté du
Dieu vivant. La, Jephté propose presque naturellement d’offrir
quelqu’un en sacrifice, comme si c’était normal, et méme ce
qgu’il pouvait offrir de mieux. Il ne promettait pas n’importe
qui : il faut se rappeler qu’au retour du guerrier vainqueur,
ce n'était ni la cuisiniere ni le gardien de beufs qui venait
l'accueillir, mais ses proches : sa femme, sa mere, ses
filles.. Jephté savait donc, quelque part, que son veu allait
toucher qgn qui lui était cher !

Alors pourquoi ce veu qui ne peut que déplaire a Dieu ? Je
crois que le libérateur d’'Israél était plus influencé par le
monde pailen qu’il ne le pensait.. il ignorait la loi, et
pensait honorer Dieu avec des pratiques abominables ! il
prenait le Dieu vivant, Yhwh, pour un dieu paien ! c’est comme
si nous, chrétiens, nous dansions autour d’un totem pour
honorer Dieu ou, plus occidental, que nous laissions la loi du
plus fort 1l'’emporter dans les relations fraternelles, que le
plus important dans 1’église c’est 1'argent ou le pouvoir..

Cette confusion entre les valeurs ambiantes et ce que Dieu
demande nous concerne tout autant que Jephté ! Nous sommes
inévitablement influencés par notre culture, et ce texte
attire notre attention sur le danger d’appeler bien ce qui est
mal. C’est en consultant, en méditant, en cherchant a
comprendre la volonté de Dieu que nous connaitrons ce qui est
bien et que nous saurons de faire le tri.

Revenons a Jephté : il a fait son veu, vaincu les ennemis, et
rentre. Quand sa fille sort, le temps s'’arréte ! La victoire
se transforme en deuil ! C’est d’'autant plus affreux que
Jephté n’'a pas d’autre enfant, ce que le texte met en valeur

sa famille s’éteindrait toute entiere avec la mort de sa fille



vierge. Un dilemme se présente : accomplir ou pas le veu !
Jephté trahira soit Dieu soit sa propre chair. Jephté choisit
de tenir sa promesse, et accomplit son veu, ce qui semble étre
a son honneur, puisqu’il a mis Dieu au premier plan. Apres
tout, les veux dans la Bible ne peuvent quasiment jamais étre
annulés. D’ailleurs, vous voyez que la fille de Jephté se
soumet courageusement a son destin, justement parce que le veu
est impératif : il ne lui vient pas a l'esprit qu’on puisse
reprendre la parole donnée ! On ne se parjure pas devant Dieu.
Jephté semble donc faire le bon choix.

Mais, il y a un mais. Les sacrifices humains déplaisent a
Dieu : en réalité c’est un autre dilemme qui se pose : faut-il
respecter 1’'engagement, le veu, ou Ll’'interdiction de
sacrifices humains ? Il me semble que le cas de Jephté nous
présente un probleme de discernement, de sagesse. Toute la loi
est bonne et reflete la volonté de Dieu : rien dans la loi ne
doit étre transgressé. Cependant, dans une situation
compliquée avec des conflits d’'intéréts, nous sommes appelés a
discerner les priorités. Ce n'est pas pour rien que les 10
commandements sont a part du reste de la loi, ce n'est pas
pour rien que Jésus affirme que 1le commandement le plus
important, c’est aimer Dieu, et son prochain. L’essentiel se
distingue du secondaire, et tout n’est pas au méme niveau.
Bien s(r, il ne faut pas négliger les détails pour autant,
mais il est bon, dans une situation difficile, de se demander
quelle est la priorité. Dans un conflit au travail ou en
famille : faut-il avoir raison, avoir le dernier mot, quitte a
blesser 1’autre ou a mettre en péril notre relation ? pareil
dans un conflit d’'église : est-ce que je dois marquer des
points dans le débat, OU chercher le mieux pour l'autre et
pour moi ? Parfois se posent des problemes éthiques

admettons qu’un nouveau venu arrive, mais que ce soit un
dealer par exemple, devrions-nous le rejeter au nom de son
péché ou 1’accueillir et essayer de 1’aider a cheminer ? Quand
Paul nous exhorte, en 1 Co 13, a mettre 1’amour au premier
plan de notre vie, je crois qu’il nous montre lui aussi qu’il



y a des priorités dans la volonté de Dieu. Il me semble qu’ici
Jephté a respecté la charte du veu, c’'était bien, mais il a
transgressé le ceur de la loi en sacrifiant sa fille. Il s’est
trompé de priorité.

3) Le veeu : un marchandage

J'aimerais encore méditer avec vous sur une des arétes du
récit. Cette histoire nous interpelle sur le plan moral : elle
nous avertit du danger de confondre les valeurs du monde avec
celles de Dieu, et elle nous encourage a mieux connaitre Dieu
et ce qu'il aime pour prendre les meilleures décisions. Mais
cette histoire nous enseigne aussi sur le plan spirituel, sur
le plan de notre relation avec Dieu. L'auteur attire notre
attention sur le veu en lui-méme : v.39, a la conclusion de
l'histoire, ce n'est pas le sacrifice, mais le veu accompli

qui est mis au 1°° plan. Le veu lui-méme nous interpelle.
Jephté, juste avant la bataille, a rassemblé ses troupes, et
il est devant la zone de combat. Il prend peur, ou alors il
doute, et pour se rassurer, il fait un veu. C’'est la premiere
fois depuis qu’il a été présenté dans la Bible qu’il s’adresse
directement a Dieu. Par ce veu, il cherche une garantie
supplémentaire pour gagner. Pourtant, nous, nous savons que
L'Esprit est sur lui, et que victoire il y aura : Jephté est
sur les bons rails pour réussir sa mission. Cependant il
doute, d’un doute universel : vais-je y arriver ? que me
réserve 1l'avenir ? Comment me sortir de mes problemes ? Est-ce
que Dieu est la au moins, quand ma vie est en jeu ?

Alors ce veu tente de rajouter une garantie. Et on peut y voir
une maniere un peu perverse de manipuler Dieu, de négocier
avec lui. Vous voyez, Dieu n’'a pas besoin de sacrifices, il
n'a pas besoin de nos prieres, de je(ne ou d’argent. Nous ne
pouvons rien lui offrir dont il ait besoin ! Pas de troc avec
lui, pas de marchandage ! Si Dieu nous bénit, c’est par amour,
et non par intérét ! La signification de la grace divine,
c’'est justement que son amour est gratuit : nous ne le



méritons, nous ne 1l’'achetons pas ! Attention, Dieu accepte
avec plaisir l’expression de notre amour, de notre service, de
notre obéissance mais comme un remerciement et pas comme un
paiement ou un pot-de-vin !

Sachant cela, pourquoi marchander avec Dieu ? Par désir de
garantie mais aussi par désir de maitriser 1l’avenir. Submergé
par l'anxiété dans une situation qui met en jeu sa vie, Jephté
ne choisit pas la confiance en un Dieu tout-puissant, fidele
et bienveillant, mais au contraire il essalie de faire entrer
Dieu dans son jeu, d’en faire un atout, un joker. Et en
faisant ca, il perd tout : sa fille, 1l'’espoir d’une famille.
Ca va rarement aussi loin pour nous, je l’espere en tout cas,
mais quand nous choisissons de devenir les maitres a la place
de Dieu et de le tordre pour le faire entrer dans nos plans,
guand nous choisissons de traiter Dieu comme un outil, comme
un génie dans sa lampe, eh bien nous nous privons d’'une
relation vivante avec 1lui, nous 1’empéchons de nous
transformer profondément, de nous libérer du mal.

Dieu est un Dieu qui délivre, et non pas un tyran
choisissons, par la foi, de le suivre sur ce chemin de vie.



