Un esprit saint dans un corps
saint

https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-esprit-saint-dans-un-co
rps

Texte du jour: 1 Corinthiens 6.12-20

L’'église de Corinthe est une église assez étonnante. D'un
coté, elle est comblée des bienfaits de Dieu, comme le
rappelle Paul au début de sa lettre ; d’'un autre coOté, cette
communauté présente toutes sortes de problemes auxquels Paul
s’attaque dans cette assez longue lettre. Les conflits et les
rivalités entre les membres, le débordement et 1le désordre
dans le culte, 1’indifférence aux pauvres, et, entre autres,
des problemes autour de la sexualité et du couple — ce sujet
revient 3 fois dans la lettre ! Ce qui est intéressant, c’'est
la maniere dont Paul répond a ces problemes : il ne donne pas
une liste d’interdits, mais il cherche les racines des
problémes, qui viennent souvent d’une compréhension inexacte
de 1’'Evangile. Du coup, en plus d’'alerter sur 1’'aspect
destructeur de certains comportements, il rappelle le vrai
sens de 1’'Evangile, pour réorienter les chrétiens dans une
saine — et sainte — maniére de vivre.

1) L’immoralité sexuelle, un
probleme théologique

Avant de voir comment Paul répond aux Corinthiens, voyons
quelle est la situation. Dans le large éventail des problemes
liés a la sexualité, Paul s'attaque en particulier au fait que
certains chrétiens fréquentaient des prostituées. Corinthe
était une ville prospere, cosmopolite, mais elle était réputée
pour son réseau de prostitution tres développé et implanté
dans la ville. Apreés leur conversion, certains Corinthiens


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/01/20/un-esprit-saint-dans-un-corps-saint/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/01/20/un-esprit-saint-dans-un-corps-saint/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-esprit-saint-dans-un-corps
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-esprit-saint-dans-un-corps

gardent leur habitude de fréquenter des prostituées. Le
probleme se corse, quand ces chrétiens, loin de se repentir,
se justifient en disant que ces relations ne posent aucun
probleme en s’appuyant pour leur défense sur deux arguments.

Le premier, c'est que, par rapport a 1’ame éternelle, le corps
n'est qu’une enveloppe temporaire, destinée a étre détruite a
notre mort. Le corps est périssable, voire, pour cette raison,
méprisable. C’est une idée bien ancrée dans la mentalité
grecque de 1’époque, qui tend a mépriser tout ce qui est
matériel, bien inférieur au spirituel/ intellectuel. Cette
conviction peut conduire soit a négliger completement le
corps, soit a faire ce qu’'on veut, puisque, le corps étant
mortel, ce qu’on fait avec n’'a pas d’'impact sur 1’éternité. A
partir de la, les Corinthiens font un parallele - tres
actuel ! — entre la nourriture et la sexualité : de méme qu’on
apaise sa faim en mangeant, de méme il faut répondre a ses
envies sexuelles en les assouvissant.

L’autre argument touche a la liberté : Paul a largement
insisté dans son enseignement sur la liberté par rapport a la
loi et a son cortege de regles rituelles et alimentaires en
particulier. Jésus-Christ a tout accompli et il nous rend
libres ! Les Corinthiens prennent cet argument au pied de 1la
lettre : ils sont libres, tout est permis ! il n'y a plus de
regles, tout est possible.

2) Le corps compte aux yeux de
Dieu

Paul répond a cette justification des Corinthiens en incitant
a une réflexion sur le corps et sur la liberté. Commencons par
le corps : pour Paul, l’'inconduite est impensable parce que le
corps a lui aussi de la valeur aux yeux de Dieu.

1. parce qu’il fait partie intégrante de notre personne



D'abord, le corps fait partie intégrante de 1la personne.
L’étre humain possede un corps, ce qui est palpable, visible,
matériel, et une ame, 1’étre intérieur, spirituel, invisible.
Dieu a voulu les deux : dans sa sagesse, Sa générosité et sa
créativité (un des chants de D. Pialat parle de Dieu comme un
sublime artiste), il a choisi de créer une réalité concrete,
en plus d’'une réalité spirituelle. Comment trouver méprisable
ce que Dieu a créé avec tant de soin ?

Bien plus, Dieu a choisi de les unir si étroitement qu’il est
impossible de vivre sans 1l'un ou l’'autre. D’ailleurs, dans la
Bible, la séparation de 1’ame et du corps, c’est la définition
de 1la mort ! Le corps est comme le support de 1l’ame, il
révele ce qui est intérieur : il montre la joie ou la peine,
la peur ou le désir, il exprime notre générosité ou notre
haine — par des mains tendues ou des poings fermés. Il nous
permet aussi d’entrer en relation avec l’autre : par un
sourire, le partage d’un repas, une accolade, une discussion,
un match de sport.

C’'est pour cela que Paul souligne la gravité du péché sexuel
notre comportement physique a un impact sur notre étre tout
entier, sur notre identité. Et c’est particulierement vrai de
la sexualité qui a pour vocation de concrétiser l'intimité
entre deux personnes, une relation d’'amour de confiance et
d’engagement. Distinguer nos sentiments ou nos relations de
notre corps est non seulement mensonger mais aussi
destructeur.

1. parce que le corps va ressusciter avec 1’ame

Une deuxiéme raison, c’est que, contrairement a ce que pensent
les Corinthiens, le corps n’est pas destiné a périr. En effet,
et c’'était manifestement un point difficile pour eux parce que
Paul y consacre tout le ch. 15 de sa lettre, Dieu va nous
ressusciter ame et corps pour la vie éternelle. Il 1’explique
mieux dans le ch. 15, mais ce qu’il faut retenir c’est que
notre créateur ne renonce pas aux réalités physiques ! I1 les



ressuscitera en les transfigurant, méme si certaines fonctions
disparaitront peut-étre.

Méme si nous ne pouvons pas imaginer comment, Paul nous
rappelle que le salut concerne aussi notre corps, pour lequel
nous devons donc rechercher la méme sainteté et la méme
consécration que pour notre ame.

1. parce que le corps est habité par Dieu des aujourd’hui

Une troisiéme raison, c’'est que notre corps, créé par Dieu,
appelé a la résurrection, est des aujourd’hui habité par Dieu.
Paul utilise plusieurs images : vos corps sont des parties du
corps du Christ, vous étes le temple du Saint Esprit. Notre
corps appartient a Dieu, dées aujourd’hui, autant que notre
ame ! Notre personne tout entiere est des aujourd’hui si
intimement liée et unie a Dieu grace au Christ dans le Saint
Esprit que déshonorer notre corps, porte atteinte a notre
intimité avec Dieu. Les péchés « physiques » ne sont pas moins
(ou plus) graves que d'autres péchés plus « spirituels » : ils
sont aussi graves, ils ont le méme pouvoir destructeur sur
notre relation avec Dieu.

3) Libres, mais pas pour failre
n'importe quoi

Paul répond a l'argumentation des Corinthiens en démontrant la
valeur du corps aux yeux de Dieu, hier aujourd’hui et demain,
et il répond aussi a 1’argumentation autour de la liberté.
Christ nous a libérés : qu’est-ce que ca veut dire ? Est-ce
que ca veut dire « tout m’est permis », comme le slogan des
Corinthiens ?

1. liberté versus utilité

Paul ne répond pas a la question du droit, de ce qui est
permis, autorisé, en énoncant des interdictions, mais il
déplace la question sur un autre terrain. Il ne s’agit pas de



réintroduire de nouvelles lois au chrétien vivant par la grace
dans la liberté de Dieu, mais Paul invite a réfléchir au sens
de nos actes. Qui nous sommes libres, mais pour quoi ? dans
quel but ? La liberté n’est pas un dieu, c’est un don de Dieu.
La vraie liberté est toujours liberté de faire le bien, pour
autrui et pour soi. Quelle liberté est-ce de mentir, de
frapper, de déshonorer, de trahir ? Est-ce étre libre que
d’étre superficiel, agressif, égoiste, obtus, insupportable ?
La liberté, c’est la liberté de faire ce qui est bon.

1. liberté versus esclavage

Non seulement la liberté est faite pour le bien, mais en plus
Paul attire notre attention sur notre marge de liberté lorsque
nous cherchons a assouvir toutes nos envies, toutes nos
pulsions, que nous voulons tout avoir et a tout faire. Ces
comportements, loin d'étre les signes d'une personne libre,
caractérisent plutoét une personne enchainée a ses besoins et a
ses désirs, incapable de se maitriser et de choisir ce qu’elle
veut vraiment, ce qui est bon. Au nom de la liberté, les
Corinthiens se rendent esclaves de leur propre corps, de leur
convoitise, de leur superficialité.

1. liberté et appartenance a Dieu

Un dernier argument vient anéantir la réflexion des
Corinthiens sur la liberté : 1le chrétien est libre, en Christ.
En appartenant au Christ. Le chrétien est libre car fils du
Dieu qui rend libre.

Racheté par Dieu en Jésus-Christ, qui a tout accompli pour
nous libérer de 1’emprise du mal, pour nous délivrer de ce qui
nous corrompt et nous asservit, voila comment le chrétien
recoit sa liberté, et avec elle il recoit une nouvelle
identité. Dieu le Fils, en Jésus-Christ, s’est donné pour que
nous soyons non plus des esclaves mais les fils et les filles
de Dieu, ses enfants bien-aimés, bénis aujourd’hui par une
relation riche et intime avec Dieu, promis a la joie de la vie



éternelle en présence du Dieu juste et bon que nous révele
Jésus-Christ.

Comment les enfants de Dieu, adoptés par grace, adoptés a un
grand prix, plongés dans cette intimité, pourraient-ils une
seule seconde imaginer utiliser la liberté qu’est la vie avec
Dieu pour agir d’une maniere inacceptable aux yeux de Dieu ?
Le chrétien ne s’appartient plus : il est a Dieu. Comment
dire : je fais ce que je veux ? Qui est ce « je » ? un étre
sauvé, gquéri, relevé par Dieu pour un destin glorieux et
éternel en sa présence ! « je » ? mais ce « je », c'est
l'identité nouvelle que Dieu me donne en Christ, et il n'y a
pas de place, dans cette nouvelle identité, pour les vieux
comportements qui nous menaient dans des impasses !

Conclusion

Paul répond a un probleme trivial en évoquant les splendeurs
du salut : la valeur que Dieu accorde a notre personne, depuis
notre création jusque dans l1’éternité, ainsi que le sens de
L'Evangile : nous sommes libérés pour le bien, pour aimer,
pour étre justes, vrais, pour étre artisans de paix, pour
rire, pour rayonner.

Le probleme des Corinthiens venait en partie du fait qu’ils
avaient oublié ou mal compris le sens du salut, la portée
notre espérance, pourtant c’est Paul lui-méme qui leur avait
tout expliqué ! De leur exemple, retenons la nécessité absolue
de toujours revenir aux fondements de notre foi, de toujours
approfondir le sens de ce que nous croyons : en comprenant
bien d’ou nous tirons notre identité — de la Croix, qui nous
sommes aujourd’hui — enfants du Dieu de grace et de vérité, et
ou nous allons — dans son Royaume de justice et de paix, notre
vie entiere sera transformée.



Solidaires !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/solidaires

Le deuxieme dimanche de janvier
est traditionnellement consacré
a l’'épisode du baptéme de Jésus.
Un récit qui, dans la version de
Marc, nous est relaté de facon
trés sobre, et qui peut méme
entrer en écho de facon
surprenante avec l’actualité sombre de cette semaine.

Lecture biblique : Marc 1.6-11

Il est remarquable de souligner que le ministere public de
Jésus débute avec son baptéme. Pas avec un miracle
spectaculaire, pas avec un enseignement éloquent a une grande
foule. Il commence dans un acte plein d’humilité,
d’identification a l’'humanité qu’il est venu sauver.

Le baptéme de Jésus-Christ, c’est le signe de son incarnation.
C'est le choix de la solidarité. I1 n'est pas venu sauver
1’humanité « de 1'extérieur » mais de 1'intérieur : en
devenant 1’un des no6tres. Il n’est pas venu seulement
« prendre chair », ou prendre un corps comme on revét un
costume. Il est véritablement devenu homme. Il a accepté
d’avoir faim et soif, d’étre fatiqgué, de devoir se reposer et
dormir. I1 est venu épouser notre condition de pécheur, sans
toutefois pécher. I1 a accepté nos limites, nos faiblesses,
nos blessures. Il a accepté de souffrir. Il a accepté de
mourir.

D’une certaine facon, le baptéme de Jésus était le premier pas
sur le chemin qui allait le mener jusque sur la croix. Peut-


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/01/11/solidaires/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/solidaires
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/01/goutte-deau.jpg

étre est-ce aussi la raison pour laquelle 1’Esprit saint est
descendu sur lui sous la forme d’une colombe ? Peut-étre est-
ce aussi pourquoi la voix de son Pere a retenti du ciel, pour
lui : « Tu es mon fils tres aimé. C’est toi que j'ai choisi
avec joie. » Peut-étre avait-il besoin d’un soutien, d’une
promesse pour le chemin difficile a venir..

La décision de Dieu, en Jésus-Christ, de choisir la solidarité
est bouleversante. Parce que Dieu nous aime, il a choisi de
lier son sort au nétre. Il aurait pu laisser tomber. Tout
recommencer ailleurs. Il a décidé, au contraire, de nous
sauver, en devenant 1'un des notres.

Et solidaire, il 1’est aujourd’hui encore. Jésus-Christ, mort
et ressuscité, est toujours notre frere en humanité. Ne
pensez-vous pas qu’'il souffre de voir ce que ses freres
humains sont capables de faire, qui plus est au nom de Dieu ?
Cette semaine, la terreur a frappé a nos portes. Et cela rend
plus tangible peut-étre la terreur que des milliers d’hommes
et de femmes affrontent depuis si longtemps dans certaines
parties du globe. Victimes de la haine et du fanatisme.
D'’ailleurs cette semaine aussi, Portes Ouvertes a fait
paraitre son index mondial de la persécution des chrétiens,
rappelant que cette triste réalité ne faiblit pas. Bien au
contraire.

Solidaire, voila un mot que nous avons besoin d’entendre
aujourd'hui ! Nous devons étre solidaires des familles
endeuillées, a Paris comme ailleurs dans le monde, la ou regne
la terreur par la folie des hommes. Solidaires de nos freres
et seurs persécutés pour leur foi. Mais solidaires aussi de
toutes les victimes collatérales, exposés aux discours
racistes et réducteurs qui mettent dans 1le méme sac
terrorisme, musulmans, arabes, immigrés.. Solidaires aussi avec
ceux qui défendent la liberté de la presse, la liberté
d’expression, la liberté d’opinion, partout dans le monde. Une
liberté qui doit pouvoir s’'exprimer aussi a travers 1’humour,
la satire. Y compris pour dénoncer les travers de toutes les



religions. Y compris quand ¢a nous concerne..

Qu’'est-ce qui blesse le plus Dieu ? Un dessin satirique, méme
jugé blasphématoire ? Ou une folie meurtriere en son nom ? Ce
qui touche le Seigneur, ce qui le fait souffrir, ce sont les
horreurs qu’on commet en son nom. Ce sont nos discours
empreints de haine, notre racisme latent, parfois caché
derriere un vernis religieux. C’'est notre indifférence a ceux
qui souffrent, a la manieére du Pharisiens et du prétre de 1la
parabole du bon Samaritain. C’est notre silence face a
l’'injustice..

Solidaire. Jésus-Christ a choisi de 1’'étre avec nous, son
baptéme en est un signe d’une grande force. Comment ne
pourrions-nous pas aussi étre solidaires de nos freres en
humanité ?

De 1’espoir, quand méme ?

Revenons au récit du baptéme de Jésus. La lecture que j'en ai
proposée, a la lumiere des événements récents, est certes
sombre. Mais ne peut-on pas y puiser aussi de l’espoir ? La
colombe, symbole de 1’Esprit saint, est bien un signe
d’espoir. C’est une colombe qui est venu annoncer a Noé la fin
du déluge et la possibilité d’un nouveau départ. Dans ses
paroles adressées a son Fils, le Pere ne parle-t-il pas
d’amour et de joie ? Toute la Trinité est mobilisée pour cet
épisode, jalon essentiel dans 1’accomplissement du projet de
salut de Dieu.

Si, pour Jésus, le baptéme est le premier pas de son chemin
vers la croix, pour nous, c’'est le premier pas de notre chemin
de salut. Dieu lui-méme a jugé bon d’élaborer un plan pour
nous sauver, et de lier son sort au nétre. Il y a bien de
1’'espoir. Toujours.

S'il y a un espoir a garder dans l’humanité, c'est parce



qu'elle est créée a 1’'image de Dieu. L’'image de ce Dieu qui a
choisi de nous sauver en Jésus-Christ, de ce Dieu qui a fait
preuve de la plus belle des solidarités. Capable du pire, a
cause de son péché et de son arrogance, 1’'humanité est aussi
capable du meilleur quand elle laisse 1l’'image de Dieu en elle
se manifester.

S'il y a un espoir, donc, c’est moins a cause de 1’'homme que
grace a Dieu. C’est moins par humanisme que par espérance et
foi. C'est moins a cause de la solidarité entre les hommes que
grace a la solidarité de Dieu avec nous. Mais 1’espoir est
réel. A cause de 1'amour de Dieu. Jésus lui-méme a été victime
de la haine et de la barbarie des hommes. Il a été condamné,
lui 1’innocent. Et il est mort, crucifié. Mais la haine a été
vaincue, sur la croix, quand Jésus a dit : « Pere, pardonne-
leur, car ils ne savent pas ce qu’ils font. » La mort elle-
méme a été vaincue : Jésus-Christ est ressuscité.

Dieu est toujours capable de faire surgir la vie de la mort,
de faire éclater la lumiere des ténebres. C’est notre
espérance, celle qui nait de 1'Evangile !

Conclusion

En guise de conclusion, je vous propose un dessin.. de Cabu.



On n’impose pas la foi
par la force ou 1la
terreur. Jamais. Toutes
les formes de violence
justifiées au nom de
Dieu sont autant
d'atteintes directes a
Dieu. Voila 1les vrais
blasphemes !

L’exemple que Jésus nous a laissé, le jour de son baptéme, est
celui de 1’humilité et de la solidarité. Si nous voulons étre
vraiment ses disciples et ses témoins, c’est le méme chemin
que nous devons emprunter |

La fete du Roi (Mt 2.1-12)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-f-te-du-roi

La visite des mages est devenue légendaire, enrichie par la
Tradition chrétienne de nombre de détails : il y en aurait eu
trois, des rois, de plusieurs races différents, etc. En lisant
le récit original dans 1’évangile, on est frappé par la
sobriété de la présentation — en réalité, on ne sait pas
grand-chose de ces mages.. Cela dit, 1l’histoire des mages est
bien une histoire de rois, seulement les rois ne sont pas ceux
que l’'on croit souvent !


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/01/Cabu.bmp
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/01/03/la-fete-du-roi-mt-2-1-12/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-f-te-du-roi

1) Jésus, le roi des Juifs

En effet, le vrai roi de cette histoire, c’est un nouveau-né,
Jésus, Messie annoncé par les prophetes, libérateur et
seigneur attendu par le peuple de Dieu. L’évangéliste Matthieu
est au début de son récit : avant de transmettre les
enseignements et les actes marquants de Jésus, Matthieu donne
un cadre d’'interprétation qui va permettre de bien comprendre
la portée de ses actes et de ses paroles. Ainsi, dans les
premiers chapitres, il présente Jésus comme celui qui réalise
les promesses de Dieu d’envoyer un libérateur a son peuple,
souvent désigné comme le fils de David, l’'héritier du roi des
Juifs qui devrait conduire le peuple de Dieu.

Notre récit souligne cet accomplissement : Bethlehem, petite
ville proche de Jérusalem, était la ville de naissance du roi
de David, issu de la tribu de Juda, et Michée prophétise que
le Messie naitra lui aussi a Bethlehem — texte que citent les
autorités juives quand Hérode les interroge. Jésus, né au méme
endroit que David, est son véritable héritier. La visite des
étrangers venus de loin souligne encore le lien entre Jésus et
David, en rappelant la visite de 1la reine de Saba a Salomon,
premier successeur du roi David. La reine de Saba, venue
d’Arabie pour éprouver la prestigieuse sagesse de Salomon, lui
offre or, épices et pierres précieuses, tout comme les mages
offrent a U'enfant Jésus or, encens et myrrhe.

Dans cette scene, 1le nourrisson ne fait rien, mais son
identité royale se manifeste déja, et suscite de fortes
réactions d’une part chez les mages, et d’autre part chez les
autorités d'Israél.

2) La venue des sages d’Orient,
signe du rayonnement du Messie

D'"abord les mages, ou sages, venus d’Orient, puisque ce sont



eux qui déclenchent toute 1’'histoire. Ce ne sont pas des
magiciens, mais ils sont dépositaires de la sagesse de leur
peuple, en 1lien avec leur religion - qui implique
Ll'observation des astres — et slrement avec le pouvoir en
place. Ces sages-la avaient peut-étre été en contact avec la
diaspora juive, puisqu’ils relient 1’étoile a 1la naissance
d’un roi juif, ce qui était assez habituel a 1’époque, ou on
considérait que des étoiles annoncaient 1la naissance des
grands hommes.

A propos de cette étoile : c’est 1'élément du texte qui parait
le plus naif, le plus enfantin. Des scientifiques ont cherché
des manifestations d’'astres (étoiles ou planetes) qui auraient
pu correspondre au récit, sans grand succes. Au minimum, on
peut retenir qu’'une lumiere a guidé les mages, qu’'ils ont
interprétée comme une étoile, dont Dieu s’est servi pour
alerter les mages et les conduire jusqu’au Christ.

A 1la vue de cette lumiere, les sages comprennent qu’un grand
homme est né, un roi pour le peuple juif, et ils vont
directement a Jérusalem pour rendre hommage a 1’'héritier. Sauf
que le roi des juifs n’est pas a Jérusalem, d’ou l'histoire
avec Hérode.

Quel est le but de leur visite ? Ils viennent rendre hommage a
1l'héritier — plutdét que 1’adorer comme c’est traduit ici — en
lui offrant des cadeaux prestigieux et en montrant leur
respect. C’est une visite vraisemblablement politique, faite a
un futur dirigeant, comme ca se fait entre pays. Les cadeaux
apportés sont typiques de la région : or, parfum d’encens et
parfum de myrrhe, des biens précieux qu’on utilisait dans les
grands événements.

Dans le récit de cette visite, trois choses m’ont frappée.

D’abord, les sages, paiens, sont miraculeusement a 1’'écoute de
Dieu, ils se laissent conduire par les signes que Dieu leur
envoie, par les réves, les prophéties, sans discuter.



Ensuite, cette visite est quand méme bizarre. Autant on peut
comprendre que des délégations aillent rendre visite a un roi
en place, autant un nourrisson dans un tout petit pays comme
Israél, soumis a 1’empereur romain, parait insignifiant ! En
plus, les mages font une apparition presque évanescente : ils
offrent et ils repartent, comme si de rien n’était.

Et enfin, l1'allégresse des mages, leur joie, est difficile a
comprendre, alors qu’ils ne savent pas 1’impact de Jésus pour
eux.

Ces détails montrent que les mages sont pris dans une démarche
qui les dépasse et qu’ils ne comprennent pas tout a fait.
Pourtant, a travers leur visite, se dessine le rayonnement
universel de Jésus comme lumiere des nations, sauveur de tous
les hommes, Roi non seulement des juifs mais de tous les
peuples. La présence des mages aupres de Jésus annonce de
maniere prophétique 1’'ouverture du peuple de Dieu a toutes les
nations, comme le demandera Jésus a ses disciples apres sa
résurrection : « allez, et faites de toutes les nations mes
disciples » (Mt 28.18), ce que l'on voit aujourd’hui dans
L’Eglise ou des gens de toutes origines reconnaissent Jésus-
Christ comme leur sauveur et leur roi.

3) Hérode et 1les autorités,
signes du rejet d’'Israel

Face a la réaction inespérée des mages, la réaction d’'Hérode
et des autorités religieuses juives refroidissent d’autant
plus. Le texte dit qu’a la nouvelle de la naissance du Messie,
tous sont troublés. Ce trouble dénote 1la surprise,
L’incompréhension, slrement de la méfiance et de 1'inquiétude,
en tout cas aucune attitude positive pour accueillir le Roi.

Du c6té d’'Hérode 1le Grand, la situation est surtout
préoccupante. En effet, Hérode ne fait pas partie de 1la
dynastie 1égitime, mais il est originaire du pays d'Edom,



frere ennemi d’'Israél. Installé par les autorités romaines qui
lui donnent le titre de roi des juifs, il reéegne en
collaboration avec l’empire, et n’'a pour cette raison que peu
de popularité. On sait par ailleurs qu’'Hérode craignait
terriblement de perdre le pouvoir, et qu’'il n’hésitait pas a
massacrer ses rivaux, méme ses propres héritiers ! Cette
paranoia se devine dans les démarches d’'Hérode qui convoque
les responsables religieux pour se renseigner sur ce nouveau
rival, qui interroge en secret les mages étrangers en pensant
les utiliser, et qui finit par ordonner le massacre de tous
les enfants de moins de deux ans lorsqu’il se rend compte que
les mages ne reviendront pas (2.16 : Quand Hérode voit que les
sages l’ont trompé, il est tres en colére. C’est pourquoi il
donne l’ordre de tuer tous les enfants qui ont deux ans ou
moins de deux ans, a Bethléem et dans les environs). Pour
Hérode, le roi fantoche, la naissance d’un roi 1égitime,
héritier du roi David, est une menace a supprimer.

Du c6té des autorités religieuses, le probleme n’est pas le
méme. Ce qu’on remarque chez eux, c’'est leur passivité. A
L’annonce de la naissance du Messie, ils ont 1l’'air blasé,
rappelant les prophéties liées a Bethlehem sans vraiment les
prendre au sérieux, laissant repartir les mages sans
manifester plus de curiosité, et ne faisant aucune démarche
lorsque Hérode donne l'ordre de tuer les enfants potentiels.
Leur apathie dénote leur tiédeur spirituelle : ils connaissent
les prophéties par ceur, mais elles ne nourrissent pas leur
foi, leur espérance. Ils n’attendent pas vraiment le Messie
envoyé de Dieu, ils ne scrutent pas les événements pour
discerner sa venue, et quand il arrive en la personne de
Jésus, ils se retranchent derriere leurs préjugés, partageant
L’incrédulité de ceux qui le feront crucifier.

Conclusion

L'épisode de la venue des mages d’Orient aupres du petit
enfant nous invite a reconnaitre dans 1'humble et discrete



apparence de Jésus-Christ, qu’il gardera jusque dans sa mort
sur la Croix, le Messie du peuple de Dieu, un héritier du roi
David, proche de Dieu, promis a une royauté plus que
politique, mais universelle et glorieuse, la royauté de Dieu
lui-méme. La venue de ce roi, que suscite-t-elle chez nous ?
Le trouble ? La peur ? L'incrédulité ? L'indifférence ? ou
bien la joie et 1’allégresse de ceux qui, humblement,
s’agenouillent devant le Christ et lui offrent ce qu’ils ont
de plus précieux ?

Vivre par la foi: 1’exemple
d’Abraham (Hé 11.8-19)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-par-la-foi

L’auteur donne aux croyants toute une liste d’exemples, dont
Abraham est un des plus longs. Il reprend trois événements
majeurs dans la vie du patriarche : 1/ en Gn 12, lorsque Dieu
appelle Abram, déja agé, a quitter sa terre pour aller vivre
en pays inconnu, avec la promesse de commencer avec lul une
grande nation bénie de Dieu (8-10). 2/ entre Gn 15 et 21,
lorsque Dieu promet au couple agé et stérile la naissance d’un
fils qui héritera de la promesse faite a Abram. Apres
plusieurs années qui usent d’ailleurs 1la patience de Sara,
Isaac finit par naitre et réalise ainsi la promesse de Dieu
qgu’Abraham aurait un fils. (11-12) 3/ en Gn 22, alors
qu’Isaac a grandi, Dieu demande a Abraham de lui offrir Isaac
en sacrifice de reconnaissance. Abraham part donc avec Isaac
et le prépare pour le sacrifice quand au dernier moment, un
ange le retient d’aller plus loin et lui fournit une victime
appropriée. Au milieu de cette notice biographique, une
parenthese nous plonge dans les motivations des patriarches.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/31/vivre-par-la-foi-lexemple-dabraham-he-11-8-19/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/31/vivre-par-la-foi-lexemple-dabraham-he-11-8-19/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-par-la-foi

Les récits de la Genese sont assez sobres et se concentrent
surtout sur les faits, tres peu sur les projets du patriarche,
sur ses motivations, ses espoirs et ses craintes. L’auteur de
la lettre aux Hébreux relit 1'histoire d’Abraham a la lumiere
de toute la révélation, et met en valeur les implications de
la foi d’Abraham, notamment dans les v.13-16.

Dans ce passage ou l'auteur veut encourager les chrétiens a
vivre par la foi, a rester fermement attachés au Christ,
L’histoire d’'Abraham met en valeur (sans étre exhaustive) deux
dimensions de la foi que nous sommes appelés a vivre nous
aussi.

1) La confiance en Dieu visible
dans 1’obéissance

La foi peut recevoir différentes définitions : croire que Dieu
existe et qu’il est bon envers nous, adhérer a un ensemble de
convictions, nourrir une relation avec Dieu (aspect de piété).
Ce que notre texte met en valeur, c’est la confiance en Dieu
envers et contre tout, alors que le bon sens décourage de
suivre Dieu.

A chaque événement de la vie d’Abraham, il y a un sérieux
obstacle a suivre Dieu ; on remarque d’ailleurs un crescendo
d'obstacles de plus en plus déroutants, qui demandent une
confiance de plus en plus grande.

D’abord, Dieu demande a Abram de tout quitter pour un endroit
inconnu, et Abram prend sa famille, ses biens, et s’engage
dans un long voyage vers le Sud, sans savoir a quoi
s'attendre. Il a pour seule garantie une promesse, un peu
extravagante d’ailleurs : a travers lui et ses descendants
qu’'il n'a pas, le monde sera béni. C’'est 1’obstacle de
l'ignorance : Abram se lance dans une aventure qu’il ne
maitrise en rien. Nous, nous aurions slrement demandé des
esquisses du fameux pays, étudié son potentiel, nous aurions



demandé a Dieu des garanties pour voir s’'il était sérieux et
fiable, et nous aurions peut-étre pris une assurance en cas
d’échec. Abram ne demande aucune garantie : il plonge.

Ensuite, Dieu promet a Abraham un fils avec Sara, sa femme,
qui héritera des projets de Dieu. Dieu fait cette promesse a
plusieurs reprises a un couple stérile et agé (notre passage
dit : déja marqué par la mort), et la on passe a l'obstacle de
ce qui est possible. Au départ, Sara tente d’adopter un fils,
mais non, c’'est bien de son ventre stérile que Dieu veut faire
naitre 1’'héritier. Quand Abraham comprend ce que Dieu promet,
il rit en lui-méme, tant 1'idée est farfelue. Quand Sara
entend a son tour comment l'enfant doit naitre, elle aussi
exprime son incrédulité en riant. Finalement, un an plus tard,
nait Isaac. Vous remarquez que la, Dieu laisse le temps au
couple de s’'habituer a 1’idée ! Méme si ce que Dieu promet
parait impossible d’un point de vue humain, Abraham et Sara
finissent par lui faire confiance, et ils renoncent a tout
plan B.

Enfin, troisieme épreuve, cet héritier promis, attendu, chéri,
Dieu demande de le lui sacrifier. Au-dela de la tragédie que
représente la mort de cet enfant, il y a 1l’obstacle de
l'incohérence de Dieu. Dieu a promis qu’Isaac porterait la
promesse de Dieu, sa bénédiction, et qu’a travers lui seul
naitrait la descendance d’Abraham, prélude a une nation aussi
nombreuse que les étoiles dans le ciel ou le sable de la mer.
Comment cela peut-il arriver par un mort ? On passe encore un
cran dans l’inconnu, dans 1’impossible ! Pourtant, face a ce
Dieu qui souffle le chaud et le froid, qui semble se
contredire, Abraham fait confiance. D’une certaine maniere, il
sait maintenant que ce qui est impossible a 1’homme est
possible a Dieu, que ce qui est insensé — en termes de
garanties ou de probabilité — aux yeux des hommes n’'est pas en
dehors des capacités de Dieu. L’'auteur de notre passage
suppose qu’'Abraham a réconcilié le paradoxe en faisant
confiance au Dieu de la vie, qui avait déja fait surgir la vie



d’un ventre stérile, et qui pouvait aussi bien faire surgir la
vie dans un cadavre.

A chaque fois, Abraham est mis devant des situations
impossibles, qui demandent une décision radicale. Il n'y a pas
de demi-mesure : on suit ou on ne suit pas ! La confiance en
Dieu s’exprime a chaque fois par 1’obéissance. Ce n'est pas
toujours de gaieté de ceur, ou immédiat (on le voit avec
l'incrédulité face a Isaac), mais la foi se concrétise
forcément dans 1’obéissance. 0Obéir c’est suivre colte que
colte le Dieu qui nous appelle, qui nous fait vivre. C'est
s’'attacher a Dieu, donner plus de réalité a ses promesses et a
sa puissance qu’a notre champ de possibilités.

Dans 1'obéissance de la foi, nous devons parfois vivre des
ruptures, des abandons, des deuils, méme s’'ils sont moins
spectaculaires que le voyage d’'Abraham ou le presque sacrifice
d'Isaac. Dans 1l’obéissance de la foi, nous devons aussi
accueillir des options apparemment insensées, irrationnelles,
parfois effrayantes. La seule raison pour obéir, c’est la
connaissance du Dieu vivant. La on n'est pas dans l'obéissance
a des codes, des rituels, mais dans 1'attachement a une
personne, un attachement qui dépasse tout autre attachement
que nous pourrions avoir, la conviction que ce Dieu-la est bon
et puissant, et que méme si nous avons l’impression de sauter
dans le vide, ce Dieu-la va nous rattraper, ce saut est la
seule maniere de le suivre.

2) L’'espérance dans les promesses
de Dieu visible dans la
persévérance

La foi est confiance en Dieu, un attachement au Dieu vivant,
bon et tout-puissant, qui triomphe de tout autre attachement.
Cette confiance en Dieu est aussi marquée par 1l’espérance dans
les promesses de Dieu. La foi est une marche avec Dieu,



caractérisée par 1’attachement a Dieu, comme si on se tenait a
lui, et par une direction, une orientation : le royaume de
Dieu, le regne de Dieu ou toutes ses promesses s’'accompliront
parfaitement.

L’auteur aux Hébreux s’'appuie sur le fait qu’Abraham a vécu
sur la terre promise comme un étranger, comme un résident
temporaire. Il ne s’est jamais installé, et il se définit lui-
méme de cette maniere en parlant aux habitants de Canaan.
Abraham avait recu la promesse d’une terre qu’habiterait sa
nombreuse descendance : a la fin de sa vie, il achete un
tombeau sur cette terre, pour Sara ; ce tombeau est une sorte
d'avance dans la possession de ce pays qui ne sera effective
que des siecles plus tard. De loin, il voit la réalisation de
la promesse d’'un pays, ce qui va le motiver a rester toute sa
vie un nomade, a vivre dans 1l’inconfort, sans jamais retourner
dans son pays d’origine, sans non plus hater la réalisation de
la promesse. Il sait que Dieu va accomplir ses projets et il
s'accroche a ces promesses, sans se chercher de béquilles.

Ce qui étonne un peu dans notre texte, c’est 1’'idée qu’Abraham
et les autres croyants attendaient non pas la possession de
Canaan, mais 1’'établissement du regne parfait de Dieu, la
Jérusalem céleste aux fondations bien solides, éternelles.
Pour quelqu’un qui n’a pas encore vu la Jérusalem terrestre,
l’attente d’'une Jérusalem parfaite, céleste, étonne. La, on
est en plein dans la relecture de 1’auteur aux Hébreux, dans
sa compréhension bien plus tard de ce qui se joue a l'époque
d’Abraham.

D’un c6té, il s’appuie sur le fait qu’Abraham a toujours gardé
le cap des promesses de Dieu, il a supporté tous les
inconforts, les incertitudes, parce qu’il savait que Dieu
réaliserait sa promesse en son temps. D'un autre coté, 1la
progression de la révélation biblique montre qu’Abraham est le
pere de tous les croyants, d’abord des israélites puis de tous
ceux qui reconnaissent le Messie juif, Jésus, comme leur
sauveur. De méme, si l’occupation du pays promis est un



élément important de la bénédiction divine dans 1’AT, elle se
révele décevante puisque le peuple n’arrive pas a rester
fidele a Dieu, et que le pays du peuple élu finit par
ressembler fortement aux nations palennes, lorsque le peuple
se détourne de Dieu au point de 1'oublier presque
completement. Le pays promis est une image imparfaite du
Royaume que Dieu établira, un regne de paix et de justice, qui
dépasse toutes les tentatives humaines et que nous attendons
encore. La connaissance de 1’'histoire biblique permet a
l’auteur de bien comprendre la portée de 1’espérance
d’Abraham, méme si lui-méme n’en était pas forcément
conscient.

Le point crucial de cette réflexion, c’'est que les croyants
vivent en étrangers et résidents temporaires sur cette terre,
en attendant le royaume de Dieu. Ca implique deux choses
premierement, une marche persévérante orientée par les
promesses de Dieu, une marche marquée par la justice, le
pardon, la vérité, 1’'amour, parce que ces valeurs vont
triompher lorsque Dieu établira parfaitement son regne. Alors
le croyant ne s’arréte pas en route, il ne satisfait pas de
demi-mesures, de demi-accomplissements, de compromis. Il garde
les yeux fixés sur la promesse, s'’'approchant toujours un peu
plus du Royaume de Dieu.

Deuxiemement, notre espérance est synonyme d’'étrangeté, de
décalage. Dans un monde ou les orientations de vie sont
différentes, celui qui cherche le royaume de Dieu est bien
souvent a contre-courant, étranger dans son propre pays,
décalé dans ses valeurs, ses actes, son attitude, passant méme
parfois pour un insensé. Il ne faut pas chercher la différence
pour la différence, et Jésus comme Paul invitent a ne pas
scandaliser nos contemporains par une attitude choquante. Cela
étant, si nous sommes orientés vers le royaume de Dieu, notre
vie sera forcément différente, forcément décalée. Ce décalage
est inconfortable : il signifie que nous ne sommes pas chez
nous ici — ou ailleurs — tant que le christ n’est pas revenu.



Il signifie que nous serons forcément frustrés par notre
situation, que nous serons en butte a l’incompréhension voire
au mépris de ceux qui nous entourent. C’est pour cette raison
que 1’épitre aux hébreux encourage particulierement a la
persévérance : ces difficultés, nos prédécesseurs dans la foi
les ont supportées en contemplant les promesses de Dieu.
L’'étrangeté, la frustration, les souffrances d’aujourd’hui
sont éclipsés par la richesse et la splendeur incomparables de
ce que Dieu a prévu pour l'éternité.

Conclusion

Les croyants de 1’'AT ne sont pas parfaits, ce ne sont pas des
héros : ils avaient nos faiblesses, nos craintes, notre
incrédulité, mais ils connaissaient le Dieu vivant, et ils ont
choisi de le suivre colte que colte. Ils ne sont pas meilleurs
que nous, juste des exemples de ce que produit la relation
avec Dieu : une confiance radicale qui s’'exprime par une
obéissance un peu folle, une espérance ardente qui donne un
nouveau sens a notre vie, qui attend 1’accomplissement des
promesses de Dieu.

Malgré les doutes, les questions, la solitude, malgré la peur
et 1’'inquiétude, les croyants tiennent bon en s’accrochant a
Dieu, en le suivant sur cette voie étroite de 1’'obéissance et
de la persévérance. Seulement, nous avons un avantage de
taille par rapport a Abraham et aux autres croyants de 1’'AT
Dieu a déja réalisé une promesse, celle d’envoyer un sauveur
pour les hommes qu’il aime. Ce sauveur est pour nous la preuve
de l’amour de Dieu, la preuve que rien n'’est impossible au
Dieu tout-puissant, la preuve que ses promesses ne sont pas
des paroles en l'air mais des certitudes bien plus slires que
tout ce que nous connaissons. Alors faisons nbétre le chemin de
foi d’Abraham : suivons notre Dieu avec confiance, marchons
vers lui avec persévérance, sans nous laisser détourner ou
décourager, en puisant notre force dans tout ce que Dieu a
fait pour nous.



Quelle maison pour le
Seigneur ?

https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-maison-pour-le-seig
neur

Lecture biblique : 2 Samuel 7.1-16

David est roi d’'Israél. Son autorité est désormais reconnue..
mais c¢a n’'a pas été simple pour en arriver la. D'une maniere
générale, l'établissement de la royauté en Israél a été assez
chaotique.

Apres la période des juges, ou « chacun faisait ce qui lui
semblait bon », le peuple a voulu un roi. Le Seigneur, lui,
n'était pas tres chaud. C'est lui qui devait étre leur roi.
Mais la théocratie, c’est une utopie ici-bas. Le ceur de
1’homme étant ce qu’il est, ca ne peut pas fonctionner. Alors
Israél aura un roi.. Mais la premiere expérience n’est pas
vraiment concluante : Sall sera finalement destitué par Dieu.
David lui succédera, d'abord en secret, puis sa royauté
s'affermira.

Au moment de notre texte, David est a 1’apogée de son regne..
et il est pris de scrupules ! En effet, il s’est bati un
palais, une belle maison, et Dieu, lui, n’'a rien d’autre
gu’une tente.

I1 s’en ouvre au prophete Nathan, son conseiller. « Tu vois,
moi, j’habite une maison en bois de cedre. Mais le coffre
sacré a seulement une tente de toile comme maison. ». Le
propheéte comprend le sous-entendu. Et il estime que les
intentions du roi sont louables. Il l’encourage. Dieu ne peut
qu’étre d'accord : « Tu as slrement une idée a ce sujet. Fais


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/21/quelle-maison-pour-le-seigneur/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/21/quelle-maison-pour-le-seigneur/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-maison-pour-le-seigneur
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-maison-pour-le-seigneur

ce que tu penses, le SEIGNEUR est avec toi. »

Mais le Seigneur ne l’entend pas de cette oreille. Il se
révele alors a Nathan : il ne veut pas que David lui
construise une maison. Il faut le lui dire et le stopper dans
ses intentions.. Mais pourquoi ?

Dieu n’a pas besoin de maison

Dieu n’a jamais demandé a ce qu’'on lui construise un temple !
I1 se contente bien d’une tente. Ca lui va bien d’étre un Dieu
nomade, accompagnant son peuple dans son voyage. Comme lors de
la sortie d’'Egypte, dans la traversée du désert, ou dans la
conquéte du pays promis.

D'ailleurs, dans 1'épisode du désert, la tente est moins une
maison qu’'un lieu de rencontre. Dieu guidait son peuple par
une nuée le jour et une colonne de feu la nuit. C’est lui qui
décidait quand s’arréter et quand repartir. Et quand le peuple
s'arrétait, on installait 1la tente en dehors du camp. Il
manifestait alors sa présence en mettant la nuée a l’entrée de
la tente. C'était le lieu privilégier pour Dieu pour
rencontrer Moise mais aussi pour le peuple d’aller consulter
le Seigneur :

« Quand les Israélites installent leur camp, Moise prend la
tente sacrée et il la dresse en dehors du camp, assez loin. On
l’appelle « la tente de la rencontre ». Tous ceux qui veulent
consulter le SEIGNEUR sortent du camp et ils vont vers cette
tente. » (Exode 33.7)

Le Seigneur est plus du genre a planter sa tente ou il veut et
quand il veut pour rencontrer son peuple qu’a se laisser
enfermer entre les quatre murs d’une maison ! Dieu est,
fondamentalement, nomade : toujours en mouvement. Il ne se
laisse jamais enfermer ou limiter par quoi que ce soit : un
temple, une église, un dogme ou une religion..

Et ce Dieu nomade finira par s’incarner en devenant homme.



Toujours en mouvement.. D'ailleurs, dans le prologue de son
évangile, Jean le dit bien

« La Parole s’est faite chair, et elle a fait sa demeure
(littéralement : elle a planté sa tente) parmi nous » (Jean
1.14)

L’'incarnation, le Fils de Dieu devenu homme que nous célébrons
a Noél, c’est le Dieu nomade qui a planté sa tente parmi nous,
pour venir a notre rencontre. Et parce que Dieu est toujours
en mouvement, apres sa résurrection, le Fils est remonté
aupres du Pere. Et le Saint-Esprit a été envoyé, pour planter
sa tente chez le croyant, pour faire de notre corps le temple
de Dieu. Aujourd’hui, nous sommes les temples du Dieu nomade
qui chemine avec nous.

C’est Dieu qui va construire une maison a David

La deuxieme raison pour laquelle le Seigneur ne veut pas que
David lui construise un temple, c’'est que c’est lui, le
Seigneur, qui va construire une maison a David. Dieu renverse
la perspective : « ce n’est pas toli qui va me construire une
maison, c’est moi qui vais t’en construire une ». Evidemment
ici, on joue sur les mots. La maison dont parle le Seigneur
pour David n’'a rien a voir avec le palais qu’il s’est fait
batir, c’est une dynastie. Et Dieu promet qu’elle sera établie
pour toujours.

On a vu, a juste titre, une dimension messianique a cette
promesse. Elle est, certes, encore voilée. Mais elle se
précisera petit a petit, notamment dans 1le discours des
prophetes ou le titre « fils de David » finira par devenir un
titre messianique, appliqué a Jésus dans le Nouveau Testament.
Car en effet, cette dynastie établie pour toujours, ce regne
sans fin ne peut que pointer vers Celui qui est venu pour
établir le Royaume de Dieu, le Fils de Dieu, Jésus, le Christ.

Il faut tout de méme dire qu’un temple sera bien construit
finalement pour le Seigneur. Mais selon les conditions fixées



par Dieu lui-méme : non par David mais par Salomon, son fils,
premier représentant de cette dynastie promise.

Et le jour de 1l’inauguration du temple, 1l sera bien dit
clairement que cette « maison » de Dieu ne peut en aucun cas
le contenir. Salomon lui-méme le dira dans sa priére

« Est-ce que Dieu peut vraiment habiter sur la terre ? Le ciel
est immense, mais il ne peut pas te contenir, toi, mon Dieu.
Et ce temple que j’ai construit est beaucoup trop petit pour
toi. » (1 Rois 8.27)

J'aime cette idée de construire un temple, une maison pour
Dieu, tout en sachant qu’il sera beaucoup trop petit. Il faut
nous en souvenir ! Tous les temples que nous construisons pour
Dieu sont trop petits. Nos églises sont trop petites, nos vies
sont trop petites, nos théologies sont trop petites. Penser le
contraire, c’est succomber a la dérive sectaire, ou l’orgueil
spirituel.

Quelle conclusion en tirer ? Dieu accueille ce que nous
construisons pour lui. Et comme il a rempli le temple de
Salomon de sa gloire, il habite les temples que nous lui
offrons. Il habite nos églises et nos vies. Mais ce qui compte
avant tout, c’est ce qu’il construit pour nous. C’est son
projet pour nos vies et nos églises. C’est son Royaume appelé
a croitre dans notre ceur, dans nos églises, dans le monde.

Conclusion

Finalement, le projet de David de construire un temple pour le
Seigneur a abouti, mais pas comme il le pensait. Les projets
de Dieu étaient différents. La construction du temple a juste
été différée, et réalisée par Salomon. Mais le grand projet de
Dieu a été révélé a David. Celui d’'une autre maison, une
dynastie, ferment d’un autre royaume, le Royaume de Dieu
inauguré par le Messie.

Nous pouvons faire des projets, mais c’est le projet de Dieu



qui s’accomplit. Un projet qui
ce gue nous imaginons. Mais un
ce gue nous pouvons penser. Il
notre Dieu nomade, toujours en
planter sa tente pour que nous

n’'est pas toujours conforme a
projet dont la portée dépasse
ne peut en étre autrement de

mouvement et toujours prét a

puissions le rencontrer.



