Face a la tentation

https://soundcloud.com/eel-toulouse/face-la-tentation

Lecture biblique : Marc 1.12-15

Fidele a son habitude, Marc fait preuve de sobriété dans son
récit. Les événements s’enchainent tres rapidement : le
baptéme de Jésus, sa tentation au désert, le début de son
ministere public, le tout en quelques versets a peine. On
aurait pourtant tort de ne pas s'y arréter.

L’épisode de la tentation de Jésus apparait comme un moment
d’intimité, intercalé entre deux moments publics forts : son
baptéme et 1le début de son ministere public. Un moment
d’intimité qui rejoint notre expérience. Car la tentation est
bien une expérience universelle, une préoccupation majeure
pour le croyant. N'est-ce pas une des demandes du Notre
Pére :« Ne nous soumets pas a la tentation.. » 7

Dans notre jardin secret

L’enchainement aprés le baptéme est assez brusque : « Tout de
suite apres, l'Esprit Saint envoie Jésus dans le désert. » On
n'a pas le temps de souffler, pas le temps de réaliser ce qui
vient de se passer : la premiere manifestation publique du
Messie, une théophanie trinitaire au moment du baptéme de
Jésus.. L'Esprit saint envoie déja Jésus dans le désert pour 40
jours. Le verbe grec évoque méme une action énergique
L'Esprit le chasse, le pousse violemment, dans le désert.

IT y a une impérieuse nécessité a vivre ce temps de désert et
de tentation. Mais Jésus devra le vivre seul. Le récit tres
sobre de Marc le souligne. Matthieu et Luc donneront plus de
détails, évoquant méme un dialogue entre Jésus et Satan. Chez
Marc, on n’accompagne pas Jésus dans le désert. On nous dit


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/22/face-a-la-tentation/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/face-la-tentation

juste qu’il a été tenté par Satan pendant 40 jours (alors que
Matthieu et Luc placent la tentation a la fin de 40 jours de
jeline). L’épisode reste entouré de mystere. L’expérience
appartient au jardin secret de Jésus.

Le baptéme de Jésus était le signe public de son incarnation,
de sa solidarité avec notre humanité. La tentation au désert
est le signe intime et caché de son incarnation. Jésus a
partagé notre humanité aussi dans 1’intimité de son jardin
secret, dans ses luttes intérieures et ses tentations. Comme
le dit 1’épitre aux Hébreux : « Comme nous, il a été tenté en
toutes choses » (Hb 4.15).

C’'est pourquoi il nous comprend, de « l’'intérieur ». L'’épitre
aux Hébreux le dit bien : « il est capable de souffrir avec
nous de nos faiblesses. » et « Pres de lui, nous recevrons le
pardon, nous trouverons son amour, et ainsi, il nous aidera au
bon moment. »

Quand nous sommes en lutte en nous-mémes contre la tentation,
Dieu le voit. Il est peut-étre le seul a le voir.. Mais pas
pour nous espionner, pas pour nous culpabiliser ou nous juger.
Pour nous aider. Parce qu’il nous comprend !

Toujours seul.. mais jamais seul

Une autre originalité de Marc se trouve dans la formule qu'il
est le seul a utiliser pour décrire 1'épisode de la tentation
de Jésus, affirmant qu’il était « avec les bétes sauvages ».
Une expression qui traduit sans doute la solitude de Jésus,
son éloignement du monde des hommes dont il ne peut attendre
aucun secours. Il est seul, au milieu des bétes sauvages, donc
en terrain hostile.

Mais Marc précise aussi que les anges le servaient. Loin de
tout, Jésus demeure sous la protection divine. Au ceur méme de
la tentation, il n'est pas abandonné de son Pére qui envoie



ses anges pour le servir,

On est toujours seuls face a la tentation. On ne peut jamais
se mettre a la place de 1'autre.

C'’est notre jardin secret, le lieu de nos luttes intimes,
personnelles. Jésus était seul « au milieu des bétes
sauvages »..

Bien-s(r on n'a pas le privilege de Jésus d’avoir les anges
qui le servaient.. mais n’a-t-on pas parfois un ange qui nous
protege ? Dans nos tentations et nos luttes, Dieu veille sur
nous. Méme quand on peut avoir l’'impression de se retrouver au
milieu des bétes sauvages, menacé, en danger. Il est la, prét
a nous aider. Prét a envoyer ses anges nous soutenir.

D’une certaine facon, face a la tentation nous sommes toujours
seuls.. mais jamais seuls. Toujours seuls parce que personne ne
peut lutter a notre place, personne ne peut résister a la
tentation a notre place. C’est notre jardin secret. Mais
jamais seuls parce que Dieu, notre Pere, « voit dans le
secret ».

La victoire, signe du regne de Dieu

A la fin des 40 jours de désert, Jésus commence son ministere
public. Cela coincide avec le moment de l’'arrestation de Jean-
Baptiste. Comme s’il fallait que Jean disparaisse pour que
Jésus a son tour entre en scene.

Mais Jésus n’'a pas été tenté 40 jours seulement. Il a, comme
nous, été tenté tous les jours de sa vie ! Cet épisode a
valeur de symbole. Peut-étre méme était-ce un temps de
préparation aux tentations multiples qu’il rencontrera dans
son ministere.

Et Jésus sort victorieux de 1’épreuve. Non seulement des 40
jours dans le désert mais jusqu’'a son dernier souffle, quand



il dira sur la croix : « Tout est accompli ! » Le message
gu’il annonce est une proclamation de victoire : « Le moment
décidé par Dieu est arrivé, et le Royaume de Dieu est tout
pres de vous. » ou comme le traduit la Nouvelle Bible Segond
« Le temps est accompli et le regne de Dieu s'’est approché. »

La victoire sur la tentation, dans notre vie, c’est le signe
que le regne de Dieu avance. Car pour qu’il avance dans le
monde, il faut qu’il avance dans notre ceur. Il faut que le
Christ vainqueur nous rende vainqueur.

Conclusion

Face a la tentation, 1’Evangile ne donne pas de recette, il
donne 1’exemple. Celui de Jésus lui-méme, tenté pendant 40
jours dans le désert, « tenté en toutes choses » comme nous.

En Jésus-Christ, Dieu a fait 1’expérience de nos tentations.
Et du coup, alors méme que c’'est une expérience universelle,
et parfois douloureuse, que chacun vit dans son jardin secret,
Dieu nous y rejoint en Jésus-Christ.

Il ne nous juge pas, il nous comprend. Il nous aime. Et il
veut nous aider a étre victorieux et a voir dans ces victoires
des signes que le regne de Dieu avance, en chacun de nous.

Au ceur de 1la tourmente,
quelle espérance?

https://soundcloud.com/eel-toulouse/psaume-102-au-coeur-de-la

Psaume 102

Dans ce psaume, nous avons deux portraits : le portrait d’un


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/14/au-coeur-de-la-tourmente-quelle-esperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/14/au-coeur-de-la-tourmente-quelle-esperance/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/psaume-102-au-coeur-de-la

homme en souffrance qui exprime 1’intensité de sa détresse,
et, en face, un portrait de Dieu. Le contraste est tres fort
entre cet homme écrasé et ce Dieu glorieux, céleste,
souverain. Entre ces deux portraits, il y a une tension, une
tension entre la réalité de la souffrance et la foi en un Dieu
bon et puissant. Comment vivre cette tension ? Dans le psaume
que nous avons lu, le croyant fait le choix d’espérer, et
c'est cette espérance qui fonde sa priere.

1) Espérer dans le Dieu tout-
puissant

L'"homme qui prie est dans une situation terrible, qui
éveillerait la compassion de n’importe qui. Manifestement, il
est au bout du rouleau, et sur tous les plans. A travers une
description poétique et éloquente, on devine que cet homme est
gravement malade, manifestement en fin de vie. A sa douleur
physique s’ajoute l’angoisse de celui qui se retrouve
confronté a la mort. Il ne dort plus, ne mange plus, ne peut
que pleurer.. Au milieu de la détresse, il est rejeté par tous.
I1 est devenu tellement affreux a voir que ses ennemis prétent
serment en disant : « si je trahis ma parole, Seigneur, rends-
moi comme lui ! ». Il n'a plus de force, plus de ressources,
plus d'amis. L’'image de l’oiseau solitaire perdu au milieu des
ruines résume bien sa situation.

Dans cette situation tragique, il se sent abandonné de Dieu,
comme si Dieu avait détourné la téte et refusait de 1’écouter.
Le silence de Dieu le conduit méme a penser que ce qu’il vit
vient de la colere de Dieu contre lui. I1 ressent son silence
et son inaction comme un rejet, pas comme une punition (il ne
demande pas pardon) mais comme un rejet.

Et puis, apres avoir exposé en détails sa situation pitoyable,
il a comme un sursaut : « mais toi, toi, tu es Seigneur et tu
regnes ! Tu es le roi pour toutes les générations, pour
L’'éternité ! » Pourquoi l’'éternité de Dieu lui redonne-t-elle



une espérance ? C’est une réaction un peu étrange ! « Je vais
mourir, mais toi non. »

Au ceur de l’épreuve, de la tourmente, ce croyant fait le
choix de prendre du recul pour contempler Dieu, pour se
rappeler en quelque sorte sa confession de foi — qui est
Dieu ? que peut-on dire de lui ? Il est tout-puissant, et il
regne. Alors que cet homme vit la fragilité et 1’impuissance
dans toute leur intensité, il se tourne vers le seul qui soit
vraiment puissant et fort, vers le Créateur, celui a co6té de
qui méme l’univers est éphémere — les cieux, la terre, ils
passent, mais pas le Créateur. Alors qu’il est completement
vulnérable, il choisit de regarder au Dieu puissant, et de
chercher son espérance, son secours, en lui.

Il me semble que cet homme fait un choix important. Il choisit
de ne pas se laisser submerger par une situation écrasante,
mais de faire confiance au Dieu de sa foi. Deux choses sont
devant lui : la réalité visible, palpable, de sa souffrance
présente, de sa solitude, et la foi en un Dieu tout-puissant,
mais invisible. Dans sa faiblesse, il choisit de croire que ce
qui est le plus vrai des deux, le plus sir, c'est Dieu, contre
tout ce qui est visible, contre tout ce qu’il ressent : c’est
Dieu qui est le plus véritable, c’est sa puissance qui est la
plus forte. Pour le dire autrement, au moment ou tout bascule,
il ne laisse pas son ressenti déformer sa compréhension de
Dieu, mais il choisit de continuer a croire dans le Dieu
révélé a travers les Ecritures, révélé dans 1’'Histoire, dans
le Dieu qu’il a loué, prié, écouté, toute sa vie, que d’autres
avant lui ont vu et entendu. Et méme si maintenant 1la
situation a changé, il choisit de croire que ce Dieu-la est
toujours vrai, que lui n’a pas changé, méme si, pour une
raison qu’il ne connait pas, il n’est pas encore intervenu.

Cela étant, comment la foi en un Dieu tout-puissant peut-elle
réconforter 1’homme qui va mourir ? En quoi 1’éternité et 1la
puissance de Dieu sont-elles une bonne nouvelle au milieu de
la détresse ?



2) Espérer dans le Dieu tourné
vers les hommes

Avant de répondre a cette question, j’aimerais souligner un
autre élément étonnant dans cette priere. Dans 1la premiére
partie, le croyant se concentre sur sa souffrance, a lui. Dans
la deuxieme, il leve les yeux vers Dieu, en qui il croit, et
il explicite son attente en disant, v.14 « tu vas faire
quelque chose car tu aimes Jérusalem » et plus loin, v.17
« quand le Seigneur reconstruira Jérusalem, il se montrera
dans sa gloire. » Jusque la, on avait une relation entre un
homme souffrant et son Dieu, la il introduit une troisieme
donnée dans la relation : Jérusalem, qui symbolise en tant que
capitale le peuple d’'Israél. Il me semble qu’en levant les
yeux vers Dieu, cet homme a aussi élargi son regard, et il a
repris conscience de la souffrance des autres, de ses
compatriotes. Il écrit slrement apres 1'’exil du peuple
d’'Israél, alors que Jérusalem a été détruite, que le temple a
été pillé, et les juifs dispersés. Sa souffrance d’individu
est unique, mais elle le rapproche de tous les autres qui
souffrent ; méme si les causes sont différentes (guerre,
maladie, pauvreté, etc.), la fragilité est la méme, 1’angoisse
et 1’impuissance face a la mort sont les mémes. Par sa
souffrance, il prend conscience que la souffrance, dans ce
qgu’'elle a de terrible et de scandaleux, est universelle.

Du coup, la priere du malade se transforme : ce n’'est plus
seulement pour lui qu’il prie, mais aussi pour ses freres
accablés, pour la délivrance et la restauration de son peuple.
Cette priere solidaire le conduit a voir plus loin, a demander
une délivrance qui n’est pas seulement pour lui, méme s'il
défaille de souffrance, mais pour tous : en gros, sa priere
devient « que ton regne vienne ! Que ton regne vienne sur la
terre, toi qui es déja roi dans le ciel ! Que tous, tous les
peuples, toutes les nations, puissent te reconnaitre comme
leur vrai roi, que ta volonté soit faite ici-bas, que ta



justice triomphe, que ta paix s’'établisse ! Alors on te
louera, alors le monde entier pourra se réjouir ! »

Quel est le fondement de sa priere ? C'est 1’alliance que Dieu
fait avec les hommes. Dieu est tout-puissant, il est au ciel,
trénant avec gloire et majesté, pour 1’éternité. Les hommes
sont sur terre, mortels, fragiles, quoi qu’ils fassent
toujours confrontés a leur propre mort, a leur propre fin, a
leur impuissance. Comment les hommes peuvent-ils trouver leur
réconfort en Dieu ? Parce que Dieu se tourne vers eux, il se
penche, il écoute, il vient voir. L’alliance, c’'est ca
l’initiative du Dieu souverain de ne pas laisser les hommes a
leur propre sort, a leur souffrance, a leur mort, mais de leur
tendre la main. D’abord il 1'a fait avec le peuple juif,
lorsqu’il 1'a choisi et 1libéré pour établir une relation
saine, pour les sauver de la corruption, du mal, et leur
donner de sa vie abondante, de sa bonté, de sa grace, de sa
puissance en étant présent parmi eux. Cette alliance commence
petit et s’élargit, s’'approfondit, se renouvelle en Jésus-
Christ, qui lui offre le salut, la vie éternelle, la sainteté,
a tout homme, a toute femme, qui se confie en lui.

Dans le cadre de 1’'alliance, Dieu se révele dans ses actions,
dans son identité, mais il fait aussi des promesses. Et cette
priere s’'enracine dans ces promesses : promesses de faire
vivre celui qui saisit la main de Dieu, de le délivrer,
promesses aussi de résoudre pour toujours le probleme du mal
et de 1la souffrance, d’'éradiquer le péché, d’'effacer les
larmes, la violence, la haine, la destruction, et d’instaurer
un regne de paix, de vérité, de justice, un regne stable,
caractérisé par la présence rayonnante du Dieu vivant. Le
psalmiste s’accroche a ces promesses, sans trop savoir comment
elles se réaliseront, mais il s’y accroche, parce que c’'est le
Dieu tout-puissant, le roi souverain et éternel, qui les a
faites. Et si sa parole a créé le ciel, alors ces promesses de
salut se réaliseront aussi.



3) Espérer, avec audace &
humilité

Ce psaume montre la confiance du croyant dans le Dieu tout-
puissant, compatissant et fidéle a ses promesses, et cette
confiance se traduit par une certaine audace. Cet homme
rappelle a Dieu la gravité de la situation et il exprime
franchement qu’il est au bord du gouffre : en appelant Dieu a
répondre a sa priere, rapidement, a le délivrer, il échappe au
fatalisme et a la résignation. La priere pour son peuple a la
méme connotation v.14 « c’'est le moment d’avoir pitié [de
Jérusalem], oui c’est vraiment le moment ! » Au ceur de la
détresse, au milieu des ruines de sa ville, dans la tourmente
de l’'angoisse, le croyant ose interpeler Dieu et lui demander
d’intervenir, parce qu’il est le seul a pouvoir secourir.

I1T met méme un peu la pression sur Dieu en lui rappelant que
les juifs, eux, ont pitié de leur ville, qu’ils sont émus du
sort de leur peuple — Dieu restera-t-il insensible a leur
ruine ? De maniére sous-entendue, il appelle aussi Dieu a
prendre pitié d’un homme plongé dans une situation aussi
pathétique que la sienne.

Toutefois, méme s’'il exhorte Dieu a agir, a se lever, a
montrer qui il est, a manifester des aujourd’hui sa gloire que
tous reconnaitront un jour, le croyant demeure dans
1’humilité : il ne donne pas de directive a Dieu, il ne 1lui
dit méme pas quoi faire précisément, il ne fait pas de
chantage — si tu me laisses comme ca, je ne croirai plus en
toi. Avec humilité et foi, il se permet de rappeler a Dieu ses
promesses, il s’y accroche, mais il garde l’attitude qu’aura
Jésus a Gethsémané : « Peére tout est possible pour toi

éloigne de moi cette coupe, cette mort ou je vais subir toute
ta fureur, toute ta colere, cette coupe de souffrance !
Pourtant, non pas ce que je veux, mals ce que tu veux ».
Confiant que Dieu un jour accomplira parfaitement ce qu’il a
promis, il s’'appuie sur lui, osant confier ses besoins, sa



priere, osant aussi se soumettre au Dieu souverain qui a les
meilleurs projets.

Conclusion

Dans ce psaume extraordinaire, un homme choisit la foi au
milieu de la détresse. Il choisit de s'approprier a nouveau la
foi confessée, transmise de génération en génération, la
révélation d'un Dieu puissant et compatissant, saint et
miséricordieux. Il se souvient des promesses faites au peuple
des croyants, des promesses faites a 1’humanité, et il s’en
saisit a nouveau. Bien que Dieu n'ait pas 1’air de répondre,
il refuse de se laisser influencer par les apparences et il
choisit la foi, parce que ce Dieu en qui il croit est plus
réel, plus fiable, que tout ce qu’il connait. Sa foi 1’aide a
retrouver une espérance : la vie éternelle, abondante, que
Dieu offre par amour a ceux qui lui font confiance, une vie
éternelle encore floue pour le psalmiste mais que le Christ
nous promet avec force : celui qui fait confiance a Dieu et au
Sauveur qu’'il a envoyé aura la vie éternelle. (C'est 1la
promesse du Créateur, du Roi souverain, une promesse plus
stable que les cieux et la terre qui nous entourent.

Se faire tout a tous

https://soundcloud.com/eel-toulouse/se-faire-tout-tous

Lecture biblique : 1 Corinthiens 9.16-23

Si 1’ap6tre Paul parle de lui-méme dans ce texte, ce n'est pas
pour se mettre en avant. Le contexte permet de le comprendre.
En effet, il est attaqué, contesté par certains qui refusent
de reconnaitre son autorité d’ap6tre. Il doit donc se


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/08/se-faire-tout-a-tous/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/se-faire-tout-tous

défendre. Il parle au début du chapitre de sa vocation et du
travail qu’il a accompli jusque-la. Et dans notre texte, il
nous donne a entendre ses motivations profondes, la perception
qu’il avait de sa mission, avec cette fameuse formule : « Je
me fais tout a tous ».

« Je me fais tout a tous ». C’est une formule choc. Paul
utilise le verbe grec ginomai qui signifie « naitre ». Il
s’agit donc pour lui presque de devenir quelqu’un d’'autre pour
rejoindre son interlocuteur. Dans la perspective de 1'apétre,
la priorité, c’est les autres. Pour qu’il puisse remplir sa
mission, il faut qu’il devienne quelqu’un d’autre, quelgu’un
d’audible, de compréhensible, d’accessible, que son
interlocuteur soit Juif ou Grec.

Ce n'est pas directement un texte d’exhortation. Paul ne dit
pas : « Faites-vous tout a tous ! » Il parle de sa facgon
d’envisager les choses, celle d’'un ap6tre entierement dévoué a
sa vocation. Mais on devine aisément qu’il y a a la fois un
fondement théologique fort et un souci pragmatique évident
derriere cette formule. L’'un et l’'autre faisant bon ménage !
L'un et 1'autre pouvant, du coup, interpeller notre facon
d’étre témoins du Christ nous-mémes.

Un fondement théologique : 1’incarnation

Quel est le fondement théologique de cette affirmation : « Je
me fais tout a tous » ? Finalement, que dit-il dans ce
passage ? Il affirme que, sans contrainte, il choisit de se
faire serviteur de tous. Avec les Juifs, il vit comme un Juif.
Avec ceux qui n'ont pas la loi de Moise, il vit comme s’il
n’'avait pas lui-méme cette loi. En somme, il cherche a devenir
exactement comme ceux avec qui il vit. Et ce, dans un seul
but : leur faire connaitre le salut.

A quoi cela fait-il penser ? Quel est le modele de Paul pour
agir ainsi sinon le Christ ? Celui de 1’'hymne christologique
de Philippiens 2



6Lui, il est 1'égal de Dieu, parce qu’il est Dieu depuis
toujours. Pourtant, cette égalité, il n’a pas cherché a la
garder a tout prix pour lui. 7Mais tout ce qu’il avait, il 1’a
laissé. Il s’est fait serviteur, il est devenu comme les
hommes, et tous voyaient que c’était bien un homme.

S'il y a bien quelqu’un qui s’'est fait tout a tous, c’est
Jésus-Christ ! Lui, le Fils de Dieu devenu homme. Lui qui a
renoncé a la gloire céleste pour devenir serviteur. Lui qui
est devenu comme nous pour nous rejoindre.. et pour nous
sauver.

On pourrait dire que Paul applique a son ministere la
théologie de l'incarnation. Il est disciple de Jésus-Christ ;
il veut vivre a 1’exemple de son maitre. Et du coup, il
accepte de renoncer a certains droits pour se mettre au
service des autres. Juif parmi les Juifs. Palen parmi les
paiens. Comme le Fils de Dieu est devenu homme parmi les
hommes.

Un souci pragmatique : l’efficacité du témoignage

L’ap6tre Paul est un grand théologien mais il est aussi un
grand pragmatique. Cette lettre aux Corinthiens en est un
témoignage. Et derriere cette fameuse formule, il y a aussi un
souci pragmatique qui ressort particulierement quand on
considere la phrase en entier : « Je me fais tout a tous, pour
en sauver s(rement quelques-uns. »

Dans cette épitre en particulier, Paul a un souci constant de
1’image que renvoie notre facon de vivre 1’Eglise et de
L’implication que cela a pour le témoignage de 1’'Evangile. Il
y fait référence par rapport a la facon de vivre le culte,
1’exercice des pratiques spirituelles, la facon de célébrer la
Céne, la gestion des conflits dans 1’Eglise, mais aussi la
facon de s’habiller, la place des hommes et des femmes dans la
communauté, etc.. La préoccupation de 1’ap6tre est toujours de
se demander quel impact, positif ou négatif, notre facon de



vivre notre foi peut avoir sur ceux qui en sont témoin.

C’est aussi dans cette épitre qu’on trouve cette autre formule
choc : « Tout est permis mais tout n’est pas utile ». Ou étre
utile doit s’entendre comme étre utile a la communauté, étre
constructif, édifiant. La question a se poser n’est pas « ai-
je le droit de faire ceci ou cela » mais « est-ce que ce que
je fais est utile pour la communauté » ?

Le souci pragmatique de 1’ap6tre Paul, c’'est que rien ne
vienne faire obstacle a 1’accueil de 1'Evangile chez son
prochain, qu’il soit Juif ou Grec. Et pour cela, il faut qu’il
adapte sa facon d’étre a la sienne. Il ne s'agit pas bien-sir
de faire n’importe quoi, juste pour suivre le mouvement.. Le
méme apOtre Paul dit bien dans son épitre aux Romains de ne
pas se conformer au monde présent (Rm 12.1). Il s’agit donc de
faire preuve de discernement. Mais il s'’agit aussi de se
demander comment dire 1’Evangile pour étre entendu, comment
vivre en témoin du Christ avec notre prochain, quel qu’il
soit ?

Nous faire tout a tous, aujourd’hui ?

Si, comme 1’apdétre Paul, nous sommes disciples du Christ,
alors nous devons suivre son exemple et nous faire aussi tout
a tous.. Mais concretement, qu’est-ce que cela signifie pour
nous, aujourd’hui ? Je vous propose trois pistes de
réflexion

D’abord, il s’'agit de se décentrer de soi pour s’ouvrir a
l'autre. Se faire tout a tous implique de connaitre et de
comprendre les autres. Et pour cela, il faut faire l’effort de
sortir de sa bulle de chrétien, s’extraire de sa sous-culture
évangélique. Impossible d’étre francais parmi les francais, ou
toulousain parmi les toulousains, si nous ne vivons pas avec
eux |

Ensuite, il faut accepter une démarche de renoncement. A
1’image du Christ qui a renoncé a la gloire céleste pour se



faire serviteur. A 1’exemple de 1’ap6tre Paul qui était prét a
se soumettre a la loi de Moise alors qu’'il n’était pas obligé
de le faire. Et la, nous sommes assez en contradiction avec
notre société ou les droits sont élevés au-dessus des devoirs,
ou le plus important semble étre la préservation des acquis et
jamais leurs remises en question.

Enfin, il faut oser interroger nos pratiques, qu’'elles soient
individuelles ou communautaires. Qu’'est-ce qui peut étre de
L’ordre du contre-témoignage dans notre vie quotidienne, dans
nos pratiques d’Eglise ? Qu’est-ce qui parasite le message que
nous voulons transmettre ?

Conclusion

Dans notre facon d’envisager 1'évangélisation, nous ferions
bien de nous inspirer de l'exemple de Paul. Comme 1lui,
associons fondement théologique et souci pragmatique.

Le fondement théologique, et 1’exemple supréme, c'est
l'incarnation du Fils de Dieu, devenu homme parmi les hommes
pour se faire serviteur de tous. Juif avec les Juifs. Grec
avec les Grecs. Soyons toulousain avec les toulousains !

Le souci pragmatique pour Paul prend racine dans son souhait
de rejoindre ses contemporains, quels qu’ils soient, « pour en
sauver s(rement quelques-uns ». Et 1la notre réflexion doit
étre concrete et interroger les moyens mis en euvres,
identifier ce qul parasite notre message.

Se faire tout a tous.. C'est a la fois agir a la suite du
Christ, Dieu devenu homme, et mettre tous ses efforts a
rejoindre, comprendre, aimer, nos contemporains. C’est notre
mission de disciple de Jésus-Christ.



Un premier miracle révélateur

Marc 1.21-28

Nous sommes au tout début de 1'Evangile de Marc. Juste apres
son baptéme commence vraiment 1le ministere de
Jésus caractérisé par le message qu’il annonce « changez car
le royaume de Dieu est tout pres de vous ; changez et
croyez ! ». Jésus appelle ses premiers disciples et ils
partent ensemble pour Capharnaim, ville de la région de la
Galilée, région ou Jésus a passé la majorité de sa vie
jusqu’ici.

Le jour du sabbat, jour consacré a Dieu, ils entrent dans une
synagogue et Jésus se met a enseigner, suscitant 1’étonnement
chez ses auditeurs. Arrive un homme possédé par un esprit
mauvais, c’'est-a-dire un démon, qui le coupe et l'interpelle.
L’'évangéliste Marc choisit de raconter ce miracle en détail,
ce premier miracle qui révele déja l’identité de ce Jésus
encore inconnu. Il me semble que ce miracle, c’est une
rencontre a trois niveaux, une rencontre d’abord avec un homme
en souffrance, une rencontre ensuite avec un esprit ennemi, et
plus largement, c’est une premiere rencontre avec la foule,
témoin des paroles et des actes de Jésus.

1) Un homme délivré

Ce miracle est premierement la rencontre de Jésus avec un
homme en souffrance, possédé par un esprit mauvais, une
puissance démoniaque qui le phagocyte au point que cet homme
n'est plus que 1’ombre de lui-méme, étouffé par cet esprit qui
le domine, qui asservit toutes les parties de sa personne et
1'abime au plus profond de son étre. Cet homme malgré lui
passe la porte de la synagogue et vient perturber le culte,
agité et conduit par cet esprit mauvais. Malgré lui, il ose
interrompre le maitre, celui qui enseigne en laissant ses
auditeurs bouche bée, interloqués par son autorité.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/03/un-premier-miracle-revelateur/

Jésus ne voit pas en lui une menace, il ne cherche pas a
l'’exclure mais il le laisse venir. Nous reviendrons a son
court dialogue avec le démon, mais il me semble que la réponse
que Jésus fait a 1’esprit mauvais (« Tais-toi ! et sors de cet
homme ») montre que Jésus a comme premier souci la délivrance
de cet homme. Il voit cet homme emprisonné, incapable de
parler pour lui-méme, incapable d’'implorer 1’aide du Seigneur,
et la priorité de Jésus, c’est sa délivrance. Sors de cet
homme ! Jésus ne perd pas de temps, il le délivre.

Jésus révele la sa compassion pour ceux qui souffrent, ceux
qui sont emprisonnés, ceux qui ne sont plus eux-mémes. Cette
compassion a 1’égard de 1’homme esclave d'un démon est aussi
la compassion qu’il montrera envers les aveugles, les pauvres,
les prostituées. C’est la compassion de celui qui vient
délivrer 1’humanité du mal qui la rend esclave, sous toutes
ses formes — maladie, esclavage, violence, impureté,
soumission a des forces mauvaises. C’est la compassion du
Messie, sauveur du monde, venu relever des hommes et des
femmes abattus.

Le salut que Jésus nous apporte est un salut intégral,
englobant toute notre personne — notre corps, nos émotions,
nos pensées, nos relations, nos projets, notre espérance.

Pour 1’homme enfin 1libéré, enfin délivré ce samedi-la, le
sabbat a pris tout son sens. C’est le repos qui vient apres le
trouble et la détresse causés par l’esprit mauvais. C'est 1la
possibilité nouvelle d’avoir une relation avec Dieu,
maintenant que les obstacles spirituels sont écartés. Jésus
par ce miracle montre concrétement qu’une nouvelle éere est
arrivée. C’est l'ere de la compassion de Dieu, une compassion
large, généreuse, libératrice. Cette période de grace que les
juifs attendaient depuis plusieurs siecles s’'ouvre avec
L’'intervention du Christ, qui révele pleinement sa mission de
libérateur.



2) Un démon vaincu

Méme si Jésus est d’abord soucieux de 1’homme qui vient a sa
rencontre, on ne peut pas manquer le bref mais intense
dialogue entre l'esprit mauvais et celui qui porte le Saint
Esprit de Dieu.

Ce dialogue est assez étrange. Le démon apostrophe Jésus en
train d’enseigner. En entrant dans la synagogue, le démon,
troublé par la prédication de Jésus, l’'interrompt, et lui crie
dessus comme pour répondre a une attaque. « Qu’est-ce que tu
nous veux ? » Rien, Jésus n'a rien fait, n'a rien dit a ce
démon ; mais la prédication de Jésus, son message, est en
elle-méme une menace pour ce démon, et c’est a ca qu’il réagit
« Est-ce que tu es venu pour notre malheur ? »

Clairement, ce démon se sent attaqué, agressé par Jésus, et il
prét a en découdre ; on dirait qu’il essaie de maitriser Jésus
en déclinant son identité complete, comme font parfois les
exorcistes demandant au démon son nom, son origine etc.

L'esprit mauvais clame : tu es Jésus de Nazareth, et, il
ajoute un titre, le saint de Dieu.

C'est comme si le démon couvrait ses arrieres en évoquant
1’identité humaine de Jésus, connue de tous, et son identité
divine. Le saint de Dieu, c’est celui qui est né du Saint
Esprit, qui en a été rempli lors de son baptéme, et qui par
cet Esprit accomplit parfaitement 1la volonté de Dieu, sans
jamais commettre le mal, sans jamais s'’écarter de la justice
et de la vérité. C’'est aussi celui qui a été consacré, mis a
part, pour Dieu, afin d’accomplir ce que personne ne peut
réaliser : le salut dont les hommes ont besoin.

L’esprit mauvais, en tant qu’'étre spirituel, sait tres bien a
qui il a affaire : le messie envoyé par Dieu, son propre fils
venu pour les hommes pour les délivrer. I1 ne montre aucune
difficulté pour 1le reconnaitre, aucune hésitation pour
l’'identifier.



La réponse de Jésus, si breve, est lourde de sens. Jésus ne
rentre pas dans son jeu : il ne discute pas, ne confirme pas
son identité, ne cherche pas a mieux connaitre celui qui
L'apostrophe. Il le fait taire, et déguerpir.

Pourquoi Jésus impose-t-il le silence a ce démon qui est
pourtant le premier a reconnaitre sa véritable identité ?
Parce que Jésus ne veut pas faire place aux paroles des
démons, des ennemis de Dieu, de ceux qui cuvrent a la
destruction des hommes et des femmes que Dieu veut sauver a
travers Jésus-Christ. Jésus n’a que faire de ces confessions
de foi creuses, qui ne sont suivies d’aucune confiance,
d’aucun amour, d’aucun respect. Le démon sait qui est Jésus,
mais c¢a ne change rien pour lui. Jésus ne cherche pas une
reconnaissance superficielle, mais il désire la transformation
du ceur, la repentance face a ce qui déforme les projets de
Dieu — le péché, le mal — et la foi, 1'ouverture a Dieu, le
choix de vivre avec Dieu, en le suivant dans la justice et la
paix.

Ce dialogue, c’'est une sorte de combat spirituel entre un
démon et le Christ. Mais ce combat se déroule sans aucun
suspense : Jésus écrase cet esprit mauvais, annoncant deés ce
premier miracle que son ceuvre de salut pour 1’humanité
signifie aussi la destruction des forces spirituelles qui
asservissent 1'homme dans le mal, le péché, 1la mort. Dans
cette rencontre, Jésus se révele déja comme celui qui fera
taire Satan a la croix. C’est le début de la fin pour ces
esprits mauvais.

Marc mentionne souvent les exorcismes, parce qu’ils soulignent
pleinement la portée du salut en Jésus-Christ : toutes les
puissances du mal seront réduites au silence et devront
déguerpir de la création de Dieu, délivrée, restaurée,
renouvelée grace a Jésus-Christ.



3) Une foule perplexe

Troisiéme rencontre, entre Jésus et la foule. Elle ajoute une
troisieme dimension a ce premier miracle. L’'ensemble de
1'épisode met en valeur la parole de Jésus : une parole
pertinente, une prédication qui touche en plein ceur les
auditeurs, une parole pleine d’'autorité, qui ne se contente
pas d’'évoquer Dieu mais qui replace chacun devant Dieu, avec
urgence et insistance, une parole enfin qui réalise ce qu’'elle
dit, une parole actrice, créatrice, puissante. C’est une
parole qui révele la vérité de Dieu, qui met a nu les hommes,
qui délivre et qui sauve. Cette parole, c’est Dieu lui-méme
qui la prononce.

La foule comprend que ce prédicateur n’est pas comme les
autres, les enseignants habituels, les scribes, non, c’est
vraiment un prophete de Dieu. D’ailleurs la puissance de sa
parole, suscitant 1’'obéissance d’'étres spirituels puissants,
montre bien qu’il est supérieur.

Pourtant, la foule s'’arréte la. Elle s’interroge, troublée,
préoccupée par son enseignement, par sa puissance, incapable
d'aller plus loin, de relier ces événements aux prophéties
anciennes qui annoncaient le Messie, incapable de bien
comprendre que le temps est venu, que Dieu s’est approché. La
perplexité de la foule annonce déja la diversité des réactions
que rencontrera Jésus et les difficultés a accepter vraiment
qui il est.

Conclusion

Ce premier miracle de Jésus, bien mis en valeur par Marc qui
dit aussi plus loin que Jésus a réalisé de nombreux exorcismes
et guérisons, tout au long de sa prédication en Galilée, ce
miracle révele déja des aspects importants de la personne et
de la mission de Jésus. Jésus homme est aussi fils de Dieu, le
saint, le consacré, envoyé parmi les hommes pour les délivrer



du mal. Ce miracle nous montre que la compassion de Dieu est
premiere, son amour et sa grace pour sauver des hommes
défigurés, déformés par le mal. Il nous révele déja la
victoire de Dieu sur le mal, sans dire encore comment, mais en
montrant le caractere inéluctable de cette victoire. Devant
Jésus, devant ce sauveur, nous sommes appelés a croire, a
reconnaitre qui il est, pas en paroles seulement, mais de tout
notre ceur, pour le laisser nous délivrer de tout ce qui
écrase, afin de vivre pleinement le repos de la relation avec
Dieu.

Jaloux de la grace !

https://soundcloud.com/eel -toulouse/jaloux-de-la-gr-ce

Lecture biblique : Jonas 3.1-4.3

Le livre de Jonas est plein d’ironie. On pense surtout a la
fin du récit, avec 1’épisode du ricin que Dieu fait pousser
puis sécher, pour donner une lecon au prophete qui est en
train de bouder ! Mais il y a aussi le début du livre, avec la
fuite de Jonas suite a l’appel de Dieu. Non, il n'’ira pas ou
le Seigneur veut l1’envoyer ! Il s’enfuit méme dans 1la
direction opposée.. avant d’'étre rattrapé par le Seigneur qui
déclenche une tempéte et s’arrange pour que Jonas, jeté a la
mer, soit gobé tout rond par un gros poisson et recraché sur
la terre ferme. Retour au point de départ pour le prophete,
non sans avoir passé trois jours dans le ventre d’un poisson !
Drole d'histoire.. Mais notre chapitre aussi a son lot
d’'ironie !

En effet, que demande le Seigneur a Jonas ? « Debout ! Va a
Ninive, la grande ville. Annonce-lui le message que je te
donne. » (v.2). Mais souvenons-nous de qui est Ninive ! (C’est


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/01/25/jaloux-de-la-grace/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/jaloux-de-la-gr-ce

la capitale de 1’Assyrie, le peuple qui fait peur a toute la
région. Un monstre dévastateur qui conquiert, pille et
détruit, partout ou il passe. De plus, notre texte décrit la
ville comme étant extraordinairement grande : il faut trois
jours pour la traverser. Et Jonas, prophete de ce petit peuple
d'Israél, doit aller dans cette ville, la traverser tout en
annoncant haut et fort sa destruction prochaine. Honnétement,
je comprends pourquoi Jonas n’'avait pas envie d'y aller !!!

Imaginez le pauvre Jonas, traversant la ville toute la journée
et proclamant « Dans quarante jours, Ninive sera détruite ! »
Logiquement, il aurait du se faire massacrer quelques minutes
a peine apres son arrivée ! Et c’est la que le récit du livre
de Jonas nous prend encore a contre-pied. Contre toute
attente, toute la ville entre dans une démarche de repentance,
comme un seul homme. Le roi de Ninive lui-méme descend de son
trone et s’assoit sur la cendre en signe de deuil. I1 ordonne
a tout le monde de suivre son exemple. Il fait annoncer dans
toute la ville que plus personne ne doit boire ni manger, et
tout le monde doit revétir 1'habit de deuil. Et pour étre sir
que personne n'est oublié, non seulement les habitants doivent
le faire, mais les animaux aussi ! J'avoue que je ne sais pas
trop a quoi pouvait bien correspondre des habits de deuil pour
les animaux..

La réaction est si soudaine et si excessive qu'’elle en devient
presque comique. Et on n’en a pas fini avec les surprises
puisque la conclusion du chapitre est étonnante : « Dieu voit
leurs efforts pour abandonner leur mauvaise conduite. Il
change d’avis. Il regrette le mal qu’il voulait leur faire, et
il ne le fait pas. » (v.10)

Dieu change d’avis ! Ou comme le traduisent d’autres versions,
« 11 revient sur sa décision » ou « il renonce au mal » qu’il
avait annoncé. Ce changement d’'avis de Dieu déclenchera 1la
colere de Jonas car lui, il l’avait vu venir : « Je le savais
bien, tu es plein de tendresse et de pitié, patient, plein
d’'amour, et tu regrettes tes menaces. » (4.2)



C'est quand méme étonnant : étre en colere parce que Dieu est
plein d’amour ! Mais du coup, on comprend que la vraie raison
pour laquelle Jonas ne voulait pas aller a Ninive, ce n’était
pas la peur d’étre tué par les assyriens mais la peur que Dieu
pardonne a ses ennemis ! Ici encore, incroyable ironie..

Cette ironie qui parcourt tout le récit de Jonas donne a ce
livre un caractéere unique au sein de la Bible. Son humour veut
nous faire réfléchir, nous interpeller, voire nous bousculer.
A sa facon, le livre de Jonas est un ouvrage satirique !

Jonas : jaloux de la grace !

Dans ce livre qui porte son nom, Jonas n’est pas vraiment a
son avantage. C’est un peu un anti-héros. Ses réactions
colériques, boudeuses, excessives, le font apparaitre comme un
prophete jaloux de la grace de Dieu. Il ne veut pas que les
habitants de Ninive puissent en profiter !

C'est d'autant plus étonnant que lui-méme est au bénéfice de
la grace de Dieu, miraculeusement sauvé de la noyade par Dieu
a travers le poissons envoyé par Dieu. Mais pour Jonas, la
grace, la bonté de Dieu, elle est pour lui, elle est pour son
peuple. Mais pas pour ces paiens. Ils ne la méritent pas !
Comme si la grace se méritait..

Dans quelle mesure ne risquons-nous pas, nous aussi, d’étre
jaloux de la grace de Dieu ? La bonté de Dieu, elle est pour
tous ou elle n’'est pas. Comme le dira Jésus : « (Dieu) fait
lever son soleil sur les méchants et sur les bons. Il fait
tomber la pluie sur ceux qui se conduisent bien et sur ceux
qui se conduisent mal. » (Mt 5.45)

En réalité, étre jaloux de la grace c’est démontrer qu’on n'a
pas compris ce qu’est la grace. L’exclure pour les autres,
c'est s’en exclure soi-méme. C’est oublier que j'ai, moi,
autant besoin de la grace de Dieu que celui qui ne pense pas
comme moi, qui ne croit pas comme moi, qui ne vit pas comme
moi.



Voila pourquoi Jésus nous invite méme a aimer nos ennemis et a
prier pour ceux qui nous persécutent !

Dieu : du jugement a la grace

Dieu lui-méme est un acteur étonnant du récit de Jonas.
Etonnant par les moyens qu’il met en euvre (la tempéte, le
poisson, le ricin) pour accomplir son plan par le prophete.
Etonnant, voire déroutant, dans sa facon d’agir, donnant
l'impression de changer d’avis de facon tout a fait
imprévisible.

Derriere cette expression, il y a sans doute une part
d’anthropomorphisme, en attribuant a Dieu des comportements
humains. Mais le « changement d’avis » de Dieu décrit surtout
la réponse qu’il offre a la repentance des habitants de
Ninive. Comme ils ont changé d’attitude envers 1lui, Dieu lui
aussi change d’attitude envers eux. Et il fait grace..

Evidemment, ce qui nous étonne, c’est que le message adressé
par Jonas aux habitants de Ninive ne laissait pas vraiment
d'espoir. Il n'y avait aucun appel a la repentance. Et
pourtant.. Jonas lui-méme n'était pas dupe. Il avait compris
avant tout le monde les intentions de Dieu. Méme si ce n’est
pas dit, la repentance suspend toujours le jugement de Dieu.
Comme le dit si bien Jonas, Dieu est bon, plein de tendresse
et de compassion. Jamais il ne restera sourd a un cri de
repentance, jamais il ne sera insensible a un ceur brisé.

Il y a la un enseignement essentiel quant aux jugements de
Dieu annoncé dans sa Parole. Ils sont toujours la pour nous
inviter a la repentance. Les prophéties divines ne sont pas
des prévisions inéluctables, le reflet d’'un destin inflexible
et aveugle. Elles sont l'’expression du projet de Dieu, qui
inclut des mises en garde et des interpellations, ou des
encouragements et des promesses. Les prophéties ne sont pas la
pour nous informer, elles sont la pour nous interpeller.

Nous ne devons pas étudier les prophéties bibliques pour en



tirer une hypothétique chronologies des événements a venir,
quand ce n'est pas chercher une date pour la fin du monde !
Nous devons les étudier, et les écouter, pour comprendre le
projet de Dieu pour nous, et pour ajuster notre vie, nos
pensées, notre comportement en fonction de ce projet. Quitte a
devoir entreprendre des changements radicaux.

Conclusion

J'ai appelé tout a 1'heure le livre de Jonas un ouvrage
satirique. En effet, il manie 1’humour, 1l’ironie, voire une
certaine caricature, pour 1interpeller 1les consciences.
Derriere le personnage de Jonas, c’'est le peuple d’'Israél,
jaloux de la grace de Dieu, qui est visé. Comme le seront les
Pharisiens au temps de Jésus, fiers d’étres, eux, descendants
d’Abraham et auxquels Jésus répondra, non sans humour, que de
quelques pierres le long du chemin il peut faire des
descendants d’Abraham ! Comme peuvent 1’'étre aujourd’hui,
peut-étre, ceux qui se contentent d’appartenir a une famille
protestante, ou d’'avoir recu une éducation chrétienne, ou
d’avoir été baptisé, ou d’étre membre d’une Eglise
évangélique !

Clairement, dans le livre de Jonas, ce n’est pas le prophete
qui donne l’'exemple mais les habitants de Ninive. Ce n'est pas
le bon croyant, serviteur de Dieu, mais ce sont les paiens. Ce
sont leurs cris que Dieu entend. Car ce qui compte devant
Dieu, ce ne sont ni nos origines, ni notre éducation, ni notre
appartenance religieuse mais notre ceur, aujourd’hui. Est-il
tourné vers Dieu ou fermé sur lui-méme ? C’'est la vraie
guestion que nous devons nous poser..



