L’appel a une vie juste

https://soundcloud.com/eel-toulouse/lapppel-une-vie-juste

Lecture biblique Amos 2.6-8

Le prophete Amos préche au 8° siecle avant Jésus-Christ, c’est
un éleveur juif qui va s'adresser essentiellement au royaume
du Nord d’'Israél — le royaume d’'Israél s’'étant divisé environ
150 ans avant Amos. Le royaume du Nord, Israél, composé de dix
tribus sur les 12, est beaucoup plus grand et important que le
royaume du Sud, Juda, qui n'a gardé que le territoire de 2
tribus, autour de Jérusalem et du Temple. A 1’époque d'Amos,
le royaume du Nord vit une période faste, riche, prospere —
apparemment tout va bien. Amos va pourtant aller a la
rencontre des dirigeants du Nord pour révéler le point de vue
de Dieu sur la vie de ce royaume.

Lecture PVI

1) Le constat d’un peuple
corrompu

Par le prophete Amos, Dieu dénonce la corruption qui gangrene
son peuple, il la dénonce ici rapidement, mais il développera
ses accusations dans les chapitres qui suivent. E parlant de
corruption, on vise la corruption judiciaire, bien sdr, mais
au-dela, c’est 1la mentalité de tous les dirigeants qui est
visée, puisqu’ils vivent tous d’une maniere tordue, décalée de
la volonté de Dieu, en détournant les lois a leur profit ou
simplement en les transgressant. Ainsi, Amos releve quelques
scandales quotidiens de la vie dans le royaume du Nord.

Par exemple, a 1’'époque, se vendre comme esclave était une
possibilité pour payer ses dettes, quand on n'avait plus
aucune ressource pour les rembourser, et l’esclavage durait le


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/12/lappel-a-une-vie-juste/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/lapppel-une-vie-juste

temps équivalent au remboursement, comme un paiement en
nature, en travail. Amos dénonce le fait de forcer des gens a
se vendre pour des dettes dérisoires, d’en venir a priver des
compatriotes de leur liberté alors que d’'autres solutions
étaient envisageables. Les juges vont méme jusqu’'a décréter la
vente d’innocents parce qu’un tel leur a donné un bon pot-de-
vin. Quand les gens ne sont pas vendus, on réquisitionne leurs
biens, on en profite largement, sans respecter les conditions
de gage et de prét, et on en profite notamment lors du culte,
apportant au culte des biens acquis de maniere injuste.

Autre exemple, au verset 7, ou un homme et son fils ont des
relations avec la méme femme. Il s’agit slrement de servantes
employées de maison, privées de respect et de protection,
livrées a la merci de leurs employeurs. Amos s'attaque, la,
moins a la dépravation sexuelle ou a 1l'adultere qu’a la
vulnérabilité des petits, des employés, des pauvres, qui
subissent des abus de toute sorte et ne peuvent pas se
défendre.

En quelques phrases, Amos nous livre le portrait décapant
d’'une société ou regnent 1’'injustice, les inégalités, Tles
abus, la loi du plus fort, la cruauté et 1’appat du gain.
Cette société, ce n’'est pas le monde paien, c’est Israél,
c'est le peuple de Dieu ! Dieu accuse son peuple d’'avoir
transgressé ses commandements, pas seulement sur le plan
religieux ou moral, mais aussi sur le plan social, civil : la
justice est mal appliquée, les employés travaillent dans des
conditions dangereuses, etc. On touche 1la a une spécificité de
la situation d’'Israél dans 1'A.T. : Israél est a la fois un
groupe religieux, qui honore le Dieu d’Abraham, Isaac et
Jacob, leurs ancétres, mais c’'est aussi une réalité politique,
une nation souveraine. Et dans les lois que Dieu a données a
Moise, il y a des regles morales (tu ne tueras pas), des
regles cultuelles (voici comment faire un sacrifice) et des
regles civiles (si quelqu’un a tué, voici la procédure). Ces
regles civiles gerent 1la vie en société, comme nos 1lois



francaises, formulées et appliquées par 1’Etat.

Une des difficultés pour les chrétiens, par rapport a ces
textes, c'est que notre réalité est différente. L’Eglise est
une réalité religieuse, car nous sommes rassemblés autour de
Jésus-Christ, le Messie qu’attendait Israél, mais nous ne
sommes pas une nation, nous sommes de toutes les nations, nous
venons de différents pays, nous nous réunissons dans
différents pays, et nous ne nous identifions pas a un Etat. Du
coup, on ne peut pas juste transposer les regles de la vie de
la nation religieuse d’'Israél a notre situation, et quand on
it U’AT, on se pose souvent la question : qu’est-ce qui reste
valable pour nous aujourd’hui ?

I1T me semble que ce qui reste toujours valable, méme dans des
lois juridiques qui ne nous concernent pas directement, méme
dans des lois sociales qui ne sont pas les mémes que dans
notre pays, ce sont les valeurs que Dieu nous révele. Derriere
les lois et les regles données a Israél, et derriere les
accusations de Dieu face a un peuple qui ne respecte pas la
loi, on découvre 1les principes, les valeurs, les
préoccupations de Dieu, qui est le méme hier, aujourd’hui, et
demain. J'aimerais, a partir du texte d’Amos et de ses
dénonciations, simplement relever deux principes pour nous
aujourd’hui.

2) Culte et vie quotidienne

Le premier principe que j’'aimerais relever, c’est le lien
entre le culte et la vie quotidienne. Amos dit qu’en écrasant
les pauvres, en commettant des abus a 1’égard des petits, en
vivant de maniere injuste, on insulte 1’honneur de Dieu, ou
dans une autre traduction, on profane son nom. Autrement dit,
notre vie de tous les jours, nos choix, nos attitudes, nos
paroles et nos gestes, toute notre vie concerne Dieu.

En effet, méme si notre relation avec Dieu commence souvent
dans par des questions spirituelles — qui est Dieu, quel



regard Dieu porte-t-il sur moi, quelle espérance devant la
mort — notre relation avec Dieu a un impact au-dela du cadre
spirituel. En réalité, Dieu nous invite tous entiers dans
cette relation avec lui, en prenant en compte 1’intégralité de
notre personne, de nos actes, nos pensées, nos projets, nos
relations.

Amos nous décrit une situation ou le mal perpétré au quotidien
corrompt le culte, la relation avec Dieu : aucune louange
n’'est acceptée, aucun sacrifice n’'est apprécié, venant de ceux
qui se complaisent dans le mal envers autrui. De maniere plus
fondamentale, notre péché envers autrui entrave notre relation
avec Dieu. La solution que Dieu nous apporte a ce probleme,
c’'est la croix de Jésus-Christ, qui inverse la tendance, en
nous réconciliant d’'abord avec Dieu, en nous justifiant, en
nous rendant proches de lui, ce qui va influencer notre vie de
tous les jours et y implanter les caractéristiques de la vie
avec Dieu : justice, paix, vérité, amour etc. En Jésus-Christ,
notre relation avec Dieu est redressée, ce qui doit nous
conduire a redresser nos relations avec les autres.

Comment la justice et la vérité et la paix et 1’amour
découverts aupres de Dieu peuvent-ils redresser notre vie
quotidienne, en famille, au travail, dans notre voisinage, de
facon a ce que notre vie corresponde aux valeurs de notre
créateur ?

Trés concretement, ca commence par nourrir notre relation avec
Dieu, apprendre a le connaitre, découvrir sa vision des choses
(souvent tres différente de la notre) et nous approprier ses
valeurs. Ca passe par la lecture de sa Parole et par la
priere, ou on apprend a demander ce que Dieu veut et non pas
ce qui nous arrange. En nous mettant a 1’écoute de Dieu, nous
apprenons ce qui est droit, bon, saint, juste, parfait.

Cela étant, il ne suffit pas de savoir pour faire. Je pense
que beaucoup des personnes critiquées par Amos savaient, en
théorie, qu’il y avait des lois pour protéger les faibles, les



innocents, les employés, mais ils ne les mettaient pas en
pratique. Pour passer du savoir a la pratique, il me semble
que Dieu nous donne deux aides : le Saint Esprit et l'Eglise.
Le Saint Esprit travaille dans notre ceur, et la communauté de
nos freres et seurs en Christ nous encourage de l'’extérieur.
C’est avec d’autres chrétiens, qui ont un point de vue et une
expérience différents de nous, que nous pouvons chercher
ensemble comment améliorer telle attitude, concretement,
comment redresser telle relation. Ca se fait un peu au culte,
mais il est essentiel que chacun ait un moment, un lieu, de
partage dans 1’église avec d’autres chrétiens, pour aborder
ces mille défis que nous avons tous, pour écouter ensemble ce
que Dieu veut nous dire, tres concretement, pour prier, pour
s’encourager les uns les autres, pour apprendre ensemble a
laisser la vie avec Dieu transformer notre vie de tous les
jours.

3) Le soucli de Dieu pour 1la
justice

Le texte d’Amos attire notre attention sur ce qui est
important aux yeux de Dieu : notre vie, dans son intégralité.
Vous avez remarqué, peut-étre, que dans ce texte, Dieu
concentre ses accusations sur des problemes sociaux, de
justice collective. Dieu est le Dieu des veuves et des
orphelins, le champion des petits, des faibles, des victimes.
I1 est du co6té de ceux qu’on rejette, qu’on méprise, qu'’'on
écrase, qu’'on harcele, qu’on brutalise. Admettons-le, cet
aspect de la justice de Dieu, nous l’'oublions parfois. Pour
nous, chrétiens, vivre de maniere juste, c’est souvent une
question de morale personnelle : ne pas mentir, ne pas se
saouler, étre fidele.. Mais ce souci de justice globale,
sociale, nous échappe parfois. Nous avons tendance a nous
focaliser sur les questions de morale personnelle, familiale,
en oubliant la morale sociale. Je ne parle pas de politique,
pas du tout, en tout cas pas dans le sens d’'un programme de



parti, mais du souci de la justice commune qui dépasse notre
moralité individuelle.

Est-ce que 1’église doit, comme Amos, dénoncer les maux de
notre société et s’élever contre ses inégalités, son
injustice, ses travers ? Le NT ne nous rien, directement, sur
cette question. On peut répondre « non », parce que cette
société n’est pas le peuple de Dieu, c’est l'église ; on peut
aussi répondre « oui », pour annoncer et favoriser la justice
de Dieu dans 1le monde. Si on répond oui, et qu’on veut
dénoncer les travers de notre société, alors il me semble
qu’il nous faut refléter les préoccupations de Dieu, et pas
simplement s'’exprimer sur des problemes familiaux ou
individuels, mais qu’on peut, au nom du Dieu juste, au sens
fort, appeler a la défense des faibles, a la lutte contre la
corruption, a la protection des petits, a la lutte contre
l'esclavage etc. C’était un des buts du défi Michée, par
exemple, qui interpelle les dirigeants mondiaux sur la justice
sociale.

Méme si on considere que ce n'est pas le role de 1’'église de
dénoncer les travers de la société, parce que ce serait deux
mondes étanches, 1'interpellation de Dieu demeure : comment
favorisons-nous en tant qu’église la justice de Dieu ? Souvent
nous nous préoccupons des questions de pureté, de vérité, mais
comment vivons-nous cet appel au respect des petits, a
L’accompagnement des faibles ? L’évangile dépasse le culte
dominical, il nous fait approcher du Royaume de Dieu, un
royaume ou la justice et 1la paix habiteront. Comment
préparons-nous ce royaume ? Comment 1’annongons-nous ? Ces
réponses passent par 1l'association 1901 de notre église,
association d’entraide et d'activité chrétienne, mais ce ne
sont pas des réponses secondaires, ou déconnectées de notre
foi. Jésus nous appelle a avoir faim et soif de justice, a
étre des ouvriers de paix, a nous préoccuper des petits
comment voulons-nous répondre ensemble, en église, a cet
appel 7



Prions : merci Seigneur parce que tu n’es pas le Dieu d’'une
religion, mais tu es le Créateur qui as donné ton Fils pour
racheter le monde, pour recréer un monde ou ta paix et ta
justice habiteront. Pardonne-nous nos eilleres, élargis notre
regard : montre-nous comment ton Evangile peut transformer
notre vie, comme un signe aujourd’hui du royaume qui vient.
Donne-nous soif d’une vie plus proche de toi, qui reflete
toujours davantage tes valeurs. Elargis aussi notre regard au-
dela de notre vie personnelle et donne-nous faim de justice
pour les autres. Fais de nous des ouvriers de paix, porteurs
de la paix acquise a la Croix, dans 1’attente de ton Royaume.

La résurrection de Jésus, un
Dieu quli nous échappe

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-r-surrection-de-j-sus-u
n

Lecture biblique: Marc 16.1-8

Le récit qui termine 1’évangile de Marc nous laisse sur notre
faim : pas de corps, pas d’explication sur la résurrection,
pas de rencontre avec le ressuscité, juste quelques femmes et
un homme, une consigne qui n’est méme pas mise en cuvre. La
fin de cet évangile est abrupte : les femmes n’ont rien fait
car elles avaient peur, et nous restons comme en suspens, au
point tres t6t dans 1’histoire de 1’'église, il y a eu la
tentation de donner une vraie fin, en ajoutant une conclusion
rassurante. Pourtant, l’originalité de Marc, qui s’arréte plus
t0t que les autres évangélistes, a le mérite de nous plonger
dans 1’intensité de ce qui s’est passé et de faire résonner
encore jusqu’'a aujourd’hui l’interpellation de ce matin de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/05/la-resurrection-de-jesus-un-dieu-qui-nous-echappe/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/05/la-resurrection-de-jesus-un-dieu-qui-nous-echappe/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-r-surrection-de-j-sus-un
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-r-surrection-de-j-sus-un

Paques.

1) Un choc quli déchire
l’ordinaire

Pour décrire cet événement indescriptible, Marc choisit de
nous montrer la scene du point de vue des femmes qui
découvrent le tombeau vide. Il prend le temps de nous décrire
leur état d’esprit : malgré leur chagrin apres le supplice et
la mort du Maitre, elles s'affairent pour achever
l’enterrement. Aprés la crucifixion, elles ont repéré dans
quel caveau on placait le corps de Jésus mort, et, des que le
sabbat, jour férié, est passé, elles achetent les huiles
nécessaires pour parfumer le mort, et éviter qu’il ne sente
trop. Le lendemain matin, elles partent des le lever du soleil
vers la tombe, pour ne pas perdre de temps. Avec bon sens,
elles réfléchissent en chemin aux détails pratiques, et 1a,
mince, elles se rendent compte qu’elles n’ont pas pensé a
tout : la grande pierre qui ferme le caveau est trop lourde
pour qu’elles puissent la déloger. Espérant trouver quelqu’un
sur place, un gardien, un soldat, un visiteur, elles
continuent leur route.

En arrivant, c’est étrange, la pierre est déja roulée. Bon,
elles entrent et elles trouvent dans la petite entrée du
caveau un jeune homme, rayonnant, qui les fait presque
sursauter de surprise et de crainte : qui est cet homme ? que
fait-il ici ? Est-ce qu’elles se seraient trompées de
tombeau ? Le jeune homme les rassure — c’est bien la tombe de
Jésus, de Nazareth, crucifié le vendredi d’avant. Mais apres
les avoir rassurées, il les jette dans la confusion : Jésus
n'est plus la, oui il s’est levé, il est parti et il laisse un
message a transmettre aux apbtres : rendez-vous en Galilée.
Prises de panique, les femmes s’enfuient au plus vite, et
s'arrétent, grelottantes, hébétées, en essayant d’encaisser le
choc de cette nouvelle.



En décrivant la scene du point de vue des femmes, Marc évite
le surnaturel, le merveilleux, le glorieux, méme. Tout est
ordinaire, et le tombeau vide apparait presque comme un
accident, une déviation en cours de route : ah non, vous ne
pouvez pas embaumer le corps, il n’est pas la. Le messager ne
prend particulierement de pincettes, il n’explique rien,
simplement Jésus n'est plus la et voici ou vous pouvez le
trouver. La résurrection, flash de vie divine qui vient
déchirer 1la mort et la fatalité, 1la résurrection n’est pas
donnée a voir, elle n'est pas décrite, il n'y a pas de mots
pour rendre compte d’'un tel chamboulement.

Notre seule échelle pour mesurer l’ampleur de ce qui s’est
passé, c’'est la réaction des femmes. Ce sont des femmes de bon
sens, des femmes pratiques qui ont en vu et qui ne se laissent
pas facilement impressionner : elles ont suivi Jésus, elles
l'ont vu agoniser sur la croix, elles ont 1l’habitude de
s’'occuper des cadavres parfois abimés. Pourtant, la, elles
sont terrifiées. ter-ri-fiées ! Le tombeau vide, c’est
1'écroulement de leurs certitudes, de leurs habitudes, de ce
qui est le plus sir dans notre vie, le plus universel : nous
mourrons tous un jour. Cette certitude est ébranlée : la mort
n'a pas eu le dernier mot, et Jésus en est sorti. Plus elles y
pensent, plus elles ont le vertige devant ce tombeau vide,
trace en creux de 1l’intervention du Dieu vivant qui déchire
L'horizon, qui franchit les frontieres de l’ordinaire : Jésus
s'est réveillé, la vie de Dieu a triomphé de la mort.

Ce matin-la, tout est pareil, mais tout est différent. Nouveau
jour, nouvelle semaine, nouvelle ere : dans le quotidien, la
vie de Dieu a fait irruption.

2) Ou voir Jésus ? L’invitation a
se mettre en route

Le tombeau vide n’a pas de sens en lui-méme, c’est une
empreinte, un manque qu’il faut interpréter, et sans la parole



du messager qui affirme la résurrection de Jésus, son réveil
d'entre les morts, ce tombeau vide pourrait avoir un tout
autre sens : déplacement du corps, vol.. Il en est du matin de
Paques comme des autres interventions divines : les faits ne
parlent pas d’'eux-mémes, mais ils demandent de se mettre a
1’écoute de Dieu pour les comprendre et en saisir la portée.

La parole du messager, au matin de Paques, est centrale,
cruciale, et réserve d’autres surprises que le miracle inoui
de la résurrection du Christ. En effet, le messager confirme
aux femmes que Jésus s'’est dérobé a la mort, d’'une part, mais
aussi a leurs yeux. Plus tard, le ressuscité apparaitra, mais
dans un premier temps, comme pendant sa vie sur la terre, il
est insaisissable. Devant ceux qui voulaient faire de lui le
Roi, le libérateur, le vainqueur triomphant, sans comprendre
le chemin douloureux qu’'il avait choisi, il se dérobait.
Devant ceux qui venaient a lui par soif de spectaculaire, sans
se soucier de Dieu, il se dérobait.

Je me demande s’il n'y a pas la la méme dynamique : ce miracle
est tellement extraordinaire, grandiose, bouleversant, que
peut-étre les femmes n’'auraient pas pu entendre ce que Jésus
avait a leur dire si elles l’avaient vu, dans sa gloire de
ressuscité. Submergées de soulagement, de joie,
d’émerveillement, d’adoration-méme, elles auraient peut-étre
été sourdes a ce que Jésus voulait leur dire. Avouons que
c’'est notre tendance, d’enfermer Dieu méme dans sa puissance,
méme dans ses miracles, et d’étre sourds a ce qu’il veut nous
dire. Nous sommes tellement enclins a nous choisir un Dieu
qu’on peut mettre sous vitrine, posséder, maitriser, que
devant ses miracles et sa grandeur nous sommes parfois tentés
de nous dire : ce Dieu-la va changer ma vie, j'ai besoin de

ca, Ca.

Mais il n’est pas ici, il ne se laisse pas enfermer, ni par la
mort, ni par notre vision limitée, ni par nos désirs, nos
questions. Il n'est pas un porte-bonheur qui améliore notre
quotidien, mais il est Dieu, grandiose, insaisissable. Et il



veut nous parler. Le miracle n’est pas seulement un événement
extérieur qui nous subjugue, comme les chutes du Niagara ou
une étoile filante, c’est wune interpellation, c'est
Ll’'intervention de Dieu qui veut résonner dans notre vie, dans
le ceur des femmes ce matin-la et dans le n6tre aujourd’hui.

En fait, 1’absence de Jésus oblige les femmes a se mettre en
route pour le rencontrer. Elles sont obligées de faire ce pas,
de prendre cette décision de foi : il est vivant, et s’'il est
vivant, il faut le suivre, comme elles l’ont suivi quand il
sillonnait les routes. Le messager les envoie en Galilée, la
région ou tout a commencé pour Jésus et ses disciples. Il les
appelle a se remettre en marche, a ne pas laisser le miracle
de la résurrection devenir une piece de musée, qui prendra la
poussiere et, une fois la premiere surprise passée, ne
suscitera plus que des « oh » et des « ah ». Non, la
résurrection est un réveil, non seulement pour Jésus qui est
revenu d’'entre les morts, mais aussi pour nous, Ll’'occasion
d’ouvrir les yeux sur ce que Dieu a fait, sur ce que Dieu est,
sur sa puissance et ses promesses. C'est 1l’occasion de sortir
de nos carcans, de notre fatalité, de nos propres tombes, pour
nous mettre en route a la suite du Christ, les yeux ouverts
sur un nouvel horizon ou 1’aube parait, ou la lumiere de Dieu
vient nous illuminer, et entrer dans les projets de Dieu.

Conclusion

Marc nous laisse devant le tombeau vide, au c6té des femmes
paniquées, ou résonne encore l'invitation a croire a
l’incroyable et a se mettre en route. Méme si, par d’autres
évangiles, nous savons que les femmes ont fini par transmettre
le message et rejoindre Jésus, restons quelques instants avec
elles, dans ces premiers moments de stupeur et de crainte.
Est-ce vrai ? Y croirons-nous, aujourd’hui encore ? croirons-
nous que la mort n’'a pas eu le dernier mot ? Et si nous le
croyons, accepterons-nous de quitter nos plans, nos habitudes,
nos routines rassurantes et fatales, pour marcher derriere le



Christ ressuscité, sur cette route inconnue qui nous conduit
vers le Dieu vivant ?

L’humilité et la gloire

https://soundcloud.com/eel-toulouse/lhumilit-et-la-gloire

Lecture biblique : Philippiens 2.6-11

C'est aujourd’hui le dimanche des Rameaux ou nous lisons le
récit de 1’entrée de Jésus a Jérusalem. Cet hymne de
Philippiens 2 permet d’'éclairer ce récit de facgon
intéressante.

L’entrée de Jésus a Jérusalem est pleine de paradoxes
acclamé par la foule comme un Roi entrant dans la ville, c’est
pourtant vers son supplice que Jésus se dirige. Cette méme
foule criera quelques jours plus tard : « crucifie-le ! »

Un paradoxe auquel répond le contraste saisissant de 1’hymne
de Philippiens 2, entre 1'humiliation et la gloire, a la fois
celle qui précede et qui suit 1'humiliation du Christ jusqu’a
la croix.

Jésus entre a Jérusalem sur le dos d’'un ane. Ce n'est pas une
monture indigne d’un roi, notamment en temps de paix. On
préférera le cheval sur le champ de bataille ! C’est donc bien
dans la posture d’un roi que Jésus entre a Jérusalem et qu’il
est acclamé. Pourtant son entrée n’est pas triomphaliste mais
humble : 1’évangile précise que c’est sur un simple anon qu’il
s’assied..

Jésus entre donc a Jérusalem comme un roi en temps de paix..
mais il y rencontrera la haine et la violence des hommes. Il
entre a Jérusalem humblement sur le dos d’un anon.. mais il


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/29/lhumilite-et-la-gloire/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/lhumilit-et-la-gloire

subira 1’humiliation supréme d’'un proceés injuste, des
moqueries et de la mort infamante de la crucifixion.

En réalité, 1’entrée de Jésus a Jérusalem est a 1l’'image de
l'incarnation, de la venue du Fils de Dieu sur terre en tant
qu’homme. Celui qui entre a Jérusalem si humblement est bien
celui qui est né dans une étable au sein d’une famille modeste
plutdét que dans le palais de la capitale. Et 1’incarnation est
bien au ceur de 1'hymne de Philippiens 2 ou le Fils accepte de
quitter la gloire pour venir sur terre. Le Roi choisit de
devenir humble serviteur, le Fils de Dieu entre a Jérusalem
sur le dos d’'un anon.

Mais il est aussi question de gloire le jour des Rameaux. Une
gloire, certes, paradoxale qui se manifeste dans les
acclamations de la foule. Des acclamation superficielles mais
bel et bien annonciatrices de la gloire a venir pour le
Christ. Cette gloire éclatante que 1’hymne de Philippiens 2
annonce, le jour ou tout genou fléchira devant lui.

Humilité et gloire sont donc les points commun aux deux
textes. Mais nous allons maintenant nous centrer sur 1’hymne
de Philippiens 2.

L’humilité au coeur

Si 1l'idée d'humilité est au ceur de cet hymne, elle est aussi
au ceur de la Bible en général. Dans 1'Ancien Testament, de
nombreux textes évoquent Dieu qui abaisse les orgueilleux et
éleve les humbles. Dans son enseignement, Jésus prolonge cette
insistance sur 1'humilité, par exemple en affirmant que le
Royaume de Dieu appartient a ceux qui sont comme des petits
enfants. Dans cette perspective, 1l’'hymne christologique de
Philippiens 2 sert de point d’appui a une exhortation au
service mutuel, dans 1'humilité, en considérant les autres
comme Supérieurs a nous-mémes.

L’humilité apparait comme une valeur supréme du Royaume de
Dieu, avec le petit enfant comme modele de citoyen du Royaume



et le service comme norme dans les relations au sein du
Royaume de Dieu.

Avouons-le, nous sommes la a l’opposé de 1l'esprit de notre
monde d’aujourd’hui, ou c’est la performance qui est
valorisée, ou la réussite est celle qui se voit, qui s’affiche
sur Internet, peu importe si c’est au détriment des autres.

Or, on ne peut pas étre humble seul. L’humilité se mesure dans
notre relation aux autres. Elle dépend autant du regard qu’on
porte sur les autres que du regard qu’on porte sur soi. Il
s’agit de considérer les autres comme supérieurs, pas de se
considérer comme inférieur aux autres. C’est une nuance qui a
de 1’importance. Etre humble, c’est se faire serviteur de mon
prochain. Ce n'est pas dire « je ne vaux rien » mais c’'est
choisir de s’ouvrir a l’autre, ses attentes et ses besoins.

L'humilité est un choix, pas un trait de caractere que
certains auraient et d’autres pas. On n’est pas humble comme
on serait enjoué, colérique, optimiste ou perfectionniste ! On
choisit 1’humilité ou on ne la choisit pas. On prend exemple
sur le Christ ou pas..

La gloire, mais quelle gloire ?

Notre texte parle aussi de gloire. Mais de quelle gloire ? La
gloire des hommes est versatile : 1’épisode des Rameaux
1’illustre de facon évidente. L’hymne de Philippiens 2 nous
invite a chercher une autre gloire. La seule gloire que nous
devions rechercher est celle que Dieu donne. Or il ne la donne
gu’aux humbles..

Le lien entre 1’'humilité du Christ et sa gloire est
explicitement fait dans le texte de Philippiens 2. Les
souffrances et 1’'humiliation du Christ y apparaissent comme la
marque supréme de sa gloire : « Il s'est fait serviteur..
jusqu’a la mort sur une croix. C'est pourquoi Dieu 1’a
élevé.. » (v.8-9). C'est a cause de son humiliation, a cause de
sa mort sur la croix, que le nom du Christ est élevé au-dessus



de tous les autres noms.

On pourrait méme dire que la gloire du Christ est dans son
humiliation. Sa gloire, c'est d’avoir été serviteur jusqu’au
bout, jusqu’a la mort. Et cette gloire ne vient pas des hommes
qui 1’'ont crucifié mais de Dieu qui 1’a envoyé et qui 1’a
ressuscité !

Certes, un jour nous serons dans la gloire de la présence méme
de Dieu, avec le Christ devant qui toute la terre se
prosternera. Mais c¢a, ce sera pour plus tard. Aujourd’hui,
nous sommes bien souvent plut6t dans la posture de 1'humble
serviteur, parfois méme humilié. Et dans ces conditions,
aujourd’hui, notre gloire, c'est de faire la volonté de Dieu,
c’'est de se savoir aimé par Dieu, c’est de choisir au nom du
Christ de nous faire serviteur de notre prochain.

Conclusion

Examiner le récit des Rameaux a 1'aune de 1’hymne
christologique de Philippiens 2 1lui donne un relief
particulier. C’est tout le drame de l’incarnation qui s'y
manifeste. L’entrée de Jésus a Jérusalem, c’est la venue du
Fils de Dieu fait homme, comme un roi humble apportant la
paix, un roi serviteur de l’'humanité.

Mais la ou les acclamations de la foule devaient avoir un golt
amer pour Jésus, conscient que le vent allait vite tourner
pour lui, l’hymne de 1’épitre aux Philippiens évoque la gloire
que Dieu donne a son Fils, et celle a venir au jour ou tous
fléchiront le genou devant lui.

En tant que disciples de Jésus, notre modele se trouve dans le
Christ renoncant a sa gloire pour se faire serviteur, il est
dans ce roi humble marchant vers son supplice prochain. Notre
vie de disciples du Christ ici-bas n’est pas toujours glorieux
au sens humain du terme.. mais notre gloire se trouve
ailleurs : dans le regard que notre Dieu porte sur nous. C’est
sa gloire que nous voulons rechercher, pas celle des hommes !



Pour une relation nouvelle
avec Dieu

https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-relation-nouvelle

Lecture biblique: Jean 2.13-25

Jean nous dévoile un Jésus ébouriffant : en entrant dans le
Temple, il se fabrique un fouet de cordes et se met a chasser
les vendeurs installés dans le Temple, renverse les stands et
éparpille la monnaie des bureaux de change. Avec fracas, il
disperse tout le monde et fait place nette, et les quelques
mots qu’il adresse aux vendeurs comme aux autorités juives,
sont péremptoires et mystérieux. Ses gestes violents et ses
paroles étranges réveillent 1’image palotte que 1'on se fait
souvent, d’un Jésus doux et calme, tendre et paisible.

Si Jean décide de nous dévoiler ce Jésus enflammé, des le
début de son ministere, alors qu’il se montre assez sélectif
dans les actes de Jésus, préférant retranscrire ses discours,
c’'est qu’il veut nous montrer comme cet acte est révélateur de
la mission et de 1’'identité du Christ.

1) Jésus le Fils vient purifier
le culte

D'abord, voyons de plus pres quelle est la situation qui
suscite une action aussi dramatique de la part de Jésus. Des
vendeurs d’animaux et des changeurs de monnaie sont installés
dans le temple de Jérusalem, lieu de culte, lieu de rencontre
privilégié entre Dieu et son peuple. Autour du centre sacré du
Temple, différentes cours accueillent les adorateurs

d’abord, au plus pres, les prétres, puis, les Israélites, puis


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/10/pour-une-relation-nouvelle-avec-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/10/pour-une-relation-nouvelle-avec-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-relation-nouvelle

les femmes d’Israél, puis, tout autour, un dernier parvis,
plus vaste, ou viennent prier les croyants d’origine non-
julve.

Que font la les vendeurs et les changeurs de monnaie ? Comme
la plupart des croyants ne vivent pas a Jérusalem ni méme en
Israél, mais viennent souvent de loin pour rendre un culte a
Dieu, certains ont eu l1’'idée de proposer, a l’origine, en face
du Temple des lieux ou acheter les victimes a sacrifier (c’est
quand méme pratique de ne pas venir de Grece ou d’'Egypte en
tirant son mouton ou son beuf derriere soi !). De méme, les
changeurs de monnaie permettent de changer 1’argent étranger
en monnaie du temple, la seule a étre acceptée pour payer
1’imp6t du Temple qui concerne tous les juifs adultes. Avec le
temps, ces stands se sont déplacés jusque dans la cour la plus
excentrée, faisant de cette cour non plus un lieu de culte
pour les non-juifs mais une sorte de marché religieux.

Qu’est-ce qui énerve Jésus au point de tout chambouler, et de
chasser tous ces commercants ? Ce n'est pas tellement le
commerce qui pose probleme (nous pourrons continuer les stands
de librairie a Noél !), mais plutdét le trouble, le bruit,
l’agitation qui empéchent le recueillement devant Dieu. Comme
si quelqu’un passait dans les rangs de 1’église, au milieu du
culte, en criant : « Demandez la feuille de culte ! Demandez
une Bible ! Ca vous fera 1,50 euros ! » .. Ce serait moins une
aide qu’un obstacle au culte !

Jésus veut donc rectifier 1la situation en poussant les
perturbateurs a laisser la place libre et calme pour le culte,
en retournant dehors. Il 1le fait de maniere pour le moins
énergique, mais il faut bien ¢a pour déplacer des moutons et
des beufs !

Pourquoi Jésus prend-il cette initiative ? Parce que Jésus
n'est pas un simple adorateur qui trouve qu’on ne s'’entend
plus prier, mais il est Dieu le Fils lui-méme parmi les
hommes, et ce parasitage du culte le fait sortir de ses gonds.



C'’est en tant que Dieu qu’il vient purifier le culte, qu’il
vient recentrer 1l'attention des adorateurs sur ce qui est
essentiel : la relation avec Dieu. Jésus vient pour restaurer
notre relation avec Dieu, pour que ces rencontres soient
vraies, authentiques, et que nous puissions vraiment nous
approcher de Dieu, nous mettre a son écoute et nous confier a
lui. C’est son but en venant sur terre, sa passion en quelque
sorte, et c’'est ce qui le conduit a repousser le secondaire a
sa place.

Les vendeurs et les changeurs installés dans le temple, a
priori pour des bonnes raisons, nous interrogent sur nos
pratiques. Est-ce que parfois, méme pour des bonnes raisons,
nous n’'en venons pas a nous décentrer nous aussi de Dieu et de
L’essentiel ? Quelles sont les choses censées nous aider dans
notre relation avec Dieu qui deviennent des obstacles 7?7 des
diversions ? Est-ce que nous avons des principes, des
habitudes, qui prennent le pas sur l’essentiel, sur notre
relation avec Dieu, lors du culte communautaire, lors de nos
rencontres en semaine, ou dans notre intimité personnelle avec
Dieu ?

2) Jésus 1’Agneau annonce le
culte véritable

Devant cette initiative de Jésus, les autorités juives
viennent lui demander de prouver qu’il a bien 1’autorité pour
chambouler 1’ordre du culte. S’ensuit un dialogue un peu
irréaliste : « Quel signe miraculeux peux-tu nous montrer pour
prouver que tu as le droit d’agir ainsi ? » Jésus répond

« Démolissez le Temple et en 3 jours, je le releverai. »
« Comment ? Il a fallu 46 ans pour reconstruire ce Temple et
toli tu serais capable de le relever en 3 jours ? » Et le
dialogue s’arréte la. Jésus donne 1’'impression de répondre a
coté de la question, et devant 1’interprétation littérale de
ses paroles, il se tait.



Ce qui ressort de cet échange étrange, c’est la parole de
Jésus, décalée, incomprise, que Jean, qui connait la suite,
nous explique pour nous sortir du désarroi. Dans cette
prédiction mal comprise, Jésus fait référence a une autre féte
de la Paque, qui interviendra deux ans plus tard, et pendant
laquelle il sera mis a mort sous l’initiative de ces mémes
autorités juives. Crucifié, il se relevera pourtant trois
jours plus tard, ressuscité jaillissant de 1la mort.

Jésus relie avec force le temple et son propre corps, sa
propre personne, comme s'il était, lui, le véritable temple.
En effet, qu’est-ce que le Temple sinon le lieu ou Dieu
réside, sa demeure, le lieu qu’il remplit de sa présence ?
Jésus, Dieu le Fils devenu homme, est celui en qui Dieu
établit sa présence, il est l’'interface ultime qui nous permet
de rencontrer Dieu pleinement. Jean, dans son introduction a
l’évangile, dit de Jésus qu’'en lui, Dieu est venu habiter
parmi les hommes. Jésus est le nouveau Temple, annoncé par le
Temple de pierres dans lequel il se trouve a ce moment-la. Par
son geste, il montre comment doit se vivre la relation avec
Dieu — il purifie le temple et la maniere de rendre un culte a
Dieu — mais dans son dialogue il suggére que ce culte est
insuffisant, et que le vrai lieu de rencontre avec Dieu c’est
lui. En quelque sorte il purifie la réalité existante mais il
montre aussi qu’elle pointe vers une autre réalité.

La référence de Jésus a la croix évoque encore un autre
élément. Il en parle lors de cette de la Paque, féte qui
célebre chaque année 1’exode, ce moment fondamental ou Dieu a

délivré son peuple de 1’esclavage en Egypte, suite au 10° fléau
que Dieu envoya aux Egyptiens qui refusaient de 1libérer

Israél. Ce 10° fléau, c’'est la mort de tout premier-né, sauf
chez ceux qui ont sacrifié un agneau immaculé. Cet agneau, et
tous les autres sacrifices, montrent qu’on ne peut pas se
tenir en présence du Dieu parfait, pur, saint, et vivre. Cet
agneau nous renvoie a notre péché, a notre besoin de pardon et
de grace pour pouvoir rencontrer Dieu qui s'approche de nous.



Seulement, encore une fois, ce systeme de sacrifices, certes
instauré par Dieu, est insuffisant, car il ne nous rend pas
profondément, durablement dignes de vivre avec Dieu. En
faisant référence a sa mort a quelques Paque de la, Jésus
évoque son propre sacrifice, le sacrifice d’un homme innocent,
qui se donne volontairement a notre place, en assumant notre
culpabilité pour nous offrir sa justice. Aux yeux de Dieu,
nous sommes donc pardonnés, purifiés, saints, dignes de nous
approcher de lui.

Jésus chasse les vendeurs du temple, mais dans ce geste
énergique il y a aussi une prophétie : un jour, il n'y aura
plus besoin de sacrifice car Jésus lui-méme, 1'Agneau ultime,
parfait, prendra le péché du monde et permettra de s’approcher
librement de Dieu. Par son geste et ses paroles, il indique
que notre relation avec Dieu va se transformer : elle va étre
purifiée mais elle va aussi s’approfondir et s’intérioriser.

3) Devant Jésus le Seigneur,
comment croire ?

Face a cet événement percutant, les réactions sont variées.
L’'ap6tre Jean écrit son évangile pour que ses lecteurs
connaissent Jésus, le reconnaissent dans la foi comme Dieu le
Fils venu sauver les hommes, et se mettent a le suivre. Il a
donc souvent le souci de montrer comment les gens ont percu
Jésus, dans le but de nous interroger sur notre réaction face
a Jésus-Christ.

D’abord, on voit les autorités religieuses d'Israél qui
refusent de se laisser vraiment interpeller et qui se trouvent
des portes de sortie pour éviter de se remettre en question et
de reconnaitre le sens véritable de ce que Jésus a fait. Face
a son geste lourd de sens, ils ne cherchent pas ou est le
probleme dans leur culte mais ils s’intéressent d’abord a la
légitimité de Jésus, ils enferment le geste prophétique dans
un carcan de droits et de pouvoir, sans se douter que Jésus a



toute autorité sur ce temple. Quand Jésus leur répond, ils
s'attachent au sens premier, littéral, avec une lourdeur
d’esprit consternante. Leur obstination a se considérer comme
justes dans leur maniere de faire, en refusant toute critique
et toute remise en cause, cette obstination annonce 1la
jalousie, la défiance et 1l’envie de meurtre qui vont se
développer chez eux au point de comploter pour faire mourir
Jésus.

D'un autre c6té, il y a tous ces gens qui croient en Jésus a
cause des actes spectaculaires, guérisons et miracles, qu’il
accomplit, mais dont Jésus se méfie. Ces miracles ne sont pas
une mauvaise raison de croire en Jésus, puisqu’il les fait
aussi dans le but de susciter la foi en montrant qui il est.
Toutefois, il me semble que si Jésus reste méfiant vis-a-vis
de ces croyants, c’'est peut-étre parce qu’il sait que leur foi
n"ira pas plus loin. Ils aiment les miracles, mais comment
réagiront-ils aux enseignements de Jésus ? Aimeront-ils son
exigence, sa radicalité ? Accepteront-ils qui il est vraiment,
le Roi, le Messie prolifique qui fait des tas de miracles,
mais aussi celui qui va mourir sur la croix, qui empruntera un
chemin sombre et difficile, sur lequel il appelle a le
suivre ? Jésus sait que 1’'homme tend a trier, a choisir ce qui
l'arrange, ce qui lui fait du bien, mais qu’il rebrousse
chemin lorsque la voie a suivre impose des remises en question
trop radicales, des abandons, des difficultés.

Au milieu se trouvent les disciples, qui ne comprennent pas de
suite, mais seulement apres la croix, la résurrection, le don
de l’'Esprit. Pourtant, méme sans tout comprendre, ils restent
attachés a Jésus, le suivant malgré leurs doutes et leurs
questions, acceptant que 1la réponse vienne plus tard, mais
déja convaincus que c’'est lui qui les meénera a Dieu, que c’est
lui, le chemin, la vérité, la vie.

A qui ressemblons-nous aujourd’hui ? Sommes-nous récalcitrants
a la voix du Christ ? Sommes-nous attirés vers ce Jésus
impressionnant, mais effrayés par 1’implication que cela nous



demande ? Ou encore sommes-nous un peu ignorants, sans trop
d’'assurance, mais avec la conviction que notre vie est en
lui ? Ou que nous en soyons, le Christ nous invite a le
rencontrer et a le reconnaitre tel qu’'il est, Dieu le fils
devenu Agneau pour nous donner le pardon et la vie.

L’épreuve d’Abraham

https://soundcloud.com/eel-toulouse/l-preuve-dabraham

Lecture biblique: Genese 22.1-19

Pour approfondir notre réflexion sur notre consécration a
Dieu, sur ce que nous lui offrons, ou pas, et comment, je vous
invite a méditer le texte du jour, dans le livre de la Genese,
qui relate un épisode phare de la vie du patriarche Abraham.

Cet épisode de la Bible, ce presque sacrifice d'un fils par
son pere, est d’une intensité rare, et cette scene a interpelé
— et continue d’'interpeller — bien des croyants, mais aussi
des penseurs et des artistes, tant elle rassemble des aspects
essentiels de notre humanité. Sans chercher a tout relever, ou
a répondre a toutes les questions que ce texte a peut-étre
soulevées, j'aimerais simplement ce matin relire ce texte dans
le cadre de notre chemin vers Paques, dans le cadre de notre
chemin de retour a Dieu, de retour a 1l’essentiel, de
consécration, parce que 1l'histoire d’Abraham le croyant nous
aide a avancer, aujourd’hui, sur notre chemin de foi.

1) « Je te donne tout » :


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/03/lepreuve-dabraham/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/l-preuve-dabraham

jusqu’ou se consacrer a Dieu ?

La demande de Dieu a Abraham nous choque, et a juste titre !
En plus de la cruauté du sacrifice d’un enfant, cette demande
est injuste, notamment au regard de la volonté divine — Dieu
lui-méme, dans sa loi, interdira vigoureusement les sacrifices
d’enfants pratiqués dans certaines religions et punira le
peuple avec sévérité quand il commettra ces abominations.
Cette demande, contraire a la volonté de Dieu, est d’autant
plus absurde qu’elle contredit aussi les nombreuses promesses
que Dieu a faites a Abraham depuis qu’il 1’a appelé a le
suivre, quelques décennies plus tot. En effet, Dieu avait
promis a Abraham et Sara un fils, de qui descendrait un grand
peuple, malgré la stérilité de ce couple agé. Dieu a pris son
temps pour réaliser cette promesse, mais Isaac a fini par
naitre, fils tant attendu et tant chéri, porteur de 1la
promesse de Dieu. Abraham a méme di se séparer de son fils
illégitime, Ismaél, pour gqu’Isaac puisse recevoir
l’intégralité de 1’'héritage prévu par Dieu. Et maintenant,
voici que Dieu demande a Abraham de sacrifier Isaac !

Le texte nous donne quelques indices pour comprendre cette
demande incompréhensible. D’abord, avant méme de savoir ce que
Dieu va demander a Abraham, nous lisons que Dieu voulut mettre
Abraham a 1’épreuve, et cette demande est un test — ce que
Dieu veut, ce n'est la vie de cet enfant, mais c’est voir ce
qu’il en est vraiment de la foi d’Abraham. Un autre indice
nous aide a comprendre, lorsque Dieu dit : « prends ton fils,
je te prie, ton fils unique, celui que tu aimes » (v.2). La
demande concerne Isaac car c’est Isaac qui est précieux aux
yeux d’'Abraham, c’est lui qui a été attendu, désiré, qui porte
les promesses ; et il me semble que l’enjeu de cette demande,
c’'est de savoir si Abraham est prét a donner a Dieu ce qu’il a
de plus précieux.

Quand nous parlons d’offrande, ou de consécration, quand nous
chantons « je te donne tout », ou « entre tes mains



j "abandonne tout ce que j'appelle mien », est-ce que c’est une
maniere de parler ? Est-ce que c’'est une image ? Qu’est-ce que
nous donnons a Dieu ?

Cette question de l’offrande, de ce que nous consacrons a
Dieu, est révélatrice de la place que nous lui donnons dans
notre vie. Est-ce que nous sommes préts a lui donner ce qui a
le plus de valeur pour nous, ou y a-t-il des choses que nous
voulons garder de c6té, que nous lui refusons parce qu’a nos
yeux, elles ont plus de valeur que lui ? Quels sont les
domaines ou, si Dieu nous posait le méme ultimatum, nous
préférerions nous détourner de Dieu ? L’'histoire d’Abraham
évoque l'histoire du jeune homme riche, qui voulait bien
faire, qui était prét a donner de son temps, de son amour a
Dieu, mais qui, lorsque Jésus lui demanda de donner toutes ses
richesses et de faire de Dieu sa seule richesse, se détourna
et partit sur un autre chemin. Quelles sont, finalement, nos
idoles, ces choses, ces relations qui prennent a nos yeux plus
de valeur que Dieu lui-méme ?

2) Le signe d’une confiance
radicale

Ce que Dieu nous demande, c’est un geste fou, radical, le don
de soi, le don de ce qui nous fait vibrer. Pourtant, et c’est
essentiel pour comprendre cette épreuve, Dieu ne permet pas
qu’Abraham aille au bout de son geste ! Il empéche que le
sacrifice se réalise vraiment — mais il 1'empéche au dernier
moment, comme pour voir jusqu’'ou Abraham est prét a aller,
jusqu’ou il est prét a obéir, a suivre son Dieu.

Abraham nous impressionne par son silence, par son obéissance,
mais s'il ne se révolte pas, il n’apparait pas non plus
indifférent a la situation. Le texte met en valeur sa
tristesse en rappelant sans cesse la valeur d’'Isaac a ses
yeux, son fils, son unique, son tres cher fils. Dans ses
réponses aux serviteurs, a son fils, Abraham se montre



ambigu : « moi et le garcon, nous irons la-haut pour rendre un
culte puis nous reviendrons vers vous » (v.5) et « que le
seigneur voie lui-méme quel animal il aura pour le sacrifice »
(v.8) — c’est peut-étre pour éviter d’'alerter les autres de
peur qu’ils ne 1’'arrétent, mais dans ces réponses on sent
aussi l'espoir, peut-étre la foi, que Dieu n'abandonnera pas
Abraham a la détresse et qu’Isaac vivra.

Il passe ces trois jours dans l'affliction, mais il ne se
dérobe pas. Il suit ce chemin tres étroit sur lequel Dieu
1’appelle, prét a se délester de tout pour répondre présent a
1'appel de Dieu. Tout comme il avait quitté sa patrie et sa
famille lorsque Dieu 1'a appelé la premiere fois, aujourd’hui
il se montre prét a tout laisser pour suivre Dieu, déja ce
qu'il a de plus cher, mais aussi les bénédictions de Dieu, les
promesses que Dieu lui a faites.

La se trouve le sens de son épreuve, qui ressemble un peu a
1’'épreuve de Job : pour quelle raison Abraham suit-il Dieu ?
Quelle est sa motivation ? Est-ce que c’est pour étre béni de
Dieu ? Est-ce qu’il espére gagner quelque chose ? Mériter
guelque chose ? Regarde, j'abandonne mes parents, parce que tu
vas me donner des enfants, c’est gagnant-gagnant. J'arréte de
fumer, mais tu me guéris. Je te donne de l'argent mais tu
m’aides dans mon travail. On fait un échange, on négocie. Le
marchandage, c’'est la base des religions, mais Dieu n’est pas
dans le marchandage. Dieu lui demande de tout lui donner, méme
ce qu’'il espeére, méme ce qu’'il attend de la part de Dieu, de
rendre en quelque sorte ses promesses a Dieu. Est-ce
qu’Abraham est prét a suivre Dieu s’il n'y gagne rien ? Est-ce
qu’'il est prét a le suivre de maniere désintéressée,
gratuite ? Est-ce que Dieu est un outil qui améliore notre
vie, qui nous aide a obtenir certaines choses, une béquille
qui compense certaines faiblesses ? ou est-ce que c’est le
Dieu tout-puissant, le créateur, le Seigneur, le Premier et le
Dernier qui mérite notre adoration, notre crainte, notre foi,
parce qu’'il est le vrai Dieu ?



Mis a 1'épreuve, Abraham montre qu’il suit Dieu de maniére
désintéressée, qu’il le suit parce qu’ils ont une relation,
parce qu'il le connait et qu’il sait que c’'est le vrai Dieu,
qui a plus de valeur que toute autre chose dans le monde.

3) Un Dieu qui comble celui qui
se donne

Ce texte nous montre la profondeur de la foi d’Abraham, sa
pureté et son intégrité, mais il nous fait aussi voir quel est
ce Dieu qu’'Abraham est prét a suivre a tout prix. Ce Dieu
c'est le Dieu de la vie, le Dieu de la grace, le Dieu qui se
montre fidele et généreux.

Dieu demande a Abraham un acte presque impossible, mais en
voyant la foi de cet homme, il ne manque de répondre présent
lui aussi. Non seulement il pourvoit en donnant une victime
pour le sacrifice — prouvant qu’Abraham a eu raison de garder
espoir en lui — mais en plus, il renouvelle son alliance avec
Abraham, allant encore plus loin dans les promesses : 1l jure
par lui-méme, par le Tout-Puissant, il s’engage pleinement a
respecter ses promesses de bénédiction. Abraham était prét a
tout donner, et Dieu répond a sa foi en le comblant de
bénédictions.

Il y a un jeu de mots dans le texte, je ne sais pas Si vous
l’avez remarqué : v.14, Abraham appelle le lieu du nom « le
Seigneur voit » et l'explication qui est donnée ensuite, c’est
que sur cette montagne, le Seigneur est vu, il apparait. Dieu
veut nous voir, il veut voir de quel bois nous sommes faits,
une fois que disparaissent les veux pieux et les bonnes
intentions. Il veut voir, tester, éprouver, la qualité de
notre relation avec lui, de notre foi, de notre amour pour
lui : de la méme maniere que les difficultés de la vie
montrent les vrais amis, de méme les épreuves montrent a Dieu
quel amour nous anime. Si Dieu veut voir, 1l est aussi celuil
qui se montre, celui qui se laisse voir, celui qui apparait,



qui répond a l'appel. Dans ces épreuves, qui sont des moments
de vérité, Dieu nous pousse a montrer quel amour nous lui
portons, et en réponse, il montre a son tour quel amour il
nous porte.

Remarquons que cette relation n’est pas symétrique. Dieu nous
précede par sa grace, et il nous répond avec une générosité
débordante. Nous avons souvent peur de nous donner, d’'offrir,
de consacrer a Dieu ce qui nous est précieux : est-ce que nous
ne risquons pas de tout perdre en donnant a Dieu la priorité ?
N'allons-nous pas perdre ce gue nous aimons, ce gui nous
rassure, ce qui nous définit ? En nous donnant tout entiers a
Dieu, n’allons-nous pas nous perdre ?

Ce texte répond en montrant a quel Dieu nous nous donnons : un
Dieu qui s’engage, un Dieu qui donne a celui qui se donne, un
Dieu qui comble, qui bénit, qui inonde de grace et d’'amour
celui qui ose faire ce pas, ce saut, de la foil.

Conclusion

Ce texte nous présente Abraham comme le modele de tous les
croyants, celui qui a donné a Dieu la premiere place, celui
qui a su reconnaitre en Dieu le seul vrai Dieu, et qui n'a pu
faire autrement que de le suivre quel qu’en soit le prix. Ce
Dieu a qui Abraham se consacre tout entier, ce Dieu est un
Dieu de grace, qui bénit celui qui se donne, qui répond a
notre fol avec une surabondance extraordinaire. Abraham n’est
pas seulement le modele des croyants, il reflete aussi le Dieu
de grace, le Dieu de 1'’évangile, ce Dieu qui donne ce qu’il a
de plus précieux pour nous, qui a offert en sacrifice son
fils, son fils unique, son fils qu’il aime tant, par amour
pour nous, pour que plus rien ne nous sépare de Dieu, rien, ni
la mort, ni le mal, ni notre culpabilité, pour que rien ne
nous sépare de 1’amour de Dieu. Dieu n’a pas exigé d’Abraham
qu’il aille au bout de son geste, il nous demande de nous
donner a lui mais il ne permet pas que nous nous perdions, au



contraire, c’'est lui qui se donne pour nous, en Jésus-Christ,
pour nous bénir, pour nous offrir la vie éternelle.



