Le fruit de 1’Esprit : un
défi du quotidien

https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-fruit-de-lesprit-un-d-f
i-du

Texte biblique : Galates 5.16-25

PentecOte, c’est la commémoration d’un événement majeur de
l’histoire de 1’Eglise, c’est méme son événement fondateur
la descente du Saint-Esprit sur les croyants. Le livre des
Actes des apbtres nous en fait le récit et en souligne le
caractere spectaculaire.

Mais depuis ce jour, le Saint-Esprit habite chaque croyant,
tous les jours, dans la banalité de notre quotidien, loin
parfois de la gloire et de 1’éclat du jour de Pentec6te. Pour
L'évoquer, l'apotre Paul parle de fruit de l’Esprit.

Ce n’est pas une option !

Mais commencons par la fin de notre texte et sa conclusion en
forme d’exhortation forte et sans ambiguité : « Si nous vivons
par U'Esprit, marchons aussi sous l'impulsion de Ll’'Esprit. »
(v.25) Une exhortation qu’on pourrait transcrire ainsi, de
facon prosaique : il ne suffit pas d’étre chrétien, il faut
que ca se voie dans notre conduite. Bref, le fruit de l’'Esprit
n'est pas une option !

Vivre par 1’Esprit, c’est avoir recu la vie éternelle, le don
gratuit de Dieu, son salut. C’est étre chrétien, au sens le
plus fort du terme. Et c’est bien 1’oeuvre de l’Esprit.

Marcher par U’'Esprit (ou sous l’impulsion de l’Esprit), c’est
voir sa vie changée par Dieu, avoir un comportement conséquent
avec notre foi. Et c’est aussi l’'oeuvre de l'Esprit.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/24/le-fruit-de-lesprit-un-defi-du-quotidien/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/24/le-fruit-de-lesprit-un-defi-du-quotidien/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-fruit-de-lesprit-un-d-fi-du
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-fruit-de-lesprit-un-d-fi-du

Voila pourquoi le fruit de 1'Esprit n’est pas une option mais
un impératif pour le chrétien, qui est tout entier au bénéfice
de 1'oeuvre du Saint-Esprit. Du début de sa vie chrétienne
jusqu’a la fin. L’oeuvre de l1'Esprit, c’est de semer la vie
éternelle en nous et de la faire germer pour nous amener a
porter du fruit pour la gloire de Dieu. On ne peut pas se
contenter de vivre par l'Esprit, il nous faut marcher par
L'Esprit.

Mais si 1l’exhortation est la, c’est que ce n'est pas si
évident que cela dans la pratique..

C’est un combat

La preuve : il y a un combat, une lutte au quotidien. Paul
parle d’un antagonisme entre la chair et l'Esprit. Dans le
langage de 1'ap6tre, la chair, c’est notre étre en tant
qgu’humain pécheur. C’'est ce que nous sommes tous, loin de
Dieu, marqués par le péché. L'Esprit, ici, c’est le Saint-
Esprit, qui renouvelle notre étre intérieur.

L’un et 1l'autre n’agissent pas de la méme facon en nous. La
chair est 1la, en chacun de nous. Et elle nous pousse, par des
pulsions, des envies, des inclinations. C’est cette part de
nous-mémes qui fait dire a 1’ap6tre Paul en Romains 7 : « Ce
que je veux, je ne le fais pas, et ce que je déteste, je le
fais. » (Romains 7.15) On connait tous cette lutte contre 1la
tentation, ce combat pour ne pas nous laisser emporter par des
pulsions contraires a ce que Dieu attend de nous.

L'Esprit saint, lui, vient habiter le croyant. Il s’installe,
il remplit le chrétien petit a petit pour le changer de
l’intérieur. I1 est comme un nouveau moteur a notre vie, qui
nous donne une nouvelle impulsion. Et il peut nous donner la
force de résister et de contrer les inclinations de la chair.

La chair produit des cuvres. C'est ce que nous sommes tout a
fait capables de faire par nous-mémes.. malheureusement !
L'Esprit produit du fruit. C’est ce qui grandit naturellement



en nous lorsque 1'Esprit de Dieu agit. C’est la conséquence
naturelle de la semence de vie de l’'Esprit, plantée en nous.

Tout 1l’art de la vie chrétienne, c’'est d’apprendre a ce que
nos ceuvres deviennent le fruit de l’'Esprit.. alors que
naturellement, notre vie est le fruit de nos pulsions et de
nos envies, pas toujours saintes. C’est un combat de tous les
jours, dans le quotidien. Mais c’est une lutte qui en vaut la
peine parce qu’'ils sont beaux les fruits produits par
l'Esprit, et ils sont bons pour nous et ceux qul nous
entourent.

Dans le quotidien

La force de ce texte, c’est de nous parler du quotidien de la
vie dans l'Esprit saint. On a quitté le c6té spectaculaire de
1’événement de la Pentecdte pour la banalité du quotidien et
de ses luttes. Un quotidien qui peut étre sombre ou lumineux,
selon que s'’exprime la chair ou Ll’'Esprit. Car notre vie est
tiraillée entre ces deux poOles. Entre ce que nous sommes
encore (les cuvres de la chair) et ce que Dieu par son Esprit
veut faire de nous (le fruit de l’Esprit).

Comme le dit 1’apbdtre Paul, les cuvres de la chair, on les
connait. Et pas seulement chez les autres ! Cette liste nous
est familiere.. On ne les rencontre bien-s(ir pas toutes en méme
temps chez la méme personne ou dans la méme Eglise ! Mais on
les connait..

Ces « cruvres de la chair » qui sont aussi parfois notre
quotidien, sont multiformes : sexuelles, spirituelles,
relationnelles surtout. Elles se manifestent dans les
comportements dépravés, conflictuels, excessifs qui
n'affectent pas seulement ceux qui les commettent mais aussi
ceux qui les subissent. Et elles se manifestent aussi,
reconnaissons-le, dans nos Eglises et dans nos vies.

Le fruit de l'Esprit, on l’oublierait presque. Parce qu’il n’a
rien de spectaculaire et s’inscrit simplement dans notre



quotidien. Franchement, il n'y a rien de surhumain dans
l’amour, la joie, la paix, la patience, la bonté, 1la
bienveillance, la confiance, la douceur ou la maitrise de soi.
Rien de surhumain.. et pourtant c’est si difficile de s’y tenir
avec persévérance.

Et c’est bien dans notre quotidien que cela se joue. Cette
liste du fruit de 1’Esprit évoque toutes des qualités
relationnelles. L’oeuvre du Saint-Esprit dans notre vie se
manifeste dans la qualité de nos relations avec notre
prochain. Les manifestations spectaculaires du Saint-Esprit
ont été données parfois par Dieu dans 1’histoire de son
Eglise, a commencer par le jour de la Pentecdéte. Mais 1l’enjeu
principal de 1’oeuvre de Ll'Esprit se joue dans notre
quotidien, dans la banalité de notre vie de tous les jours.

Quand on nous regarde, quand on nous voit vivre au travail,
avec les amis, dans notre famille, que voit-on ? Qu’est-ce qui
caractérise notre relation a nos prochains ? Pas seulement le
dimanche matin au culte mais aussi le lundi matin au bureau,
le vendredi soir en rentrant a la maison ou le samedi apres-
midi dans nos loisirs ? C’est la que se manifeste on non le
fruit de 1'Esprit..

Conclusion

L'événement de la Pentecdte relaté dans le livre des Actes des
apdtres est 1’'événement fondateur de 1’histoire de 1’Eglise.
Il est 1'accomplissement de 1la promesse de Jésus-Christ
ressuscité et assis aupres du Pere, il envoie son Esprit pour
étre toujours avec nous.

Mais la réalité de la Pentecdte, pour nous aujourd’hui, se vit
le plus souvent dans la banalité de notre quotidien. Un
quotidien de luttes et de combat, car l’antagonisme entre la
chair et 1'Esprit est le lot de tous les chrétiens, jusqu’a
notre dernier jour. Nous vivons dans une tension, source
parfois de frustration, entre ce que nous sommes encore et ce



que nous sommes appelés a devenir en Christ.

Mais notre quotidien est aussi fait de victoires, petites ou
grandes, qui sont autant de marques de 1l’oeuvre en profondeur
de 1'Esprit de Dieu. C’'est le fruit de l'Esprit, témoignage
gue le Christ vivant habite en nous.

Les bonnes valeurs au sein de
1’Eglise

https://soundcloud.com/eel-toulouse/fichier-audio-de-dimanche

Lecture biblique: Jacques 2.1-13

Aujourd’hui nous arrivons au terme de notre série qui
cherchait a alimenter notre réflexion sur le theme du synode
qui aura lieu la semaine prochaine : Droit/Devoir de Parole,
quelle place pour nos églises dans le débat public ? Les
passages bibliques que nous avons médités apportaient un
regard lucide sur la société et ses responsables, et nous
invitaient a nous positionner clairement en tant que chrétiens
contre les travers, en gardant une attitude irréprochable. Le
texte qui nous est proposé en conclusion de la série, un
extrait de la lettre de Jacques, quitte la question du rapport
avec la société pour nous concentrer sur le fonctionnement
interne de 1'église.

Lecture

Le probleme que souleve 1’apdtre Jacques ressemble a d’autres
situations qu’on trouve dans les lettres de Paul, un peu plus
tard. C’'est le cas de communautés chrétiennes qui tolerent des
dysfonctionnements évidents en leur sein, sans y voir


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/les-bonnes-valeurs-au-sein-de-leglise/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/les-bonnes-valeurs-au-sein-de-leglise/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/fichier-audio-de-dimanche

d’'inconvénients. Ici, Jacques dénonce le favoritisme qui
préside aux relations dans la communauté, en prenant 1'exemple
de 1’accueil — mais le favoritisme existait slrement aussi
sous d'autres formes ! Pour 1’accueil, il décrit une église
qui se met en quatre pour les grands, les riches, les
puissants, mais qui dédaigne les petits, ici, un pauvre mal
habillé.

Aux yeux de Jacques, c’'est proprement intolérable dans
1’église, et il invoque pas moins de quatre arguments pour que
1’église abandonne cette attitude : 1/ ce comportement est
incompatible avec 1’évangile, avec le message de Jésus-Christ,
2/ Dieu choisit toutes sortes de gens, méme méprisés par la
société, pour leur donner la plus grande dignité au monde
étre enfant de Dieu, héritier des bénédictions de Dieu, 3/
d’'un point de vue purement pragmatique, cette attitude n’a
aucun sens, vu que les riches et les puissants n’'ont rien fait
pour l’église et qu’au contraire, tous les problemes des
chrétiens avec les autorités ou la justice viennent de ces
puissants (pour comparer a aujourd’hui, ce ne sont pas les
petits et les pauvres qui bloquent les dossiers, refusent les
permis de construire aux églises, font passer des lois anti-
religion etc.), et 4/ ce genre de comportement va a l’encontre
du commandement d’'amour, de la volonté de Dieu, et
transgresser aussi grossierement et massivement la loi de
Dieu, c’'est se rendre susceptible d’'étre jugé par Dieu lui-
méme.

Quatre grands arguments pour secouer la communauté et lui
faire reprendre ses esprits. Mais pourquoi ? Pourquoi est-ce
si important de faire disparaitre le favoritisme de 1’église,
alors que c’est somme toute une pratique moins scandaleuse que
le vol, le mensonge, l’adultere.. ?

1) Une vie d’église cohérente



avec la fol

La raison pour laquelle Jacques s'attaque au probleme du
favoritisme dans 1'église, c’est que c’'est incohérent avec la
foi. Il est bien dans le prolongement de Jésus qui se méfiait
des belles paroles et des grandes confessions de foi alors que
la vie quotidienne laissait a désirer.. Dans plusieurs des
discours qui nous restent dans les évangiles, Jésus insiste
largement sur les fruits, sur les conséquences visibles, de la
foi : quand on croit en Dieu, ca doit se voir !

En effet, la foi change la vie. Ce n'est pas toujours évident
de comprendre ce qu’'est la foi en Jésus-Christ. A plusieurs
reprises, en discutant avec des gens a qui je disais que
j'étais chrétienne — ca va assez vite, quand on est pasteur !
— je me suis entendu rétorquer que c’'était tres bien, mais que
la personne qui me parlait n’avait pas besoin de la béquille
de la foi, qu’elle arrivait tres bien a s’en sortir toute
seule, avec ses propres forces. En fait, on ne voyait pas la
foi de la méme maniere. Pour mes interlocuteurs, la foi était
une aide, une croyance qui permet de trouver la paix dans des
situations angoissantes, une sagesse ou des principes de vie.
A mon avis, la foi c’est plutdét une rencontre, une rencontre
avec le Christ, 1la conviction, en lisant ses paroles, en
découvrant son attitude, la conviction qu’il est notre
Sauveur. Cette conviction on ne la choisit pas ! C’est comme
rencontrer quelqu’un et tomber amoureux : ca change la vie.
Apres, comment on agit a partir de cette rencontre, c¢a c’est
une autre histoire. Mais la foi en Jésus-Christ, fils de Dieu
venu parmi nous pour nous sauver, c’'est une rencontre qui
change la vie.

Quand on voit la foi de cette maniére, quand on comprend que
ce n'est pas d’abord une question de valeur ou de croyance,
mais la rencontre avec un Dieu qui transforme notre vie, on
comprend l’importance d’avoir une vie transformée. Si je suis
en couple mais qu’il n’y a aucun changement dans ma vie — par



exemple, que les gens me croient célibataire — ca montre que
la relation est un peu inconsistante. Il ne s’'agit pas d’étre
parfait du jour au lendemain pour prouver qu’on a Dieu dans sa
vie, mais plutét de chercher a vivre toujours plus en accord
avec Celui qui change tout, a la fois sur un plan individuel
et sur un plan communautaire.

2) Le temoignage devant 1la
soclete

La cohérence entre notre vie « visible » et notre foi est
d'autant plus importante qu’elle ne concerne pas seulement
notre propre vie devant Dieu, mais elle concerne aussi ceux
qui nous entourent, car elle pese lourd dans notre témoignage.
Notre comportement en effet a un fort impact sur 1la

crédibilité de notre parole — que ce soit le témoignage
individuel ou un positionnement chrétien dans le débat public.

Notre comportement est un gage d’authenticité : si nos actes
sont en accord avec nos paroles, alors c’est que nos paroles
valent 1la peine d’'étre expérimentées. Si nous préchons le
pardon, l’'amour, la justice, etc. — choses que tout le monde
recherche mais que nous disons avoir trouvées en Jésus-Christ
et nulle part ailleurs —, et que nous les vivons, ceux qui
nous entourent verront que Jésus-Christ est bien le chemin, 1la
vérité & la vie. Cela, individuellement, et en communauté.
J'ai entendu, il y a quelques années, que plus de deux tiers
des gens aujourd’hui s’engagent avec le Christ apres avoir vu
comment vit une communauté chrétienne, plus que par le
témoignage d’un individu. Ce n’'’est pas étonnant ! La
communauté a une force incomparable dans le témoignage. Que
quelqu’un dise qu’il est chrétien et qu’il agisse bien, c’est
peut-étre une coincidence — car il a peut-étre recu une bonne
éducation, etc. Mais qu’un groupe, dont le seul dénominateur
commun est le Christ, vive 1’amour et la justice, la, ce n’est
plus le hasard ! La qualité de notre vie communautaire joue



sur le témoignage, méme s’il est individuel. Et 1la méfiance
qgu’on rencontre au nom des croisades, des injustices de
L'Eglise au temps du Moyen-Age, etc. nous prouve bien l’'impact
des comportements communautaires sur la crédibilité de notre
discours.

Ainsi, la vie d’église illustre qu’'une autre vie est possible,
et méme, qu’'une autre société est possible ! En vivant devant
le monde avec d'autres valeurs que celles que nous dénongons,
d’autres motivations, d’autres moyens, nous donnons un exemple
de la vie avec Jésus-Christ — pas un modele, simplement un
exemple, une preuve qu’'on peut sortir du systeme, et vivre
dans la vérité, dans la justice, dans la paix.

Que nous voulions nous exprimer dans le débat public, éthique,
social, ou que nous voulions simplement annoncer 1'évangile en
petits comités, notre comportement est essentiel pour la
crédibilité de notre parole.

Juste une précision : je crois que Dieu touche les gens méme
si nous ne sommes pas crédibles, nous en tant qu’individus. La
Parole de Dieu est puissante, et elle a sa propre pertinence.
Cela étant, méme si c’'est Dieu qui convainc en définitive,
notre comportement ne doit pas étre un obstacle a la foi, une
exception a la vérité de Dieu.

3) Enlever nos poutres

Allons plus loin avec cette question d’'authenticité, de
cohérence avec 1’évangile. Il me semble que le probléeme majeur
de 1’église dont parle Jacques, c’'est qu’elle reproduit 1la
méme injustice que dans la société, alors que l’Evangile va
clairement dans une autre direction — Jésus-Christ est venu
pour sauver tout type de personnes, car Dieu aime les petits
comme les grands, les pauvres et les riches, et il nous
appelle a aimer chacun. Au-dela de la question du favoritisme,
une forme de discrimination, au-dela méme de la question
sociale, j'ai l'impression que cette église était, sans s’en



rendre compte, sous l'influence d’une culture de la loi du
plus fort, de l’argent comme valeur supréme, de recherche de
pouvoir et de prestige, en décalage complet avec 1’Evangile,
avec la culture du Royaume de Dieu.

On est tous dans ce cas-la, tous influencés par notre culture,
forcément. Quand nous rencontrons Dieu, nous commenc¢ons un
tres long chemin ou nous comparons nos valeurs avec les
siennes : quand il y a désaccord, nous sommes appelés a
changer. Par exemple, si nous sommes tentés de mentir, la
rencontre avec le Dieu de vérité nous invite a renoncer au
mensonge et a avoir de plus en plus une parole honnéte et
fiable. En tant que communauté aussi, nous sommes influencés
par la culture ambiante, et les travers d’une église chinoise,
d’une église brésilienne ou d’'une église francaise ne seront
pas forcément les mémes, car nos cultures n’ont pas les mémes
défauts.

Si nous sommes appelés a témoigner ensemble, en communauté, de
la puissance transformatrice de 1’'Evangile, de sa perfection
qui vient nous sortir de sociétés injustes a mille niveaux,
nous devons étre différents du monde qui nous entoure. Comment
étre cette communauté différente, porteuse des valeurs de
Dieu ? Il y a déja des différences, mais nous ne sommes pas
parfaits. Je ne dis pas pour culpabiliser, c’est normal, nous
sommes tous, moi la premiére, encore marqués par des
comportements indignes de Dieu. Cela étant, ce n’est pas parce
que nous ne pouvons pas étre saints du jour au lendemain que
nous devons baisser les bras et nous complaire dans nos
travers. Dieu nous appelle a marcher a la suite du Christ, qui
nous emmene toujours plus pres de Dieu.

Pour cela, je crois que nous devons commencer par porter sur
nous-mémes un regard de vérité, sans peur mais sans
complaisance. Dieu nous aime, Dieu est présent parmi nous,
mais il veut nous emmener plus loin. Quels sont les domaines
ou nous sommes encore décalés par rapport a 1l’évangile ?
Quelles sont les poutres dans nos yeux dont nous ne sommes pas



conscients, parce que c'est la regle dans notre société ? En
tant qu’église marquée par la culture occidentale, par
exemple, quel est notre rapport a 1’argent ? aux étrangers ?
aux gens moins utiles, moins performants, moins réputés ? quel
est notre échelle de valeurs, notre rapport au temps, notre
conception de la réussite ? quelles sont nos priorités ?
L’église a qui écrit Jacques n’était pas consciente de ses
travers, parce que la loi du plus fort était la regle dans sa
société, dans sa culture. Qu’en est-il pour nous ? Que nous
dirait un Jacques moderne ? Sur quol attirerait-il notre
attention 7

Ce diagnostic de vérité est essentiel, incontournable, comme
une visite médicale, et il en a parfois le méme caractere
désagréable. On resterait bien dans notre zone de confort,
avec nos poutres, nos travers, nos petits défauts
inconscients, mais ce n’'est pas ce a quoi Dieu nous appelle.
Dieu nous veut en marche a sa suite, il nous veut rayonnants,
il veut nous voir progresser, pour seulement pour notre propre
bénéfice, mais aussi pour le bénéfice de ceux que nous
rencontrons.

Dieu nous invite, régulierement, a porter sur nous-mémes ce
regard de vérité, pour nous, pour les autres, pour lui. Bien
sir, c'est tres difficile de faire nous-mémes ce diagnostic,
mais nous avons l'aide précieuse de la Parole de Dieu. Nous
avons aussi la chance d'étre plusieurs, avec nos différents
points de vue, et méme la chance d'étre originaires de
plusieurs cultures, pour remettre en question ce qui parait
évident en France, mais pas en Angleterre, en Centrafrique ou
en Ukraine. Au début de sa lettre, 1'apbtre Jacques nous donne
cet encouragement : ceux qui ont besoin de sagesse, qu’ils la
demandent a Dieu, et Dieu la leur donnera a tous,
généreusement, et sans faire de reproches. Demandons,
demandons a Dieu la sagesse, demandons-lui de nous ouvrir les
yeux sur les prochaines étapes, sur les défis que nous devons
relever, et demandons-lui son aide pour devenir toujours mieux



le corps du Christ, témoin de 1’Evangile. Et Dieu donnera a
tous, généreusement.

La soumission aux autorités
civiles
Lecture biblique: Romains 13.1-7

Nous abordons aujourd’hui le 3° volet de notre série en lien
avec le synode : le rapport avec les autorités civiles. C’est
un sujet délicat que la Bible, comme souvent, ne traite pas
d'un coup en donnant un enseignement complet et exhaustif,
mais par petites touches, en fonction de contextes variés.
Pour cette raison, nous avons choisi deux textes, parmi
d’autres, qui illustrent deux points de vue différents sur les
autorités, et que nous verrons cette semaine et la semaine
prochaine.

Aujourd’hui, nous suivons le texte de Paul aux Romains,
13.1-7, au ceur d’'une série d’exhortations aux chrétiens de
Rome.

Paul est au milieu d’une série d’exhortations en vrac autour
de la vie chrétienne, transformée par le Saint Esprit, une vie
nouvelle, consacrée a Dieu, orientée autrement, marquée par le
service, l'humilité et 1’amour — pour Dieu, pour les freres
dans la foi, pour les ennemis. Au ceur de ce développement sur
1l’amour qui doit étre notre réponse par défaut, Paul choisit
de passer quelques instants sur la question du rapport du
chrétien aux autorités civiles, dans le cas de ses lecteurs,
L'Empire romain.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/la-soumission-aux-autorites-civiles/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/la-soumission-aux-autorites-civiles/

I1 appelle les chrétiens a se soumettre aux autorités, car
Dieu lui-méme les a instituées pour diriger la société et
faire régner sa justice. Nos autorités sont les serviteurs de
Dieu, et s’opposer a eux, c’'est s’opposer a l’'ordre établi par
Dieu ! Alors, si nous aimons Dieu, soyons de bons citoyens,
respectons les autorités civiles, en partant de ce qu’'il y a
de plus concret, et de tres actuel : les impéts..

1) La soumission dans un ordre
voulu par Dieu

Le fil conducteur qui motive Paul a demander aux chrétiens de
se soumettre, c’est la notion d’ordre. Se soumettre, c’est, je
ne vous apprends rien, se mettre sous, dessous, c’'est rentrer
dans un ordre, dans un ensemble, en occupant une place
inférieure, et en reconnaissant ceux qui ont une place au-
dessus. C’est se sub-ordonner, et cela suppose qu’il y a un
ordre, une organisation ou chacun a sa place.

Paul, cohérent avec 1’ensemble de 1’'enseignement biblique,
milite pour qu’on reconnaisse que Dieu est un Dieu d’ordre,
qui favorise 1’équilibre, la complémentarité, 1’équilibre.
Dans le chapitre précédent, Paul utilise 1’image du corps pour
parler de l’Eglise, montrant que chacun a sa place et son
r6le, et que nous sommes appelés a occuper notre place au
mieux, conscients que Dieu ne demande pas a tous de faire la
méme chose, mais que tous sont importants. Si on se tourne
vers la nature, on remarque a nouveau l'ordre que le Créateur
a mis en place avec finesse, dans notre corps, dans les lois
physiques, dans les écosystemes : tout est a sa place pour que
1’ensemble fonctionne au mieux.

De 1la méme maniere, dans la société au sens large, Dieu a
instauré un ordre, reflet de sa sagesse. Cet ordre, c’est que
certains sont responsables pour l'ensemble et veillent, plus
particulierement, a maintenir le bon fonctionnement du groupe.
Ces personnes qui gouvernent, qu’elles le sachent ou non, sont



en fait les délégués de Dieu pour assurer le bien commun, 1la
possibilité de vivre ensemble. Cette conviction que toute
autorité vient de Dieu, et que c’est lui qui a choisi ce mode
de fonctionnement, que les gouvernants sont au service de Dieu
pour gérer le monde qu’'il a créé, c’'est une conviction
ancienne, qu’on retrouve notamment chez les prophetes juifs,
et que Jésus reprend dans son entretien avec Pilate, lorsqu’il
lui rappelle que Pilate, tout gouverneur romain qu’'il est,
n'aurait aucune autorité si ce n’'était Dieu, le vrai
souverain, qui la lui avait donnée.

Le regard de la foi nous révele que Dieu, le Créateur du ciel
et de la terre, en est aussi le souverain ultime, il en est le
Maitre, le Roi. Tout ce que nous voyons d’'harmonieux existe
grace a la sagesse et a la providence de Dieu, qui maintient,
qui soutient, qui anime par son Esprit la création ;
l'organisation sociale, l'organisation du groupe, entre elle
aussi dans les dispositions de Dieu. De ce fait, reconnaitre
la souveraineté de Dieu, ce n'est pas seulement dire qu’il est
Dieu, pas seulement décider d’'adopter ses valeurs éthiques,
mais c’'est aussi reconnaitre 1l'ordre qu’il a placé dans sa
création, pour son bien.

2) La soumission comme regle
générale

Vous allez me dire : c’est bien beau tout ca, mais on ne peut
pas vraiment dire que les autorités politiques, sociales, hier
comme aujourd’hui, ailleurs et ici, remplissent vraiment le
service de Dieu. Les motivations des gouvernants, les modes de
fonctionnement, les injustices inscrites dans le systeme —
sans méme parler des dictatures ou des horreurs étatiques
rencontrées par exemple au XXe siecle — ces réalités
paraissent bien loin de ce portrait apparemment idéal des
autorités, qui favorisent le bien et condamnent 1le mal, comme
des ambassadeurs de la justice divine. Paul le sait bien, lui



qui écrit au temps de 1’Empire romain : un empire paien, fondé
sur des valeurs pas vraiment chrétiennes, qui d’'ailleurs
commence a persécuter 1'Eglise. L’empire romain n’était pas
meilleur que nos autorités aujourd’hui, pas plus favorable,
pas plus soumis a Dieu, et pourtant, Paul écrit que ces
autorités-la entrent, malgré elles, imparfaitement, dans un
ordre établi par Dieu, et parce que nous reconnaissons la
providence de Dieu derriere des gouvernements plus ou moins
bons, nous devons les respecter, au nom de notre foi dans le
Dieu, souverain de sa création.

Mais quand méme, faut-il toujours obéir a tout ? Qu’en est-il
des situations ou 1les autorités ne font plus 1le bien
imparfaitement, mais s'’'activent pour le mal, justifient
L’abominable, s’opposent clairement a Dieu ? Quand il y a
cette tension entre Dieu, le Seigneur, et les seigneurs, les
maitres, dans notre société, que faire ? Est-ce que 1la
soumission aux autorités doit nous pousser a étre infideles a
L’Evangile ? Paul écrit a des chrétiens justement dans cette
situation, révoltés par 1'autorité romaine, révoltés par
l’'injustice, la persécution, et tentés d’envoyer balader tout
représentant de 1'autorité, au nom de 1’'injustice du
gouvernement. Dans leur cas, Paul n’a pas besoin de s’attarder
sur les situations qui appellent a la résistance, mais il
essaie de leur montrer un autre aspect des autorités. Quelles
que soient les personnes, la fonction d'autorité a été établie
par Dieu et mérite notre respect, au nom de notre foi. Nous ne
respectons pas les autorités pour leur propre valeur, mais
notre critere, c’est que Dieu a choisi cet ordre des choses,
c’'est un critere de foi. Cela dit, d'autres textes bibliques,
notamment sur 1'expérience des premiers chrétiens, montrent
que certains cas poussent a la résistance.

Il me semble que ce que Paul veut dire, et que Pierre
reprendra d’ailleurs dans sa lettre aux chrétiens persécutés,
c’'est que nous ne devons résister a 1'autorité que dans le cas
expresse ou ce que 1l'on nous demande contredit clairement



L’Evangile. Si on nous dit de tuer, on résiste. C'est ce qui a
motivé par exemple les chrétiens qui ont protégé les Juifs
pendant la WW2. Toutefois, résister a une demande ne nous
autorise a résister a tout et a nier en bloc 1'autorité de nos
dirigeants. Dit autrement, refuser de tuer n’empéche pas par
ailleurs de respecter le code de la route, de payer ses impots
ou de scolariser ses enfants. Les cas de résistance existent,
mais ils ne sont pas a prendre a la légere : la résistance aux
autorités ne peut étre qu’un dernier recours, quand il n'y a
pas d'autre moyen de respecter les valeurs de Dieu, car elle
est une exception au fonctionnement normal.

3) La vocation chrétienne :
servir et faire le bien

Ce texte nous renvoie indirectement a la vocation chrétienne.
Nous qui sommes sauvés, quel est notre but aujourd’hui ? nous
avons été réconciliés avec Dieu, pardonnés, justifiés, dans
quel but ? La paix, la vie éternelle, oui. Mais ce n’est pas
tout ! Nous avons été sauvés de notre vie sombre et corrompue
pour vivre dans la lumiere et 1la justice ; par la foi en
Jésus-Christ, nous avons renoncé au mal, a la destruction, a
1'égoisme, au mensonge, pour nous épanouir dans une vie
illuminée par Dieu, remplie par sa créativité, son amour, sa
vérité. Faire le bien, c’est notre vocation chrétienne ! Non
pas pour étre sauvés, mais parce que nous sommes sauvés ! Nous
cherchons, maintenant, a rayonner de la lumiére qui nous
éclairés et a offrir le plus largement possible la lumiere et
1l'amour de Jésus-Christ. Dans les mots de Paul, nous ne
faisons pas le bien par peur d’'étre punis, mais par
conscience, en sachant que c’est notre vocation.

Le mal, ce qui nuit aux autres comme a moi, n'est plus au
menu. Quand on a été inondés de 1’amour du Christ, mort a
cause de nos fautes, celui qui triomphe de la mort et vient
nous libérer de tous nos esclavages, de nos zones d’ombre, de



nos mesquineries, de nos travers, pour nous faire golter des
maintenant par l’'Esprit a une vie féconde, positive, aimante,
quand on a été transformé par cet amour, quel intérét
pourrait-on encore trouver a retourner dans les bas-fonds du
mensonge, du vol, de la violence, de la calomnie, de la
fraude ? Méme sans autorité pour nous faire peur, on n’est
plus censé s’aventurer dans ces marécages boueux !

A priori, méme s’'il nous faut toute une vie pour le mettre
vraiment en pratique, nous savons que le mal n’est plus pour
nous. Mais qu’'en est-il des domaines qui ne sont pas
massivement mauvais ou bons ? Ni expressément demandés par
Dieu (comme aimer, pardonner) ni expressément condamnés (comme
voler ou tuer) ? Qu’'’en est-il de tous ces domaines de la vie
quotidienne qui seraient un peu un « No God’s land », des
domaines apparemment déconnectés de la foi ?

La réponse de Paul est claire : 1'Evangile concerne tout, il
n'y a pas de neutralité. Ce n’'est pas parce que nous n’'avons
de manuel qui dise, noir sur blanc, tous les contours et les
contenus de la vie avec Dieu que Dieu ne s’'intéresse pas a
l’intégralité de notre vie ! Paul s’appuie sur la conviction
centrale que Dieu est souverain, et il en déduit que nous
devons étre integres, irréprochables, pas seulement au culte,
pas seulement en famille ou au travail, mais aussi au marché,
face aux impbts. Il ne s’agit pas simplement d’éviter les gros
péchés, mais de vivre activement dans la justice et la vérité,
en reflétant partout, tout le temps, les valeurs du Dieu qui a
fait de nous ses enfants.

Conclusion

Quel rapport entre mes impdéts et le Christ ? Quel rapport
entre ma foi et ma vie en société ? Tout ! Nous ne sommes pas
compartimentés, parce que Dieu ne l'est pas. Dieu ne
s’'intéresse pas au spirituel ou a une case de notre vie, mais
il s’'intéresse a nous tout entiers, et en nous sauvant, il



nous appelle a vivre sa justice intégralement, a vivre son
amour intégralement. C’est un long processus, un apprentissage
qui prend du temps, mais celui qui se tourne vers Dieu et qui
demande les forces pour accomplir sa volonté, celui qui par la
foi occupe volontairement la place qui lui revient, avec
respect et intégrité, Dieu 1’inspire et le conduit.

Débusquer la béte

https://soundcloud.com/eel-toulouse/d-busquer-la-b-te
Lecture biblique : Apocalypse 13

On a beau dire que 1’Apocalypse n’est pas un livre écrit pour
nous faire peur, cette vision n’est quand méme pas tres
rassurante..

On y rencontre deux bétes. La premiere, tres impressionnante,
sort de la mer. Son apparence rappelle les bétes de 1la
prophétie de Daniel, au chapitre 7, qui symbolisaient la
succession de plusieurs royaumes humains. Elle sort de la mer,
élément naturel inquiétant (beaucoup de marins périssaient
dans les tempétes). Mais du coup, elle vient aussi de
l’occident, 1la ou se trouve Rome. C’est bien 1’empire romain
qui est dans le viseur : 1l'empire qui en ce temps-la s'élevait
contre Dieu en persécutant les chrétiens.

L’autre béte est moins inquiétante : elle n’'a que deux cornes
comme celles d’un agneau. De plus, elle vient de la terre,
beaucoup moins inquiétante que la mer. Mais son pouvoir est
dans sa parole : elle parle comme un dragon. C’est le prophete
de la premiere béte, séduisant et menacant les hommes pour les
conduire a adorer la béte.


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2015/05/03/debusquer-la-bete/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/d-busquer-la-b-te

Il est frappant de constater combien cette double image est
parlante, non seulement dans le contexte de l’empire romain au
Ier siecle mais tout au long des siecles, jusqu’'a
aujourd’hui ! Dans toute 1l'histoire, des empires, des
puissances humaines se sont élevés et sont devenus monstrueux.
La béte a pris de nombreux visages, ceux de la puissance de
pouvoirs politiques totalitaires et de la propagande de leur
idéologie. Avec plus ou moins de collusion avec telle ou telle
religion, y compris chrétienne, d’ailleurs !

Les bétes ont changé de visage dans l’'histoire, maniant tour a
tour la terreur et la séduction. Avec une méme motivation
prendre la place de Dieu. C’est le sens du fameux 666 dont
l'interprétation 1la plus plausible est celle d’une trinité
humaine singeant Dieu : 3 x 6, le chiffre de 1’homme. Comme le
Dragon et les deux bétes singent la Trinité divine. Le Dragon
prend la place du Péere, la béte qui sort de la mer prend celle
du Fils (envoyée par le Dragon, l'une de ses tétes est blessée
a mort mais ressuscite) et la béte qui sort de la terre prend
celle du Saint-Esprit, qui convainc la terre d’adorer la
premiere béte.

Que faire d’une telle vision aujourd’hui ? Je vous propose
trois pistes, résumées en trois verbes.

Décrypter

Cette vision nous invite a décrypter notre monde. Sans pour
autant vouloir jouer au « Nostradamus évangélique », cherchant
a deviner 1’'avenir ! C’est la une mauvaise compréhension de
L'Apocalypse qui veut d’abord nous donner des clés pour
comprendre l’'histoire mais pas des énigmes pour nous faire
deviner 1’avenir !

Des « Nostradamus évangéliques », il y en a eu et il y en aura
encore.. D'ailleurs récemment, j’ai lu un article parlant d’un
« prophete » évangélique qui a écrit un livre et qui donne des
conférences, annoncant que 1l’enlévement de 1’Eglise aura lieu



en septembre prochain et que 1’Antichrist était le prince
William !

Le décryptage auquel notre texte nous invite est tout autre.
I1T nous invite a la lucidité sur tout pouvoir humain. Bref, a
ne pas étre dupe, ne pas s’illusionner. Nous sommes heureux de
vivre en démocratie mais comme disait Winston Churchill, « 1la
démocratie est le pire des régimes, a 1’exception de tous les
autres déja essayés dans le passé. » Le ceur de 1'homme étant
ce qu’'il est, ce n'est pas un type de régime politique en lui-
méme qui préserve de toute dérive. Hitler est arrivé
démocratiquement au pouvoir en Allemagne.. N'oublions pas que
c’'est la seconde béte, d’apparence inoffensive, qui conduit a
la premiere béte terrifiante.

Décrypter, c’'est étre vigilant sur notre monde, notre société,
ses dirigeants et ses puissants. C’est chercher a comprendre
les enjeux spirituels, parfois évidents et parfois cachés.

Résister

La deuxieme piste découle de la premiere. Apreés avoir
décrypté, il s’agit de résister. Veiller a ne jamais plier le
genou devant la béte, quelle que soit la forme qu’elle prend.

Il vy a eu dans l’histoire des manifestations évidentes de
cette béte, d’'autres plus insidieuses. Aujourd’hui, il y a une
béte évidente a identifier. C’est la béte islamiste. Pas de
doute possible. Daesh a la marque des bétes de 1’'Apocalypse,
avec sa logique de terreur, sa volonté d’expansion et
d’extermination, en particulier envers les chrétiens. Avec sa
puissance totalitaire et sa force de propagande. Il faut la
combattre, prier pour que la communauté internationale mette
tout en cuvre pour la vaincre.

Mais est-elle 1la seule contre laquelle se prémunir
aujourd’hui ? L'’apparence inoffensive de la seconde béte doit
nous mettre en garde. Sa voix de dragon n’est-elle pas aussi
dans les discours haineux et xénophobes, antisémites ou



islamophobe, qui ont tendance a se banaliser ? La poussée des
partis politiques extrémes en Europe, et en particulier en
France, est inquiétante. Surtout quand elle se confirme dans
les urnes..

Saviez-vous que 1'ONU, a travers son comité pour 1’élimination
de la discrimination raciale (Cerd) a dénoncé cette semaine la
banalisation du discours haineux en France a l’égard des
minorités ?

I1T nous faut résister aux deux bétes : 1la premiere,
terrifiante et inquiétante, autant que la seconde, insidieuse
et séductrice.

Prier

La troisieme piste découle des deux premieres. Prier.
L’exhortation n’'est pas présente explicitement dans notre
texte mais elle en est la conséquence inévitable pour le
croyant.

Prier pour avoir la sagesse de comprendre le « chiffre de la
béte », débusquer la béte et ne pas nous laisser séduire ou
terroriser. Prier pour décrypter notre monde avec discernement
et ne pas s’engager dans des théories fumeuses ou farfelues.

Prier pour avoir la force et le courage de résister quand cela
est nécessaire. Le courage de s’élever contre le pouvoir quand
il se transforme en béte, le courage de dénoncer les
idéologies haineuses et moribondes.

Prier aussi pour les autorités, comme 1'ap6tre Paul nous vy
invite. C'est une facon de leur étre soumis, de les respecter.
Car si tout pouvoir humain a le risque de basculer dans le
co6té obscur, Dieu peut aussi utiliser des hommes et des femmes
pour le bien de tous. Résister au mal, c’'est aussi promouvoir
le bien.

Prier enfin pour garder 1l’espérance, en toute circonstance.



Car 1'Apocalypse nous apprend que ce ne sont ni le Dragon ni
les bétes qui auront le dernier mot mais le Christ ressuscité.
Au chapitre 19 de 1'Apocalypse, la béte et le faux prophete
sont vaincus par le cavalier montant un cheval blanc, une
image du Christ. Ils sont jetés dans 1’étang de feu, la ou le
diable les rejoindra.

Conclusion

Faut-il avoir peur de 1’Apocalypse ? Non ! Certes, la vision
assez terrifiante de ce chapitre ne nous encourage guéere a
1’optimisme. Mais elle est la avant tout pour nous mettre en
garde et nous appeler a la vigilance, pour que nous sachions
étre attentifs aux véritables enjeux spirituels.

Les pouvoirs politiques ne sont pas toujours bienveillants a
1’égard des chrétiens, ils ne sont pas toujours en accord avec
les valeurs de 1’Evangile. Loin de 1la.. C'est pourquoi nous
sommes appelés a la vigilance, pour décrypter, résister et
prier. Tout en sachant que le dernier mot ne sera pas a un
quelconque pouvoir humain, aussi terrifiant et monstrueux
soit-il, mais a Celui qui est mort et ressuscité et qui
viendra un jour établir son regne d’amour, de justice et de
paix.

Menteurs !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/menteurs

Lecture biblique : Jérémie 9.1-8

Tous pourris ! Tous des menteurs ! Voila un peu le sentiment
que nous pouvons avoir en lisant ce texte de Jérémie.

C'est méme 1'avis du Seigneur lui-méme qui semble en avoir


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/19/menteurs/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/menteurs

marre de son peuple. Il réve presque de s'’'en débarrasser
(v.l) ! C'est bien-sir une image qu’'il ne faut pas prendre au
pied de la lettre.. mais qui exprime bien le désarroi de Dieu,
sa déception devant son peuple.

Les prophetes qui se sont levés juste avant 1’exil ont adressé
au nom du Seigneur de nombreux reproches au peuple, et en
particulier a ses dirigeants. L’idolatrie, 1’injustice, 1la
corruption, la débauche et bien d’autres maux étaient
dénoncés.

Le reproche principal, ici, c’est le mensonge. Et un mensonge
généralisé : chez les dirigeants du peuple : « ils sont
devenus maitres du pays non pas grace a la vérité, mais grace
au mensonge » (v.2) mals aussi dans le quotidien des
relations : « Chacun doit se méfier de son ami, personne ne
doit faire confiance a son frere. Tout frere est un
trompeur. » (v.3)

Et, ironie, c’'est 1’exemple de Jacob, l’ancétre du peuple
d’'Israél, qui est évoqué : « Comme Jacob, il vous trompera
sGrement. » (v.3). Une référence a son stratageme pour voler
le droit d’ainesse a son frere Esal.

Du coup, la conclusion est sans appel : « Chacun trompe son
prochain, personne ne dit la vérité, tous ont pris 1’'habitude
de mentir. » (v.4) Ou comme le traduit la NBS : « ils exercent
leur langue a proférer des mensonges ! » Le mensonge est alors
presque un sport national en Juda, tous en sont devenu des
experts !

Pourquoi une telle véhémence contre le mensonge ? 0Ou sont,
aujourd’hui, les mensonges a dénoncer, dans notre société,
mals aussi dans notre vie ?

Avec le mensonge, le ver est dans la pomme !

Dans la Bible, le mensonge est a la racine du péché. Tout a
commencé a mal tourner a cause du mensonge du serpent : « Vous



ne mourrez pas mais vous deviendrez comme Dieu ! » (Genese
3.4) En laissant ce mensonge pénétrer son esprit, Eve a laissé
le ver entrer dans la pomme. Car c’était un double mensonge.
Un mensonge sur Dieu, qui mettait en doute sa parole et le
faisait menteur. Mais aussi un mensonge sur nous-mémes, en
faisant croire que nous pouvions devenir comme Dieu.

Dans le discours des prophetes, le mensonge est associé aux
faux dieux, aux idoles. Ce sont des dieux de mensonge qui
trompent leur adorateur. Ou plutét ce sont les adorateurs qui
se trompent eux-mémes et qui se trompent sur Dieu.

« Tous les fondeurs ont honte de leurs faux dieux.
Ces statues sont trompeuses
il n’y a en elles aucun souffle de vie. » (Jérémie 10.14)

Le mensonge éloigne du vrai Dieu. « Il ne me connaissent pas »
(v.2). Le Décalogue mettait en garde contre ce danger : « Je
suis le Seigneur ton Dieu. Tu n’auras pas d’autres dieux
devant ma face ».

Mais le mensonge brise aussi ma relation a mon prochain : la
confiance est remplacée par la méfiance. Dans notre texte de
Jérémie, ce sont bien les conséquences du mensonge qui sont
dénoncées : 1la violence, les crimes, la trahison.. C’est
pourquoi, dans le Décalogue, il n’'y a pas le commandement « Tu
ne mentiras pas », quli serait abstrait et absolu. Mais « Tu ne
porteras pas de faux témoignage ». C’est le mensonge pour
nuire.

Ou sont les mensonges aujourd’hui, dans notre société ? Il y a
bien-slir les magouilles des puissants, les petits (ou gros)
arrangements dans le monde des affaires, la fraude ou
1’évasion fiscale. Mais on peut penser aussi aux mensonges de
promesses électorales oubliées aussitot apres avoir été élu,
ou de certains discours politiques qui érigent les uns ou les
autres en boucs émissaires, responsables de tous les maux.
Sans oublier les mensonges des publicités vantant les mérites



de telle lessives ou tel produit cosmétique miracle, les
mensonges « photoshopés » des canons de beauté qui ornent les
couvertures des magazines.

Veillons a ne pas tomber dans les pieges de ces mensonges..
Soutenons les organismes qui militent pour plus de
transparence et d’'intégrité, comme le Défi Michée et son
plaidoyer contre la corruption. Recherchons une vie simple,
authentique, integre.

Car la mise en garde est vraie aussi pour notre pomme ! Nous
avons tous des zones d’'ombres dans notre vie, des chose que
nous préférons cacher, y compris a nos proches. 0u sont les
mensonges dans notre vie ? Comment affectent-ils notre
relation avec Dieu, comment alterent-ils nos relations avec
nos proches ?

La vérité pour vaincre le mensonge

Dénoncer 1le mensonge, c’'est aussi promouvoir la vérité. Non
pas au sens d’une vérité absolue qu’il conviendrait de
connaitre, voire de posséder. C’est une illusion, donc un
mensonge, de prétendre détenir la vérité !

Il n'y a pas de vérité a détenir, il n’'y a qu’une vérité a
vivre. Jésus ne 1’a-t-il pas dit lorsqu’il se définit lui-méme
comme « le chemin, la vérité et la vie » ? La vérité ici, ce
n'est pas le dernier mot sur tout, ce n’est pas un discours,
un dogme ou une connaissance. La vérité, c’est la personne de
Jésus. Le Fils de Dieu fait homme pour nous ouvrir le chemin
de la vie.

Le mensonge n’'est vaincu que lorsqu’il est remplacé par la
vérité. Lorsque la tromperie a laissé place a 1l’'intégrité,
lorsque 1la manipulation est devenue service, 1lorsque
L’'hypocrisie a disparu au profit de 1'authenticité, lorsque la
méfiance est remplacée par la confiance..

C'est cette vérité-la que nous devons rechercher. C'est



pourquoi 1’ap6tre Jean, dans sa premiere épitre, trace un lien
étroit entre la vérité et 1’'amour. « Si quelqu’un dit ‘je
connais Dieu’, mais s’'il n’obéit pas a ses commandements,
c’'est un menteur, la vérité n'’est pas en lui. Mais celui qui
obéit a la parole de Dieu, son amour pour Dieu est vraiment
parfait. » (1 Jn 2.4-5) Et plus loin : « Si quelqu’un dit ‘je
suis dans la lumiere’, mais s’'il déteste son frere ou sa seur,
celui-la est encore dans la nuit. » (1 Jn 2.9)

Pour Jean comme pour Jérémie, la vérité et le mensonge se
mesurent dans notre facon de vivre. Devant Dieu, le mensonge
conduit a l'hypocrisie ou 1l’'idolatrie. Alors que la vérité
produit une foi vivante, authentique, qui grandit et
s'épanouit. Dans nos relations a notre prochain, le mensonge
conduit a la tromperie, la manipulation, la méfiance. Alors
que la vérité produit la fidélité, 1’humilité, la confiance.

Rejetons donc le mensonge et ses conséquences néfastes et
choisissons la vérité, fidele compagnon de 1'’amour.

Conclusion

Tous pourris ! Tous des menteurs ! Certes.. mais sommes-nous
meilleurs ? Prenons garde en tout cas, car nous aussi nous
pouvons nous laisser entrainer dans le mensonge. La séduction
du serpent change de forme mais elle garde tout son attrait.

Alors, certes, soyons les promoteurs de la vérité. Quand nous
le pouvons, dénoncons les mensonges si facilement véhiculés
par les médias traditionnels ou modernes. Mais pourquoi ne pas
prier aussi pour les hommes et les femmes qui veulent vivre
dans la vérité ? Et surtout, soyons chacun a notre niveau, de
vrais disciples de Jésus-Christ, témoins en paroles et en
actes de son amour et de sa grace, dans la vérité.



