La louange, un ressourcement
nécessaire

Lecture biblique: Psaume 92

La semaine derniere, j'ai commencé une série de prédications
sur le theme du repos. Nous avons médité sur le commandement
de Dieu a prendre du repos régulierement, et vu que ce repos
est tout a la fois un temps pour reprendre son souffle, un
temps pour prendre du recul et revenir a l’essentiel en se
tournant vers Dieu. Dans le livre des psaumes, un psaume s’est
retrouvé dédié au culte du sabbat, dédié a ces cultes du
repos, et ce psaume, le 92, nous conduit a méditer sous un
autre angle la question du repos avec Dieu.

Ce psaume ne parle pas du repos. Le psaume n’en est pas pour
autant hors-sujet, car il prolonge ce que nous disions la
semaine derniere : ce temps passé avec Dieu est 1’occasion de
voir notre vie autrement, c’est 1’occasion d’'étre profondément
renouvelé, et de s’enraciner dans 1’essentiel. Et tout cela se
vit dans la louange, qui domine le texte, ce qui je pense peut
nous aider a méditer a la fois sur les bienfaits du temps
passé avec Dieu et sur les bienfaits de la louange. Je
voudrais prendre comme définition de la louange le fait de
célébrer la bonté de Dieu, comme le dit le psaume, sans
forcément réduire cette démarche a un type de chants ou de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/15/la-louange-un-ressourcement-necessaire/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/15/la-louange-un-ressourcement-necessaire/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/07/Tree-with-roots-planted-in-the-water.jpeg

paroles, mais plutét y voir 1’'attitude du croyant devant Dieu,
mélée de joie, de reconnaissance, d’admiration, et de
confiance. Comment le fait de célébrer la bonté de Dieu nous
aide-t-il a vivre 1le vrai repos ? Autrement dit, comment 1la
louange nous permet-elle de nous ressourcer aupres de Dieu ?

1) Pour dévoiler la place de Dieu
dans notre vie

Tout d’abord, louer Dieu nous permet de nous extraire du flux
quotidien de notre vie pour 1l'envisager sous une autre
perspective. En fait, la louange nous encourage a voir Dieu a
l'euvre dans notre vie, et le psaume 92 nous le montre de
trois manieres différentes.

Premierement, le psalmiste célebre Dieu pour ce qu’il est,
pour ce qu’il fait en général : il est bon de célébrer Dieu,
car ses cruvres sont grandes et ses pensées sont profondes,
Dieu est puissant, sage et bon. Parmi les sujets de
prédilection des Juifs, il y avait la création et 1le souvenir
d’avoir été sauvés de l’'esclavage en Egypte. On peut ajouter
la célébration de Jésus-Christ, incarné, mort et ressuscité
pour le salut des hommes, ce moment historique dont 1l’impact
n'est pas inférieur a celui de 1la création, puisqu’il nous
offre une vie nouvelle. Quand on manque d’'idées pour prier
Dieu, ou méme quand on en a d’ailleurs, c’est toujours bon de
commencer en se rappelant qui est Dieu et ce qu’il a fait dans
le passé pour son peuple, ca nous rappelle 1’'amour, la sagesse
et la puissance de Dieu.

Deuxiemement, le psalmiste remercie Dieu pour des actions
spécifiques dans sa vie (v.11-12) : tu as relevé mon front,
mon @il repere ceux qui m’espionnent etc. Dieu a délivré le
croyant des conflits et des dangers qui le menacaient, il lui
a permis de relever la téte, et il 1’a rendu fort comme la
corne du buffle. Pour cette délivrance particuliere,
ponctuelle, le croyant exprime sa reconnaissance. De méme,



nous sommes appelés, régulierement, a chercher, a discerner
dans le tissu de notre vie, les fils que Dieu a entremélé aux
notres, les motifs qu’il a dessinés, les raccords qu’'il a
cousus.

Troisieme motif de louange : le destin funeste des méchants.
Je vous avoue que j'ai mis un peu de temps a saisir pourquoi
ce passage sur les méchants qui sont comme 1’herbe et qui vont
disparaitre. Ca fait un peu mesquin, se réjouir du malheur des
autres.. En fait, j’ai l'impression que le psalmiste mentionne
les méchants, les malfaisants qui prosperent, qui ont du
succes, qui poussent, comme 1’herbe des champs, pour tous les
cas ou Dieu n’'a pas délivré. Il y a des situations ou le
croyant ne sort pas vainqueur de la difficulté, il y en a méme
beaucoup, et devant ces difficultés, ces souffrances, ces
injustices, on serait facilement tenté de renoncer a la
louange, de désespérer, de douter de la bonté de Dieu. Le
psalmiste nous 1invite franchement, dans ce genre de
situations, a changer de perspective et a prendre du recul.
C'est vrai, les injustices grouillent dans notre monde, mais
Dieu reste Dieu, Dieu est juste, et sa justice sera un jour
manifestée. Un jour, il n'y aura plus ces mensonges, ces abus,
ces pieges, ces vices, ces actes cruels, il n'y aura plus la
loi du plus fort, la tromperie, la cupidité, 1’égoisme, car
Dieu est Dieu, il regne pour toujours, et méme s’'il tolere
pour un peu de temps ces situations affreuses, un jour il vy
mettra un terme, et c’est dans cette perspective qu’'on peut
louer méme dans 1’'épreuve. Dieu déteste 1le mal, et un jour le
mal sera éradiqué completement.

La louange est bonne pour tous, elle nous dévoile les bontés
de Dieu : ses qualités, ses ®ruvres passées, actuelles, et
futures. Elle nous permet de voir notre vie autrement, en vy
décelant 1’amour et 1’intervention de Dieu. Elle nourrit aussi
notre attente : un Dieu bon, juste et tout-puissant ne peut
pas se satisfaire du monde tel qu’il est aujourd’hui, et nous
non plus. Se concentrer sur Dieu, c’est aussi attendre avec



foi et espérance le jour ou Dieu établira completement la
justice et la paix.

2) Pour renouveler et rafraichir

En conséquence, louer Dieu nous renouvelle, nous rafraichit,
nous ressource. C’est ce qu’expriment les images de la fin du
psaume : je baigne dans une huile fraiche, dit le psalmiste.
L’huile permettait de soigner les blessures, donc elle exprime
parfois le soulagement, mais elle était aussi utilisée pour
les célébrations, surtout quand elle était parfumée. C’est le
signe de la joie, de 1’abondance. De méme, les croyants, les
justes, ceux qui aiment Dieu, sont comparés a des arbres
luxuriants, verts et feuillus, a des palmiers chargés de
grappes de dattes, a des cedres bien hauts et bien solides.
Célébrer les bontés de Dieu est méme un secret de jouvence
les vieux restent jeunes, ils portent encore du fruit, ils ne
se flétrissent pas avec 1l'age, mais ils s’épanouissent et
continuent de rayonner, proclamant avec toutes les générations
que Dieu est bon.

Ceux qui aiment Dieu sont comme plantés dans son temple -
c'est-a-dire, sa présence, dont le temple était le lieu
symbolique. En s’enracinant profondément dans notre relation
avec Dieu, on se ressource, on recoit de quoi pousser bien
haut, de quoi étre forts, de quoi porter du fruit a notre
tour. Jésus a approfondi cette image en se comparant au cep de
la vigne, en qui, nous petits sarments, nous sommes appelés a
demeurer, a qui nous devons nous attacher, pour recevoir la
vie de Dieu. C’est par Jésus, qui révele Dieu aux hommes, que
nous pouvons recevoir les bienfaits de la « terre », la vie de
Dieu, pour grandir et porter du fruit, encore et encore.

Une des impressions qui ressort du psaume, c’est la joie qu’a
le croyant a célébrer Dieu. La joie se manifeste entre autres
par le plaisir qu’on a a louer Dieu, a proclamer sa bonté. En
début de culte, le psaume 34 nous exhortait a golter combien



le Seigneur est bon. Il me semble que souvent on est peu
réducteur de ce c6té-la, en envisagent seulement les chants du
culte. En réalité, la louange c’est une attitude de ceur qui
s’exprime de multiples manieres, en fonction des moments, des
caracteres. Nous sommes différents : certains n’aiment pas
chanter ou rester en priére pendant des heures ! Pour eux, ce
n'est pas la musique qui conduira a célébrer Dieu, mais une
balade en pleine nature, ou la contemplation intérieure, en
silence, ou pour d’'autres, la réflexion intellectuelle sur ce
que Dieu fait, est, veut, projette etc. Pour d’autres encore,
ce sera des gestes — allumer une bougie, se mettre a genoux..
Pour d’autres, s’engager dans une association et euvrer a la
justice au nom de la justice de Dieu. I1 y a mille manieres de
louer Dieu, car il nous a créés divers et variés. Au-dela du
culte ou nous choisissons une forme parmi d’autres, chacun est
appelé a trouver les situations, les formes, les contextes, ou
il pourra au mieux saisir la bonté de Dieu, la célébrer et
s’en nourrir.

3) Pour faire grandir le croyant

J'aimerais envisager un troisieme bienfait de la louange, il
en reste d’autres, bien sir, c’est celui de faire grandir le
croyant. Le psaume nous laisse cette image du « juste », le
croyant en réalité, qui est tourné vers Dieu et qui s'’efforce
de le suivre : c’est un arbre, haut, solide, verdoyant et
fertile. Il porte du fruit. Le juste, ce n’'est pas celui qui
est parfait, mais celui qui s’enracine en Dieu et qui puise en
lui ses valeurs, ses orientations, ses motivations. C'est
celui qui se nourrit profondément de la relation avec Dieu —
et ca se voit ! Le juste croit en Dieu, il le reconnait comme
Dieu, a la différence du malfaiteur qui méprise Dieu, il
1l’aime et il lui obéit. La louange renouvelle notre relation
avec Dieu en nous rappelant qui il est, ce qu’il fait, ce
qu’il veut, et comment il nous voit. Cette louange, cette
célébration, n’a pas seulement pour but d’étre une balise
réguliere dans notre vie, mais elle nous fait grandir, comme



l'arbre qui pousse de plus en plus haut.

Un des bienfaits de la louange, c’est de nous faire
progresser, parce qu’'on a pris le temps de voir comment Dieu
se comporte, ses habitudes et ses valeurs. Elle nous permet
d’adopter son point de vue, elle nous dépeint ses qualités, sa
bonté et sa justice, sa sagesse et sa fidélité. Contempler
Dieu et le célébrer nous rappelle quel est notre modele, qui
est celui dont nous sommes l’'image, quelle est notre vocation
d’étres humains créés a la ressemblance de Dieu.

La louange doit avoir un impact sur notre avenir : ce que nous
vivons avec Dieu dans ces temps de proximité doit nous
recentrer sur l’essentiel, nous éduquer, nous fortifier, nous
motiver, pour la vie de tous les jours. Elle doit nous
permettre de persévérer dans la foi, 1l’espérance, 1’amour,
elle doit nous renouveler profondément pour notre marche avec
Dieu. Cela se traduit par des fruits, par une vie peu a peu
transformée, par un caractere influencé par celui de Dieu, par
un état d’esprit semblable, par des euvres concretes qui
traduisent notre attachement a Dieu : 1'honnéteté, 1la
patience, la bienveillance, la justice, 1'amour, etc. Le
premier critere de distinction entre le juste et le malfaiteur
— qui loin d’étre un cedre pousse l'herbe stérile et éphémere

c’'est le comportement ! Les actes, les gestes, les paroles
de la vie quotidienne, qui vont rendre visibles ce que nous
vivons avec Dieu.

Conclusion

La louange est une caractéristique essentielle de notre temps
avec Dieu, et donc du repos. Elle nous permet de nous baigner
dans sa présence, de nous ressourcer en nous rappelant combien
il est juste et bon. Elle ravive notre amour, notre confiance
en Dieu et notre espérance, elle nous permet de dire « oui,
Dieu est mon rocher, il est mon salut ». Pourtant, la louange
n’'est pas juste un bon moment passé avec le Seigneur, qui nous



fait du bien et nous permet de continuer la route, c’est aussi
un temps qui nous forme et nous nourrit, au plus profond de
nous-mémes, pour nous transformer et nous rendre a notre tour
débordants d’amour et de sagesse, de justice et de fidélité,
témoins de Dieu dans ce monde.

Le temps de la pause

Lecture biblique: Exode 20.8-11

C'est les vacances ! Certes, pas pour tout le monde, mais le
pays entier change de rythme pendant ces deux mois de vacances
scolaires. J’'ai saisi cette occasion pour commencer une petite
série sur le theme du repos, pendant le mois de juillet.

On croit qu’on sait se reposer, parce qu’'on le fait plus ou
moins, chacun, parce qu’on sait dormir et que personne n’cuvre
24/7. Cela étant, la Bible aborde a plusieurs reprises le
theme du repos, dans 1'AT comme dans le NT. Et en général,
quand Dieu choisit d’aborder un sujet dans la Bible, c’'est que
nous avons besoin d’apprendre, d’entendre un autre pdv sur ce
sujet, et de nous laisser transformer sur ce point. Pour le
repos, c’'est pareil, surtout que dans nos sociétés, tout le
monde ou presque est épuisé : ceux qui travaillent beaucoup ou
pas, les enfants, les retraités.. Méme si souvent nous ne nous


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/05/le-temps-de-la-pause/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/07/legs-434918.jpg

dépensons pas beaucoup physiquement, nous sommes en proie a
une grande fatigue, essentiellement nerveuse. Dans ce contexte
ou le repos n'est pas vraiment reposant, j'espere que ces
textes bibliques nous aideront a mieux profiter du repos dans
la perspective de Dieu.

C'est évident, pour commencer cette série, il fallait parler
du sabbat, jour de repos hebdomadaire demandé par Dieu au
peuple d’'Israél. Il figure dans les 10 commandements, dix
paroles que Dieu adresse a son peuple fraichement délivré
d’Egypte, au temps de Moise, dix paroles pour apprendre a bien
vivre, a vivre selon les principes de Dieu.

Notre mode de vie actuel pousse a en demander toujours plus, a
faire toujours plus, a bien remplir nos agendas sans laisser
aucun trou. On peut se dire que c'était mieux avant : c’était
srement différent. Pour Israél, respecter le sabbat n’a
jamais été facile, et Dieu rappelle régulierement, avec
différentes explications, pourquoi il faut respecter le
sabbat. La premiere explication, c’est celle de notre texte

vivre ce 7° jour comme un jour de repos, a l'image du 7° jour
de la création. En effet, le premier chapitre de la Genese
décrit Dieu créant le monde entier en une « semaine », créant
ainsi un parallele entre l’'action humaine et 1’action divine.
I1 y a plusieurs manieres de comprendre ces jours de création,
mais ce qui est essentiel dans notre texte, c’'est que le

peuple est appelé a se reposer le 7° jour parce que Dieu s'est
reposé, en suivant le rythme de Dieu, toutes proportions
gardées.

Creusons un peu le sens du sabbat pour voir s’il peut nous
éclairer sur une maniere de vivre conforme a ce que Dieu
attend de nous.



1) Un temps pour souffler

Ce qui saute aux yeux, et sans vouloir faire de lapalissade,
c’'est que le jour de repos est un temps pour souffler, un
temps pour reprendre haleine, pour se ressourcer.

Le jour n’existe pas sans la nuit, l’inspiration sans
l'expiration, la musique sans le silence.. Le récit de la
création, étonnamment, nous montre que la création n’'est
vraiment achevée que lorsque Dieu s’est mis en repos : son
ecuvre, c'est a la fois 1’activité pure, directe, et le repos
qui le suit. On pourrait avoir 1l’'impression que la pause est
un vide, un vide un peu effrayant qu’il faut vite combler,
mais vivre prend en compte ces deux pbles, et le balancement
qui fait passer de 1'un a l’'autre avec régularité, c’est comme
la marche, ce qui nous permet d’avancer. N'avoir que le repos
ou que l'activité, c’est vivre a cloche-pied.

L’ordre de Dieu surprend par le fait qu’il inclut toute la
maison : ni toi, ni tes enfants, ni tes serviteurs juifs, ni
tes bétes, ni l1'étranger qui travaille chez toi. Tous doivent
faire la pause : les parents et les enfants, les juifs et les
non-juifs, les patrons et les employés, les humains et les
bétes. On connait l’expression « il n’'y a pas de repos pour
les braves » : eh bien si ! Méme les braves doivent se
reposer. Le repos n’est pas pour les faibles, pour les gens de
constitution fragile, pour les chétifs : tous, méme les plus
forts. Le repos, a l’inverse, n'est pas le privilege des
nantis, des maitres, qui ont le pouvoir de faire ce qu’ils
veulent alors que d’autres travaillent pour eux, ou d’anciens
qui ont bien mérité le droit de se reposer aujourd’hui. Le
repos, c'est pour tout le monde ! C’est une nécessité pour
toutes les créatures, c’est le rythme qui est le né6tre.

Le repos n'est pas pour autant un mal nécessaire, di a nos
limites de créatures, un temps ou on ronge son frein en
attendant que la machine reparte : Dieu lui-méme s'est



reposé ! Dieu tout-puissant, infatigable, qui a tout créé par
sa parole seulement, Dieu s'est reposé et a repris son
souffle. Etonnant ! Dieu lui-méme considere que le repos est
un moment a part entiere, un moment de valeur, dont il veut
gue nous profitions pleinement nous aussi.

La limite entre le 7° jour et les 6 autres parait tranchée : tu
dois faire tout ton ouvrage en 6 jours (l’ouvrage comprenant
le travail payé et les taches de la vie quotidienne : passer
sa journée de repos a faire le ménage, la lessive, les courses
la compta, ce n’est pas le but !). Bien slr, le repos ce n'est
pas un arrét total ou une hibernation : il faut bien se
nourrir, il faut traire les bétes, il faut se laver — de méme,
si Dieu s'est mis en repos apres avoir posé les grandes bases
de la création, Dieu continue de soutenir le monde, de le
faire vivre. Ce qui est clair, c’est le changement de
modalité : 1la production, le rendement, l'activité ne sont pas
l'objectif du jour de repos, qui invite a un changement de
rythme et d’orientation.

2) Un temps pour prendre du recul

En effet, au-dela du répit, le repos a aussi pour but de nous
pousser a prendre du recul, a relever la téte de notre guidon
pour voir ou on en est, pour adopter une perspective plus
large que le métro-boulot-dodo. En particulier, le repos
régulier nous pousse a avoir une vie autre que le travail,
méme non rémunéré. Régulierement, par le repos, je me souviens
qgue je ne sulis pas ce que je fais, je suis plus, et ce
« plus » a la possibilité de s’exprimer dans ce temps ou je ne
travaille pas. Le travail, 1l'activité, ce n’est le tout de
notre vie, et prendre du repos c’est relativiser cette
activité. Dieu lui-méme, créateur merveilleux, refuse de se
réduire a son activité de créateur, il ne se rend pas esclave
de sa puissance, de ses cuvres, de sa performance.

L’exhortation a nous reposer nous aide a poser une limite a



notre ouvrage, de sorte qu’il ne nous dévore pas, qu’'il ne
nous étouffe pas, qu’il ne devienne pas notre maitre qui pense
a notre place et définit nos priorités pour nous. Se reposer,
c'est se rappeler qui on est, pourquoi on va dans telle
direction, pourquoi par ce moyen-la, c’'est refuser d’'étre
emporté dans un torrent qui nous submerge.

Petite parenthése : un des problemes de notre société, c'est
que nous sommes tentés de remplacer la frénésie du travail par
la frénésie des loisirs et divertissements, connaissances,
médias, réseaux sociaux etc. — vous savez, quand on commence
la semaine plus fatigué qu’on ne 1’'a terminée, quand on
aimerait un deuxieme week-end, mais un vrai, cette fois. Les
propositions de la société nous envahissent : sans méme parler
de la pression au travail (répondre aux mails urgents la nuit
ou le week-end, étre toujours disponible, etc.), les loisirs
sont devenus une occupation a part entiere qui remplace le
guidon du travail par le guidon des loisirs — autant chez les
adultes que chez les enfants d’ailleurs. Et c'est pour
beaucoup difficile de mettre une limite a toutes ces
propositions, notamment parce qu’on risque de paraitre, selon
les cas, dépassé, paresseux, casanier. Je ferme la parenthese.

Se mettre en retrait, en recul, par rapport a son activité, je
me demande si ce n’'est pas un signe de confiance et
d’humilité. D'humilité parce que si Dieu s’'est reposé sans que
le monde arréte de tourner, alors, le monde peut continuer
aussi méme si je prends un jour de congé. Bien slir, on va nous
dire que non, mais la réalité, c’est que tout ne repose pas
sur nos épaules, loin de la. Humilité, et confiance, parce
qu’en s'arrétant — raisonnablement — on reconnait que c’'est
Dieu qui agit pour nous, qu’il prend soin de nous, pendant
notre travail et pendant notre repos. C'est croire que Dieu
veille sur nous jour et nuit, qu’il précede, accompagne et
suit tous nos projets. Le repos nous rappelle que jamais les
choses n’adviennent par nous seuls, mais toujours avec Dieu.



3) Un temps pour 1’essentiel

Alors le repos, c’'est un temps libre : libre de souci, libre
de performance, libre de pression, on pourrait dire, un temps
gratuit. Mais le temps libre, ce n’est pas un temps vide ! le
temps gratuit n’'est pas sans valeur ! Une place se libere dans
notre vie pour que nous reprenions notre souffle, relevions la
téte et regardions a l'’essentiel.

Que fait Dieu quand il se repose ? Bonne question ! Je crois
qu’une des réponses, c’'est qu’'il se réjouit de sa création

il a posé les bases, et maintenant, comme un jardinier, il
regarde ses plantes pousser, il arrose, il taille.. Dieu
savoure la relation qu’'il développe avec sa création. En
effet, le but de la création, ce n’est pas seulement
1’émergence d’'une autre forme de vie, c’est la possibilité
d’'avoir une relation avec les créatures. Dieu nous a créés, en

6 jours, pour vivre une relation d’amour avec nous, le 7° jour
qui dure depuis longtemps. De méme, notre repos a pour
vocation d’'étre consacré a Dieu, un temps orienté vers la
relation fondamentale, essentielle, vitale de notre existence,
celle que nous avons avec notre créateur, pere, sauveur,
seigneur, Dieu.

Se consacrer a Dieu, ca peut paraitre sec et austere. En
réalité, nous tourner vers Dieu, c’est savourer sa présence,
son amour, sa fidélité, sa sagesse, mais c’'est aussi se
réjouir de ses dons, en se rappelant que tout ce qui est bon
nous vient de notre Pere : la famille, les amis, la santé, la
nature, le travail aussi, et tant d’'autres sujets de
reconnaissance. Selon les personnalités, on peut savourer la
bonté de Dieu en famille, en solitaire, pendant une randonnée
ou une lecture, on peut prier ou chanter, jardiner ou
bricoler, mais ce temps de repos, c’est le temps d’'ouvrir
grand les yeux sur la relation que nous avons avec Dieu.



Conclusion

Pour Israél, le sabbat était incontournable : moment régulier
de repos, de recul, d’'adoration. Le sabbat avait encore une
autre dimension : il symbolisait le repos a venir, le repos de
la foi, la bonne nouvelle que Dieu nous sauve en Jésus-Christ
et que ce n'est pas par notre travail ou nos euvres, mais que
c’'est un don gratuit, une grace, que nous sommes appelés a
recevoir jour apres jour.

Le sabbat est-il dépassé ? oui, dans sa forme. Non, dans ses
principes. Bien siir, on est appelé a prendre conscience chaque
jour de la présence de Dieu, a savourer ses dons a chaque
instant, a nous rendre disponibles a chaque minute. Sauf que
souvent, le toujours devient jamais, car la vie quotidienne
prend le pas sur le repos avec Dieu. Prendre des temps
réguliers — quotidiens, hebdomadaires, annuels - pour
volontairement se ressourcer, s’'extraire des exces du
quotidien et revenir a l’essentiel, ca fait partie de notre
rythme. Je crois que les principes du sabbat sont toujours
pertinents, aujourd’hui comme hier. Que Dieu nous aide a
trouver comment nous pouvons, chacun, trouver ces temps de
vrai repos.

Le Royaume de Dieu : 1l’oeuvre
de Dieu en nous

https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-rovaume-de-dieu-loeuvre
-de

Qu’'est-ce que le Royaume de Dieu ? Cette expression, qui peut


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/21/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de-dieu-en-nous/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/21/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de-dieu-en-nous/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de

paraitre mystérieuse, est trés présente dans les Evangiles.
C’'est méme un des sujets de prédilection de Jésus.

En général, Jésus en parle de facon imagée, a l’aide de
paraboles et de métaphores. Mais ce n'’est pas pour évoquer une
sorte d’'utopie, un réve d’or a venir, un paradis qui
émergerait a la fin des temps. Il en parle comme d’une réalité
qui est déja la, toute proche de nous.

En fait, ce n’est pas tres compliqué : le Royaume de Dieu,
c’'est la ou Dieu regne. Autrement dit, concretement pour nous,
parler du Royaume de Dieu, c'est parler de l'ecuvre de Dieu
dans notre vie.

Dans ces deux images tirées de la nature, il y a au moins deux
aspects du Royaume de Dieu qui sont révélés : il grandit de
facon mystérieuse et étonnante, et il commence toujours tout
petit.

I1 grandit de facon mystérieuse

C’est en particulier la premiere métaphore qui le dit. L’homme
seme des graines dans son champ.. et ensuite il dort. Et tout
le processus de croissance se déroule sans son intervention.
I1 ne s’en soucie méme pas. Les graines poussent, mais 1’homme
ne sait pas comment ! Et finalement arrive le moment de la
récolte.

Le mystere, dans la deuxieme métaphore, est principalement
dans le contraste entre la toute petite graine et le véritable
arbre a la fin du processus.

Qui peut comprendre, expliquer, l’oeuvre de Dieu dans une
vie ? Personne.. On ne peut que constater qu’une graine a été
semée et qu’'elle finit par pousser. Pas au méme rythme pour
tout le monde, pas forcément avec les mémes fruits.. Mais elle
pousse. C’'est l'euvre de Dieu.

La question est : sommes-nous préts a nous ouvrir a l’euvre de



Dieu en nous ? Il n’'est pas question ici d’embrigadement dans
une religion, de contraintes dans telle ou telle pratique,
telle ou telle croyance... Il est question de relation avec
Dieu. Il est question d’un Dieu vivant qui se propose de faire
éclore dans nos vies le fruit de son ecuvre.

Et si le Royaume de Dieu grandit de facon mystérieuse et
inattendue dans nos vies, c’est bien parce que Dieu ne veut
pas nous formater tous sur le méme modele mais cheminer avec
nous, tels que nous sommes, de facon personnelle.

Il commence tout petit

Cet autre aspect, bien que présent dans la premiere métaphore,
est surtout souligné dans la seconde. Une graine de moutarde,
c’'est vraiment tout petit. Et la plante issue de cette graine
est un véritable arbuste. A tel point que les oiseaux peuvent
s’y abriter pour faire leur nid.

Si le Royaume de Dieu commence tout petit et peut finalement
se révéler tres grand, alors nous ne devons pas négliger les
petits commencements. Ils peuvent étre promesses de beaux et
grands fruits. L’oeuvre de Dieu dans nos vies est faite de
petits commencements.

Le Royaume de Dieu commence tout petit. Peut-étre par une
priere maladroite adressée a Dieu, peut-étre par une lecture
laborieuse de la Bible, peut-étre par une entrée hésitante
dans une église.. Ne négligeons pas ces petits commencements.
Ils sont comme ces toutes petites graines de moutarde qui, un
jour, donneront peut-étre une grande et belle plante.

Ces petites décisions que 1’on peut prendre tout au long de
notre cheminement spirituel ont de l’importance aux yeux de
Dieu. Il les honore.

Le baptéme aussi, c’'est un petit commencement. Juste un
commencement, pas un aboutissement. Mais un petit commencement
qui est important dans un cheminement spirituel. Parce qu’il



pose un signe de la présence, dans votre vie, du Royaume de
Dieu.

A 1’image de son Roi

En réalité, le Royaume de Dieu est a 1’'image de son Roi
Jésus-Christ.

Lui-méme a commencé tout petit, humblement né dans une étable,
au sein d’une famille modeste. Il a grandi et est apparu
finalement comme un arbre extraordinaire a 1l'ombre duquel se
reposer. Car de la petite graine de 1’enfant de Bethléem,
c'est le Fils de Dieu devenu homme qui s’est manifesté au
monde. Plus grand encore que ce qu’on pouvait imaginer : il
est mort et ressuscité !

Voila qui est, encore, mystérieux. Mais qui est aussi une
formidable promesse si nous nous ouvrons a l'oeuvre de Dieu
aujourd’hui. C’est le Christ vivant qui sera a 1l'oeuvre en
nous, par son Esprit.

Conclusion

Alors qu’est-ce que le Royaume de Dieu ? Chacun de vous peut
donner une réponse personnelle a cette question. Car le
Royaume de Dieu, c’est son euvre dans votre vie.

Cette e®uvre, peut-étre n’en est-elle encore pour vous qu’au
stade d’une graine semée. Peut-étre quelques pousses ou
quelques fruits se manifestent déja. Ou peut-étre étes-vous un
bel arbre portant de beaux fruits. Quoi qu’il en soit, c’est
l'oeuvre de Dieu en vous. C’est son Royaume qui se manifeste
déja. A nous de le vivre !



Retroussons-nous les
manches !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/retroussons-nous-les-manch
es

Les premieres paroles de ce texte sont dures pour les
chrétiens de Corinthe, que Paul appelle des chrétiens faibles,
des bébés dans la foi, a qui il n’a pas pu parler comme a des
chrétiens matures. La preuve de cette immaturité se trouve
dans les jalousies et les disputes qui caractérisent leur vie
d’Eglise. J’ai peur qu’aujourd’hui encore, 1’apbtre
considérerait pas mal d’Eglises comme immatures sur ce plan..

Ceci dit, ce qu’il dit ensuite de 1’Eglise, bien que partant
de son cas personnel et de la situation propre de 1’Eglise de
Corinthe, dit bien quelque chose d’'universel a propos de
L’Eglise, et méme des Eglises en général. Il le développe a
partir de deux images qui se télescopent : 1’Eglise est le
champ et la maison de Dieu.

C’est Son champ et Sa maison !

L’Eglise, c’est le champ de Dieu. C’'est lui le propriétaire du
champ. Personne d’autre ne peut s’en prétendre propriétaire !
C'est Sa maison, celle ou il se manifeste mais surtout celle
qui lui appartient. On ne parle pas bien-sir des quatre murs
d’une Eglise mais de la communauté. En allant dans une Eglise,
dans une communauté chrétienne, on vient chez Lui.

L’Eglise est le champ de Dieu, Sa maison. Et pourtant, si
souvent elle est le lieu de jeux de pouvoir. Malheureusement..
C'était flagrants a Corinthe mais c’est loin d’étre un cas
isolé ! I1 y a toujours le danger de s’'approprier « son »
Eglise, en particulier pour le pasteur, le conseil ou les
membres fondateurs.. Mais dans une Eglise, on n'y travaille pas
pour nous-mémes, mais pour Dieu. C’est son Eglise, pas la


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/07/retroussons-nous-les-manches/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/07/retroussons-nous-les-manches/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/retroussons-nous-les-manches
https://soundcloud.com/eel-toulouse/retroussons-nous-les-manches

notre.. C'est ce qui fait de cette maison un temple de Dieu
(cf. v.16).

Evidemment, dire de 1’Eglise qu’elle est le temple de Dieu ne
doit pas nous conduire a idéaliser les Eglises. Loin de 1la. Si
l’Eglise est le projet de Dieu, elle est aussi, par nature,
humaine. Elle est donc imparfaite. Mais parce qu’elle est le
projet de Dieu, il y a une lourde responsabilité pour celui
qui détruit 1’Eglise, qui y est source de division. Paul le
rappelle ici : celui qui agit ainsi détruit le temple de Dieu.

Au contraire, les deux images utilisées par Paul permettent de
souligner que nous avons une responsabilité dans 1la
construction de 1’Eglise. Car si elle est le champ de Dieu, il
n'y poussera rien si on y seme rien. Et si elle est 1la maison
de Dieu, elle en restera a ses fondations, certes solides,
mais sans mur si nous n’y construisons rien dessus.

Planter, arroser.. et laisser croitre.

De son expérience, Paul tire une lecon générale. Il a planté,
Apollos a arrosé, et c’est Dieu qui fait croitre. Planter,
c’est ensemencer le champ avec 1’Evangile. C’était le travail
d’apdtre de Paul, fondateur d’Eglises dans tout 1’empire
romain. Arroser, c’'était le travail d’enseignant d’Apollos,
pour édifier et affermir les chrétiens. Mais dans tous les
cas, c'est Dieu qui fait croitre. C’est lui qui rend efficace
le témoignage de Paul et 1’enseignement d’Apollos. C’est son
cuvre dans les ceurs qui est décisive.

Retenons de cette double responsabilité de planter et arroser,
la nécessité d’'une complémentarité. Une Eglise n’est jamais
1l'oeuvre d’un seul homme, elle est le projet de Dieu vécu
communautairement, dans la complémentarité des dons et des
ministeres. Retenons aussi que pour le développement d'’'une
Eglise, il y a une question de timing, d’action adaptée au
besoin du moment. Il ne sert a rien d’arroser si on n'a pas
planté avant !



Il s’agit donc pour nous de planter, d’arroser.. et de laisser
croitre. Laisser Dieu agir. Le probléeme arrive quand les
chrétiens débordent leur responsabilité, en cherchant a faire
croitre eux-méme 1’Eglise ! En appliquant simplement des
méthodes ou en utilisant des techniques. L’Eglise devient
alors une entreprise a faire prospérer.. mais elle n’'est plus
le champ de Dieu.

Laisser croitre n’est pas si facile que ca. Parce que le champ
de Dieu ne pousse pas toujours comme on s’y attend ! Laisser
croitre, c'est se laisser surprendre par Dieu et accueillir le
fruit qu’il fait pousser, pas forcément celui qu’on voudrait
voir apparaitre. Parfois dans le champ de 1’Eglise on peut
couper ce qu’'on pense étre de mauvaises herbes et on se prive
alors de fruits surprenants ! Ces « mauvaises herbes » sont
peut-étre des projets inattendus ou des personnalités
atypiques, et on leur coupe 1l'herbe sous les pieds, parce
qgu’on n’'a jamais fait ca !

Il y a des sécateurs trés efficaces dans le champ de 1’Eglise,
qui coupent tres facilement des projets ou des personnes qui
auraient pourtant pu donner de bons fruits. Ces sécateurs
qu’on appelle « traditions », « structures », « culture » ou
méme parfois avec des noms plus longs du genre « on-ne-peut-
pas-faire-ca-dans-une-église » ou « un-bon-chrétien-ne peut-
pas », voire méme « Dieu-m’a-dit-que » ou « la-Bible-dit-
que » !

Pour qu’une Eglise se développe, on a sans doute plus besoin
d’arrosoirs que de sécateurs. Des arrosoirs qui édifient, qui
encouragent, qui prient, qui soutiennent, qui font confiance.
Et moins de sécateurs qui découragent, qui refusent, qui
interdisent, qui se méfient..

Construire sur les fondations avec ses propres matériaux

L’Eglise, c’est aussi la maison de Dieu. Mais si on y regarde
de plus pres, on se rend compte que dans la métaphore



développée par Paul, il s’agit plus d’une maison en
construction que d’un édifice déja bati. Dieu est le
propriétaire du chantier. Les fondations ont déja été posées,
il s’agit maintenant de construire sur elles.

Les fondations, c’est Jésus-Christ. Et Paul précise bien qu’on
ne doit pas en chercher d'autre. Jésus-Christ est le seul
fondement de 1’Eglise. On pense ici bien-sir en premier lieu a
son cuvre accomplie pour nous. L’Eglise se fonde sur la mort
et la résurrection de Jésus-Christ, sans lesquelles il n'y
aurait pas d’Eglise.

Mais il faut aller plus loin. Avoir Jésus-Christ comme
fondations sur lesquelles construire, c’'est affirmer le lien
vital et indispensable avec le Christ vivant, aujourd’hui. Une
Eglise, pour se construire, doit entretenir le lien d’intimité
avec le Christ. Et le faire de facon communautaire : vivre
ensemble la relation avec le Christ vivant.

L’Eglise, toute Eglise, est donc en chantier. Elle se
construit. On ne touche pas aux fondations ! Mais on peut
ajouter de nouveaux étages, on peut aussi abattre des
cloisons, on peut percer des portes et des fenétres, on peut
aménager 1’'intérieur.. C’est cela une Eglise vivante. Une
Eglise qui ne se fige pas dans un projet mais qui évolue, qui
retravaille ses plans.

Et 1’Eglise se construit. Chacun y participe, avec ses propres
matériaux : « On peut construire sur ces fondations avec de
l'or, de 1’argent, des pierres précieuses, du bois, du foin ou
de la paille » (v.12) Il y a bien ici le reflet de 1la
diversité qui fait la particularité de 1’Eglise : chacun peut
apporter sa pierre a 1'édifice. Certes, les matériaux évoqués
par Paul sont plus ou moins nobles, et plus ou moins
résistants au feu, solides ou fragiles. L'Eglise, toute
Eglise, est faite aussi de ces failles, de ces fragilités.
L’important, c’est de construire ensemble !



D’'autant que 1’'épreuve du feu dont parle Paul, au moment du
bilan, ne détruira pas forcément les cuvres qu’on imagine. La
vraie valeur de l’apport des uns et des autres ne se mesure
pas toujours tout de suite, il faut se méfier des apparences !

Conclusion

L'Eglise, c’est le projet de Dieu qu’il réalise avec les
hommes et les femmes qui lui appartiennent. C’est Son champ et
Sa maison. Il est a l’initiative du projet, il en est
l'artisan incontournable, le fondement unique. Mais il ne
menera pas ce projet sans nous. C’est Lui qui fait croitre..
mais pas sans que nous semions et que nous arrosions. C’est
Lui, en Jésus-Christ, qui en est les fondations, mais c'est
nous qui sommes les matériaux de construction pour édifier le
temple de Dieu.

En tant que champ, nous sommes appelés a étre les témoins de
1’oeuvre de Dieu en nous, qui nous fait croitre par sa grace.
En tant que maison, nous sommes appelés a nous édifier a la
gloire de Celui qui, en Jésus-Christ, est mort et ressuscité
pour nous. Quelle belle vocation ! Quel privilege ! Quelle
formidable invitation a laquelle nous sommes tous appelés a
répondre !

Alors retroussons-nous les manches ! Il y a du travail dans le
champ et sur le chantier de 1’Eglise !

Dieu aime les généreux

https://soundcloud.com/eel-toulouse/diey-aime-les-g-n-reux

Lecture biblique: 2 Corinthiens 9

Je vous invite a méditer le texte du jour, en 2 Co 9, un texte


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/01/dieu-aime-les-genereux/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/diey-aime-les-g-n-reux

qui traite lui aussi d’offrande de solidarité, de la part des
églises de Grece (notamment de Corinthe, au sud de la Grece,
c.a.d. 1'Achaie, a qui 1’ap6tre Paul écrit depuis 1la
Macédoine, au nord) en faveur des églises de Jérusalem et de
ses alentours. Paul a déja consacré 1'ensemble du chapitre 8 a
ce sujet pour exhorter les Corinthiens a bien mener cette
collecte, eux qui étaient a l’'initiative de la proposition de
venir en aide aux chrétiens de Jérusalem, frappés par la
famine et la pauvreté. Il ajoute maintenant un autre long
passage pour insister et approfondir sa réflexion.

« C'est inutile de vous écrire au sujet de 1’aide a apporter
aux chrétiens de Jérusalem ». N’empéche que Paul y consacre
deux chapitres entiers de sa lettre : c’est que ce n'est pas
si inutile ! On voit que cette collecte de solidarité en
faveur des églises de Jérusalem est un sujet important,
d’'ailleurs Paul en parle dans d'autres lettres, voire un sujet

un peu épineux. Dans les 1°° versets de notre chapitre, il
explique qu’'il écrit a 1’avance pour prévenir de l'arrivée
d’'une petite délégation qui viendra encourager au bon
déroulement de la collecte, avant que Paul et quelques
Macédoniens ne passent récolter 1'offrande en allant vers
Jérusalem. Paul prend donc des précautions particulieres sur
ce sujet, veillant notamment a ce que toutes les personnes
impliquées soient irréprochables. C’est que 1'’enjeu est
grand : les chrétiens d’origine non-juive, paienne, étaient au
début un peu méprisés par les chrétiens d’'origine juive, et
c’'est ces chrétiens grecs qui vont maintenant venir en aide a
1’église juive, en besoin. L’enjeu n’est donc pas seulement
matériel, avec la question toujours épineuse de 1’argent,
quelle que soit 1'époque, mais touche aussi a la communion
entre églises.

Ce qui m'a frappée, c’est que tout au long de son exhortation,
Paul revient sans cesse au theme de la générosité : vous avez
promis des dons généreux, il faut qu’on voie que vous donnez
de bon ceur, Dieu aime celui qui donne avec joie, Dieu donne



en abondance toutes sortes de bienfaits, etc. etc. Cet appel a
la générosité, j'aimerais que nous puissions, vous et moi,
l’entendre a nouveau ce matin.

1) Appelés a la générosité

Nous sommes appelés a étre généreux — dans ce texte, c’est au
sujet de l1’'offrande sonnante et trébuchante, mais on peut a
mon avis étendre la générosité a tout type de don sans
s'écarter de la pensée de l'apodtre.

Paul nous appelle a étre généreux pour le bien de nos freres,
pour leur venir en aide, par solidarité. Cela dit, il me
semble que Paul va au-dela de 1’'idée de solidarité classique,
en soulignant le rbéle de Dieu dans l'offrande. Tout ce que
nous avons est un don de Dieu, c’est une grace — méme ce qui
nous parait le plus évident est le fruit de la bienveillance
de Dieu a notre égard. Ces biens qu’'il nous donne, il les
prévoit pour nous, pour nos besoins, mais Paul rappelle que
Dieu a aussi en vue de nous donner pour gue nous puissions
donner a notre tour aux autres. D’une certaine maniere, ce que
nous recevons est appelé a étre donné a nouveau — c’'est un des
moyens par lesquels Dieu prend soin de nous et des autres, en
passant par la générosité des freres. Le but de 1’argent ou
des biens matériels n’est donc pas d’'étre possédé, pour soi,
mais d’'étre un moyen que Dieu utilise pour faire du bien a
nous et a ceux qui nous entourent. En étant généreux, nous ne
faisons rien de moins que participer au projet de bienfaisance
de Dieu, a sa providence, a ses bénédictions aux autres. Comme
toujours, Dieu aurait pu s’occuper tout seul de prendre soin
de chaque homme, mais étonnamment, il choisit de nous
impliquer profondément dans ce processus, de sorte que nous ne
sommes pas des petits oisillons attendant chacun, passivement,
la becquée, mais des freres et des securs partageant ce que le
Pere nous a donné.

Petite remarque. On pourrait se dire avec pragmatisme : seuls



ceux qui recoivent beaucoup sont appelés a étre généreux. Pas
forcément, il y avait des pauvres a Corinthe. La pauvreté
n’'empéche pas d’étre généreux, bien au contraire — qu’on se
rappelle l’'offrande de la veuve avec ses deux sous ou un ami
démuni qui n’'hésite pas a partager le peu qu’il a. Nous sommes
tous appelés a étre généreux, chacun selon sa situation — et
c'est peut-étre pour ca que Paul ne donne pas d’ordre de
grandeur mais appelle a une générosité authentique : il ne
s’'agit pas de donner la dime comme on s'’'acquitte d’un impét,
avec plus ou moins de réticence, mais de donner avec le ceur,
en entrant joyeusement dans cette chaine de transmission des
bienfaits de Dieu. Cela dit, méme si elle se nourrit du don
des individus, la collecte pour Jérusalem n’est pas un acte
individuel, mais un projet communautaire ou chacun peut
s’'impliquer d’'une maniere ou d’une autre. Je pense que c'est
aussi une maniere tres positive de vivre le don pour les
autres, dans un projet qui nous implique en tant que
communauté.

2) Une générosité ancrée dans la
fol

Pour Paul, si nous sommes appelés a étre généreux, c’'est que
la générosité n'est pas un simple trait de personnalité, mais
une vertu ancrée dans la foi. C’est au nom de notre foi que
nous sommes généreux, peu importe notre condition, notre
caractere ou les habitudes recues dans notre enfance.

Ce que Paul développe particulierement dans ce chapitre, c’est
que la générosité est un signe de foi. Donner généreusement,
c’'est reconnaitre qu’on a tout recu, sans mérite. C’est dire

oui, ce que j'ai vient de Dieu, et si c’'est Dieu qui me le
donne, alors il a slrement une intention par rapport a ce don.
En quoi puis-je utiliser ce qu’il m’a donné pour le bien ?
pour mon bien, celui de ma famille, celui d’'autrui.. Si nous
voulons, a cause de notre foi, vivre selon la volonté de Dieu,



et que Dieu donne largement pour que nous puissions avoir
assez pour donner a notre tour, alors la foi nous conduit a
étre généreux. Nous souhaitons honorer Dieu en faisant sa
volonté dans tous les domaines de notre vie, en utilisant tout
ce qu'il nous donne de la meilleure maniere — notre corps, nos
pensées, nos dons, mais aussi notre argent et nos biens.

Donner, c’est un signe de foi, de consécration a Dieu, mais
aussi un geste de confiance. Paul insiste : Dieu vous donnera
largement, de sorte que vous aurez toujours ce qu’il vous faut
et un surplus a offrir a votre tour. On a toujours peur de ne
pas avoir assez, de perdre, d'étre sans ressources le
lendemain ; mais comme Jésus appelle a demander 1le pain
d’aujourd’hui et a avoir confiance que Dieu s’occupe du pain
de demain, comme Dieu empéche le peuple d’'Israél dans le
désert de se faire des réserves de manne, Paul nous invite a
faire confiance, a laisser Dieu prendre soin de nous. Il nous
appelle a accepter d’'étre dépendants — dépendants de Dieu pour
demain, dépendants des autres — dépendants par confiance, pas
par paresse ou par imprudence, pas pour forcer Dieu ou le
tester, mais a vivre avec confiance dans le Dieu qui nous aime
et qui prend soin de nous.

Paul évoque une autre raison, dans le chapitre précédent c’est
vrai, mais c’est tellement central dans son développement que
je vais simplement vous lire le verset ch.8, v.9 : « En effet,
vous connaissez le don généreux de notre Seigneur Jésus-
Christ. Il était riche, mais pour vous il s’'est fait pauvre,
afin de vous rendre riches par sa pauvreté ». Nous sommes
appelés a étre généreux car notre sauveur et notre seigneur,
celui en qui nous avons droit a un nouveau départ et qui nous
montre le chemin a suivre, Jésus-Christ, a accepté de tout
perdre, de tout subir, pour que nous recevions un héritage
extraordinaire et immérité : la vie avec Dieu, pour
1’'éternité, dans 1’abondance de son amour, dans la gloire de
sa présence rayonnante, dans l’'éclat de sa justice. Pour nous
qui n'avions rien et qui ne méritions rien, le Fils de Dieu



s’est donné pour que nous recevions tout ce qu’il y a de plus
précieux. Cet exemple de générosité gratuite, pleinement
consentie, motivée par 1’amour, c’'est 1le fondement de
L'évangile et de notre foi.

3) Etre généreux pour devenir
vraiment riches

Paul utilise encore un argument qui peut paraitre étrange
celui qui seme peu recoit peu, celui qui seme beaucoup recoit
beaucoup. Est-ce a dire que la générosité est encore le
meilleur investissement, la meilleure technique pour gagner de
l’argent rapidement ? Ce serait se méprendre. Que récolte-t-on
lorsque 1’'on seme ? On récolte la joie de ceux qui ont recu,
leur louange a Dieu pour sa sagesse et sa providence, et leur
reconnaissance pour notre don, qui les conduit a prier pour
nous par amour fraternel. Un des fruits de la générosité,
c’'est les relations qu’on a les uns avec les autres. Pourquoi
Dieu ne donne-t-il pas séparément a chacun ce dont il a
besoin, point ? On lui adresserait les mémes louanges !
Pourquoi nous fait-il participer a sa générosité ? Pourquoi
passer par des intermédiaires qui, comme chacun sait, ne sont
pas toujours tres fiables ? Pour tisser entre nous des
relations d’échange. Dieu ne se contente pas d'avoir des
relations avec chacun de nous, il veut que nous nous aimions
les uns les autres, que nous vivions entre nous des relations
aussi riches que ce que nous vivons avec lui.

Cela nous conduit a un autre regard sur la richesse : est
riche celui qui donne et recoit 1’amitié, 1la priére, la joie
d’un frere dans le besoin. Est riche celui qui marche sur le
chemin de Dieu, parsemée de rencontres et d’échanges. Notre
richesse ne se tient pas dans notre compte en banque, mais
dans notre vie avec Dieu, une vie ancrée dans 1’amour de Dieu
pour nous et ouverte aux autres. Méme si dans notre société de
surconsommation excessive, nous entendons régulierement le



message que nous sommes ce que nous avons, que notre valeur
correspond au poids de nos possessions, l’évangile nous
rappelle que chacun, nous sommes précieux aux yeux de Dieu,
que c’est lui qui donne du sens, du contenu, du poids a notre
vie, parce qu’il est notre Pere, qu’il nous aime et qu’il nous
invite a entrer dans son cuvre.

Conclusion

L'appel de Dieu a la générosité nous invite a prendre du recul
par rapport a nos possessions : l'argent est un moyen de faire
ce qui est bon, de mettre en euvre la volonté de Dieu pour
nous et pour les autres. Nous sommes appelés, du coup, a
prendre nos distances, a regarder avec discernement ce que
nous avons — qu’'est-ce qui est nécessaire, essentiel, qu'est-
ce qui peut étre partagé ? Cela nous poussera slOrement a faire
le tri dans nos habitudes, mais en choisissant de vivre avec
sobriété et générosité, nous témoignons que notre richesse
c'est le Christ, que nous avons tout en lui et que nous
voulons vivre comme lui, avec joie et confiance en Dieu. Qu'Il
nous aide a progresser dans la foi, dans la reconnaissance,
dans 1l’amour, pour mener une vie qui témoigne de tout ce qu’il
a fait pour nous !



