Ruth, 1la moabite (3)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-3

Résumé des épisodes précédents

Exilée dans le pays de Moab, Noémi voit mourir son mari,
Elimélek, et ses deux fils. En situation de précarité, elle
choisit alors de rentrer dans son pays, en Juda, en permettant
a ses belles-filles moabites de refaire leur vie dans leur

pays.

Mais 1'une d’elles, Ruth, témoigne de sa fidélité et refuse de
la quitter. Elle choisit de 1’accompagner, restant attachée a
elle et a Dieu.

En Juda, Ruth décide d’'aller glaner des épis dans un champ
afin de se nourrir, elle et sa belle-mere. Or, il se trouve
que le champ dans lequel elle va appartient a Booz, un proche
parent. Mais Ruth ne le sait pas.

Pour Noémi, ce n’est pas un hasard. C’est le Seigneur qui l’a
conduite jusqu’'a ce champ. Dans sa providence, Dieu s'est
ainsi montré fidele !

Lecture biblique : Ruth 3
Explication

Ruth n’est pas Israélite. Elle ne connait pas toutes les lois
et coutumes en Israél. Noémi va donc prendre les choses en
main pour mettre a profit la situation. Ruth, quant a elle,
fait confiance a sa belle-mere.

En permettant a Ruth d’aller glaner des épis dans le champs de
Booz, Dieu a lui-méme préparé les circonstances qui
permettront a Ruth de refaire sa vie. Noémi saisit donc
L’occasion qui se présente pour se montrer a son tour fidele a
Ruth et lui assurer un avenir heureux.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/16/ruth-la-moabite-3/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-3

Elle donne donc ses instructions a sa belle-fille pour que
celle-ci fasse comprendre a Booz qu’elle était préte a
envisager de se marier. Mais les choses doivent se faire dans
la discrétion et avec prudence. Le geste d’écarter la
couverture et de se coucher au pied du proche parent, était
suffisamment explicite. Surtout avec les paroles que Ruth dit
a Booz lorsqu’il la surprend au milieu de la nuit : « C'est
moi, Ruth. Protége-moi. En effet, tu es un proche parent et tu
as la responsabilité de prendre soin de moi. »

Et, visiblement, il n’en espérait pas tant ! Il n’'hésite pas
une seconde.. mais il veut faire les choses dans les regles. Il
y a un autre parent, plus proche que lui d’Elimélek. C’est lui
qui a la priorité. Il doit d’abord voir avec lui. Lorsque Ruth
raconte a Noémi ce qui s’est passé, sa réponse est pleine de
confiance. Elle n’a aucun doute sur le fait que Booz fera tout
pour faire aboutir sa démarche : « Cet homme-la ne sera pas
satisfait s’'il ne regle pas cette affaire aujourd’hui. »

Application

Au ceur de ce chapitre, il y a l'application d’un commandement
biblique sur la solidarité familiale en cas de veuvage. On
pense en particulier au texte de Deutéronome 25.5-10, qu’il
est intéressant de citer :

Moise dit : Supposons ceci : Deux freres habitent ensemble, et
1'un d’eux meurt sans avoir de fils. Sa veuve ne doit pas se
remarier avec quelqu’un d’extérieur a la famille. Son beau-
frere doit accomplir son devoir de beau-frere : il la prendra
pour femme et il s’unira a elle. Alors on considérera le
premier garcon qu’elle mettra au monde comme le fils de
L’homme qui est mort. Ainsi, son nom continuera d’étre porté
en Israél. Si un homme ne veut pas prendre sa belle-seur pour
femme, cette femme se rendra au tribunal, devant les anciens.
Elle dira : « Mon beau-frere ne veut pas accomplir envers moi
son devoir de beau-frere. Il refuse de donner a son frere un
fils qui continue de porter son nom en Israél. » Les anciens



de la ville feront venir cet homme et ils parleront avec lui.
S’il continue a refuser de prendre pour femme la veuve de son
frere, celle-ci s'avancera vers lui devant les anciens. Elle
lui enlevera la sandale de son pied, elle lui crachera au
visage et dira : « Voila ce qu’on fait a un homme qui refuse
de donner un fils a son freére ! » Ensuite, en Israél, on
appellera la famille de cet homme « la famille de 1’homme au
pied nu ».

On peut relever deux éléments de surprise dans notre épisode

= Ce n'est pas Booz mais Noémi qui prend les choses en
main pour accomplir ce commandement.

 L'application du commandement est plus large et moins
contraignant que dans le Deutéronome.

Noémi prend les choses en main

Le livre de Ruth a un petit c6té féministe ! Ce sont les
femmes qui montrent 1’exemple et qui prennent les choses en
main. Ruth 1’a fait en faveur de sa belle-mere, Noémi lui rend
ici la pareil.

Noémi n’a pas 1l’intention d’attendre que Booz se décide tout
seul a exercer son devoir de solidarité familiale. Elle va
forcer le destin et donner un petit coup de pouce a Booz, en
mettant au point une stratégie. C’est la pichenette qui était
nécessaire pour que Booz se lance.

D'ailleurs, il ne faudrait pas jeter la pierre trop vite a
Booz. Une fois lancé, il s'’empressera de régler 1l'affaire. Et
on peut discerner au moins deux raisons pour lesquelles il n'a
pas pris l’'initiative dans cette affaire

1° Booz était plus agé que Ruth et ne voulait pas s'imposer a
elle : « Que le SEIGNEUR te bénisse ! Tu n’as pas cherché
L’amour des jeunes gens, riches ou pauvres. » (v.10)

2° Il n'était pas prioritaire pour exercer le devoir de
rachat. Il y avait un autre parent, plus proche que lui
d’Elimélek (v.12)



I1 est intéressant de noter ce respect de la loi et des
coutumes mais aussi ce respect de la personne de Ruth. Nous
sommes dans un contexte culturel tres patriarcal ou le respect
des femmes n’était pas forcément la préoccupation premiere..
Booz est un homme de bien.

Enfin, je ne crois pas du tout qu’on soit en présence d’'un
mariage sous la contrainte pour Booz et Ruth. La facon dont
les choses se passent laisse entendre qu’ils étaient sans
doute consentants. Certes, ce n’est pas explicite.. Mais les
paroles de Ruth lorsqu’elle évoque Booz a sa belle-mere, le
traitement de faveur que Booz accorde des le début a Ruth et
1’empressement avec lequel il regle cette affaire, tout laisse
entendre qu’il s’agit de bien plus qu’un « mariage arrangé » !

Une application plus large et moins contraignante

L’application de la loi du Deutéronome révele aussi quelques
surprises. L’'’idée principale de ce commandement est que
lorsqu’un homme mourait sans enfant, son frere devait prendre
sa veuve pour femme, et le premier garcon qui naitrait serait
considéré comme l'enfant du mari décédé, pour perpétuer son
nom. Si le beau-frere refuse d’exercer ce devoir, il
s’'exposait a une humiliation publique.

Le ton du texte du Deutéronome est tout de méme assez
différent de 1’impression qui se dégage de l’'histoire de Ruth.
Le texte de loi est froid et tranchant. Le récit de Ruth
présente le devoir de rachat de facon moins contraignante et
plus large. Moins contraignante parce que l’'autre proche
parent refusera de l’exercer (chapitre 4) sans contrainte ni
humiliation. D’autre part, Deutéronome 25 ne parle que du
devoir du beau-frere d’une femme veuve. Ni Booz ni 1l’'autre
parent proche ne semblent étre freres d’'Elimélek. Sans compter
que, strictement, ce n’est pas vraiment Ruth qui était
concernée mais Noémi !

Bref, on n’est pas dans une application stricte et froide de



la loi mais on comprend 1l’'esprit de la loi. Ici, c’est la
nécessaire solidarité familiale, le secours des veuves qui se
retrouvent dans une situation précaire. Et Booz, qui est un
homme de bien, est prét a exercer ce droit et aller ainsi
encore plus loin que la générosité dont il a déja fait preuve
jusqu’ici.

Bel exemple de la juste attitude face aux textes de loi dans
la Bible. I1 ne suffit pas de les appliquer a la lettre pour
leur étre fidele. Il s’agit d’'en comprendre 1’'intention
profonde. Les contextes changent, les coutumes évoluent.. la
facon d’appliquer les commandements doit aussi évoluer.
Aujourd’'hui, a plus forte raison, il ne suffit pas de se
référer a un commandement de 1’Ancien Testament pour se faire
une opinion définitive sur tel ou telle pratique, de citer un
verset biblique pour répondre a telle ou telle question
d’éthique.

C'est bien 1l'intention globale de Dieu, qui ressort d’une
compréhension de 1’ensemble de 1la Bible, que nous devons
rechercher. Pas des solutions toutes faites et des raccourcis
simplistes.
Conclusion

L'histoire n'est pas finie. On attend encore son dénouement,
dans l’'ultime chapitre. Mais on semble bien s’acheminer vers
un « happy end », ce qui est inespéré quand on considere le
début de l’'histoire. La fidélité de Dieu est grande.. et elle
passe aussi par la fidélité des hommes et des femmes. Celle de
Ruth, de Noémi et de Booz. Tout trois fideles et solidaires.

La fidélité engendre la fidélité. La solidarité entraine la
solidarité. Et c’est Dieu lui-méme qui en donne 1’exemple. Lui
qui s’est montré fidele a son plan de salut pour 1'humanité
qu'il a créée. Lui qui s’'est monté solidaire en Jésus-Christ,
partageant notre condition jusqu’a la mort sur la croix. C'est
la le ceur du message biblique, que nous ne devons jamais
réduire a une morale ou une liste de commandements a



respecter.

Soyons donc fideles et solidaires, a la suite de Ruth, Noémi
et Booz, a l’image du Dieu fidele et solidaire, manifesté
pleinement en Jésus-Christ.

Ruth, la moabite (2)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-2

Résumé de 1’épisode précédent

A la mort d'Elimelek, son mari, et de ses deux fils, Noémi se
retrouve seule avec ses belles-filles, Orpa et Ruth. Elle
avait quitté Israél qui traversait une période de famine et
s'était réfugiée en Moab ou ses fils avaient trouvé des filles
du pays pour se marier.

Veuve, sans enfant, en terre étrangere, Noémi se retrouve en
situation de grande précarité. Quand elle entend que les
récoltes ont repris en Israél, elle décide d’'y retourner,
proposant a ses belles-filles de rester et refaire leur vie.
Mais Ruth s’y refuse et choisi de rester fidele a sa belle-
mere et a son Dieu : « La ou tu iras, j’'irai. La ou tu
habiteras, j’'habiterai. Ton peuple sera mon peuple, et ton
Dieu sera mon Dieu. »

Noémi retourne donc dans son pays mais le ceur n'y est pas
elle ne comprend pas pourquoi Dieu l'a ainsi frappé par cette
épreuve : « Ne m'appelez pas Noémi, la femme heureuse.
Appelez-moi Mara, la femme amere, car le Tout-Puissant a rendu
ma vie tres amere. »

Noémi et Ruth arrivent en Israél au moment de la récolte de
l’orge..


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/09/ruth-la-moabite-2/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-2

Lecture biblique : Ruth 2

Commentaire

« Je le vois, le SEIGNEUR continue a nous montrer sa bonté. Il
est bon pour nous les vivants, comme il est bon pour les
morts. Qu’'il bénisse cet homme ! Booz est un homme de notre
famille proche. Il est 1’'un de ceux qui ont la responsabilité
de prendre soin de nous. » (v.20)

La fin de ce chapitre contraste avec la fin du précédent.
Noémi était alors au fond du trou, se lamentant de l'épreuve
que le Seigneur lui avait envoyé. Ici, elle se réjouit au
contraire de la bonté de Dieu envers elle. L'histoire est en
train de basculer.

Ruth ne savait pas que le champ dans lequel elle allait glaner
des épis était celui de Booz, un parent d’Elimélek. C’est
Noémi qui le lui apprend. Que Ruth ait trouvé un propriétaire
aussi généreux lui laissant glaner autant d’épis est une
chance. Mais qu’en plus il s’agisse de Booz, un proche parent
d’Elimélek qui pourrait exercer son droit de rachat pour leur
venir en aide, ca ne pouvait étre un hasard..

Il faut noter que cet épisode illustre une loi sociale
intéressante ayant cours alors en Israél. Il s’agit de la loi
sur le glanage. Les propriétaires devaient laisser des épis a
glaner dans leurs champs et des grappes a cueillir dans leurs
vignes, pour que ceux qui n’avaient pas de terre, les démunis,
les immigrés, puissent trouver a manger (cf. Lévitique
19.9-10). Une sorte de « Restos du coeur » de 1'époque !

A la fin du chapitre, Noémi évoque aussi une autre loi, liée a
la responsabilité familiale en cas de veuvage. La facon dont
Booz exercera ce droit sera développé aux chapitres 3 et 4.
Nous le verrons donc dans les prochains épisodes..

Application



Avec le premier chapitre, nous avons parlé de la fidélité de
Ruth. Ici, c’est de la fidélité de Dieu qu’il faut parler.
Nous pouvons le faire a la suite de Noémi, dont le désespoir
s'est changé en espoir et en reconnaissance

« Je le vois, le SEIGNEUR continue a nous montrer sa bonté. Il
est bon pour nous les vivants, comme il est bon pour les
morts. Qu’'il bénisse cet homme ! Booz est un homme de notre
famille proche. Il est 1’un de ceux qui ont la responsabilité
de prendre soin de nous. » (v.20)

1° Au ceur de 1’épreuve, il est difficile de discerner la
fidélité de Dieu

La téte dans le sac, on est incapable de prendre du recul.
Dieu semble absent de 1’épreuve. Pour Noémi, c’'est grace a
Ruth et sa détermination qu’elle finit par reconnaitre 1la
fidélité de Dieu. Elle a eu besoin de la fidélité de sa belle-
fille pour discerner la fidélité de Dieu.

Si nous voulons aider ceux qui traversent des épreuves, il ne
faut certainement pas leur « faire la lecon », les inviter
colte que colite a croire en la bonté de Dieu a coup de versets
bibliques. Sans doute est-ce mieux de se montrer solidaire,
concretement, d’étre présent a leur co6té, prenant parfois les
choses en main pour les aider et les accompagner. Se montrer
soi-méme fidele et confiant.

2° Dieu exerce sa fidélité par sa providence

Parler de providence, c’est parler d’une action discrete de
Dieu, dans la banalité du quotidien. Ce ne sont pas des
actions éclatantes et spectaculaires mais une présence au ceur
de l’'Histoire.. et de nos histoires.

Cette présence discrete explique pourquoi il faut souvent du
recul pour la discerner. Et de la foi aussi. Parce qu’on
pourra toujours parler de coincidence et de hasard. Si Ruth a
glané des épis dans le champs de Booz, c'est soit un coup de



bol, soit un indice de la providence divine. Et nous pourrions
sans doute multiplier les exemples dans nos vies. A nous de
choisir !

3° Etre confiant dans la fidélité de Dieu, c’'est aussi prendre
des initiatives.

Noémi a pris 1’initiative de rentrer en Israél. Ruth a pris
les choses en main en accompagnant sa belle-mére et en allant
glaner des épis. Elle n'a pas attendu que tout tombe du ciel..

La foi et 1la confiance ne doivent pas étre des oreillers de
paresse ! Dieu honore nos initiatives en s’y inscrivant dans
sa providence. Bien-s(r, toutes nos initiatives ne sont pas
forcément bonnes. On fait parfois de mauvais choix.. Mais Dieu
est suffisamment puissant et fidele pour les corriger au
besoin, dans sa providence.

La foi ce n'est pas : « Seigneur, j’'attends que tu agisses,
que tu me parles, que tu me montres.. et apres j’'irai ». C’'est
plutét : « Seigneur, accompagne-moi dans mes choix, conduis-
moi dans mes initiatives, guide-moi sur ton chemin. »

Le Seigneur ne répond pas a tous les caprices de ceux qui
restent assis et attendent que tout leur tombe du ciel. Il
accompagne ceux quli marchent.

Conclusion

Si comme Ruth et Noémi nous voulons voir la fidélité de Dieu
dans notre vie

Soutenons-nous les uns les autres. On discerne mieux la
fidélité de Dieu ensemble que chacun pour soi.

Ouvrons les yeux de la foi, choisissons la confiance dans la
providence divine.

Mettons-nous en marche, prenons le risque de faire des choix
et croyons que Dieu s’y inscrira dans sa providence, au besoin
en les corrigeant.



Ruth, 1la moabite (1)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-1

Pour ce mois d’aolt, je vous propose un petit feuilleton de
1'été. Une saga familiale en quatre épisodes, une belle
histoire d’amour et de fidélité dont 1'héroine se prénomme
Ruth.

Nous sommes au XIIe ou XIe siecle avant Jésus-Christ, au temps
des Juges en Israél. Une période troublée, marquée par les
conflits, le désordre et 1la violence. Mais notre histoire ne
commence pas en Israél mais a Moab, un peuple voisin souvent
en conflit avec Israél, y compris au temps des Juges.

La belle histoire de Ruth, la moabite, offre un saisissant
contraste avec ce contexte sombre.

Lecture biblique : Ruth 1

« La ou tu iras, j'irai. La ou tu habiteras, j’habiterai. Ton
peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu. » (v.16)
Commentaire

Noémi est agée au moment ou elle se retrouve seule, sans mari
ni enfant, tous décédés. Il est trop tard pour elle d’'avoir
d’autres enfants et donc de trouver un nouveau mari. Exilée a
Moab, elle décide de rentrer en Israél ou elle trouvera peut-
étre du secours. Le veuvage est difficile a vivre dans le
contexte culturel de cette époque, surtout dans un pays
étranger, loin des siens.

Mais ses belles-filles, elles, sont encore jeunes. Il est
encore temps pour elle de trouver un mari et de refaire leur
vie. Noémi les y encourage et c’est bien la décision prise par


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/02/ruth-la-moabite-1/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-1

Orpa. Il faut se garder de porter un jugement hatif sur elle.
Elle aimait aussi sa belle-mere. On voit que cela lui colte de
la quitter. Mais sa décision est 1égitime et parfaitement
compréhensible.

En réalité, c’est la décision de Ruth qui est étonnante.
Choisir de rester malgré tout avec sa belle-mere, envers qui
elle n'avait aucune obligation, est une marque remarquable de
fidélité. Elle avait sans doute compris la situation précaire
dans laquelle se trouvait Noémi et qu’elle pouvait lui venir
en aide en l'accompagnant. La suite lui donnera raison..

La fidélité de Ruth est d’ailleurs sans doute bien plus qu’un
simple attachement a sa belle-meére : « Ton Dieu sera mon
Dieu », dit-elle. Il y a aussi dans sa démarche une dimension
de foi. Elle choisit Noémi mais elle choisit aussi le Dieu de
Noémi. A son attachement a sa belle-mere s’ajoute une adhésion
de ceur a son Dieu.

Dans la tradition juive, Ruth est considérée comme un modele
des femmes prosélytes, les non-juives qui épousent la foi
juive. Dans l’'histoire de Ruth, le choix de la foi n’entre pas
en conflit avec le choix du ceur. La fidélité a Dieu va de
paire avec la fidélité a ceux qu’'on aime.

Application

Des le premier épisode de cette histoire, Ruth nous offre un
remarquable exemple de fidélité et de foi.

On 1'a dit, la fidélité de Ruth n’allait pas de soi. Elle lui
a coGté : elle a di quitter son pays.. Une décision qui
rappelle celle d’Abraham en réponse a 1l’appel de Dieu, lui
demandant de quitter son pays pour aller la ou il le
conduirait. Pour Ruth, pas d’appel, pas de voix intérieure,
mais une volonté ferme de se montrer fidele a sa belle-mere et
de s'’attacher a Dieu. Comme pour Abraham, c’est une démarche
de foi !

Une démarche de foi qui colte. On peut d’ailleurs se demander



si toute fidélité n’implique pas un renoncement.. C'est facile
d'étre fidele quand tout va bien ! Quand tout roule comme sur
des roulettes, on est tous fideles ! Ca l'est beaucoup moins
dans 1’épreuve, quand nos projets tombent a 1'eau ou quand les
événements semblent se liguer contre nous. La, c’est difficile
d’étre fidéle. Ca colte. Etre fidéle peut impliquer de
renoncer a certains conforts, a certaines ambitions
personnelles.

L’exemple supréme est ici encore Jésus-Christ. Renoncant a la
gloire céleste, il est devenu 1’'un des n6tres en venant sur
terre, humblement. Par fidélité a 1’appel de son Peéere. Par
fidélité a son amour pour l'humanité. Une fidélité qui l'a
conduit jusqu’a la mort sur la croix !

Et si notre foi se mesurait a la qualité de notre fidélité ?
Notre fidélité a Dieu, bien-s(r ! Mais pas seulement.. Ne se
mesure-t-elle pas aussi a notre fidélité dans nos relations,
dans nos projets et nos engagements ? C’est finalement une
variante du double commandement majeur d’'aimer Dieu ET d’aimer
son prochain. La fidélité, elle est a Dieu et a notre prochain
envers lequel nous nous sommes engagés, ou elle n’est pas !
Comment pourrais-je prétendre étre fidele a Dieu si je ne suis
pas fidele a mon conjoint, a mes amis, a mes paroles ou mes
engagements ?

Conclusion

Ruth, la moabite, nous montre la voie d’une foi concrete, qui
s’'exprime dans le quotidien par sa fidélité remarquable a sa
belle-mere. Comment, concretement, notre fidélité s’exprime-t-
elle ? Comment notre foi, notre fidélité a Dieu, se manifeste-
t-elle dans notre fidélité de tous les jours ? Sommes-nous
fideles envers nos freres, nos amis nos prochains ?

I1 faut le rappeler : c’est bien a la fidélité, y compris dans
les « peu de choses » du quotidien, que Dieu nous invite,
comme le dit le maitre de la parabole des talents a son
serviteur : « C'est bien, bon et fidele serviteur, tu as été



fidele en peu de choses, je t’établirai sur beaucoup ; entre
dans la joie de ton maitre.» (Mt 25.21)

Le repos de la foi, jour
apres jour

. W
\\\j\e

Lecture biblique: Philippiens 4.4-9

Début juillet, nous avons entamé une petite série sur le
repos. Nous avons vu que le repos est un moment nécessaire, a
la fois pour souffler, pour prendre du recul et pour se
tourner vers l’essentiel, Dieu. Nous avons vu qu’'une des
caractéristiques du repos est la louange qui permet de
découvrir et redécouvrir l’intervention de Dieu dans notre
vie, et d'y répondre en conséquence, en lui faisant confiance
et en le suivant. La semaine derniere nous a conduits au repos
de la grace, cet amour de Dieu si généreux qui le pousse a
nous accueillir tels que nous sommes et a tout faire pour nous
sauver, pour peu que nous le laissions agir dans notre vie. Ce
matin, j’aimerais terminer cette série avec une méditation sur
le repos que procure la foi, jour apres jour. Un des
contraires du repos, c’'est 1’'in-quiétude — absence de repos
étymologiquement — et je pense que nul d’entre nous n’'en est
indemne. La Bible parle, elle aussi, de l’inquiétude, j'ai


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/26/le-repos-de-la-foi-jour-apres-jour/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/26/le-repos-de-la-foi-jour-apres-jour/

méme eu l’embarras du choix pour prendre un texte a méditer,
et je vous propose de nous arréter sur la fin de la lettre de
Paul aux Philippiens, qui peut nous apporter un éclairage
intéressant.

La lettre de Paul aux chrétiens de la ville de Philippes est
une lettre assez étonnante : Paul ne cesse d’'y parler de joie,
alors méme qu’'il est en prison a cause de sa foi, et que les
Philippiens eux-mémes rencontrent 1le rejet voire 1la
persécution a cause de leur foi. Le grand sujet d’'inquiétude,
pour eux, c’'est l’opposition de leur entourage, avec tout ce
que ca comporte de tristesse, et de danger. Dans ce contexte,
Paul les encourage : 1/ Soyez dans la joie, et 2/ Ne vous
inquiétez pas !

Méme sans étre dans la situation de 1’église persécutée, il me
semble que l’inquiétude nous touche nous aussi et que nous
pouvons nous approprier les encouragements de Paul dans notre
contexte, ou les uns et les autres sont soumis au stress de la
vie quotidienne, du travail, des taches a accomplir, des
missions a remplir, mais aussi recoivent les discours
effrayants relayés par les médias (épidémies, terrorisme,
crise etc.) et il y aurait encore d'autres facteurs a citer.
Comment ce texte de Paul peut-il nous encourager ce matin a
nous reposer dans notre relation avec Dieu, la foi, la
confiance, jour apres jour 7?

1) L’appel a la joie en toutes circonstances

Paul commence avec un massif : « Soyez dans la joie ! Je le
répete, soyez dans la joie ! » §§ Quelle que soit la
situation, nous sommes appelés a nous réjouir — c'est
d’ailleurs pour lui un des traits de caractere du chrétien,
une des facettes du fruit de 1'Esprit dans la lettre aux
Galates. Ce qui saute aux yeux avec Paul, c’est que la joie
n'est pas liée aux événements extérieurs, aux aléas de la vie.
C'est plutét un état intérieur, positif, marqué le
contentement, que nous sommes appelés a cultiver, quelles que



soient les circonstances. Ce n’est pas la conséquence de ce
que nous vivons, mais plutoét 1’attitude de base avec laquelle
nous allons vivre, a cause de notre foi.

Comment étre joyeux au milieu de la persécution, mais méme
ici, dans un monde dévasté, dans une vie a risques, avec nos
problemes et nos soucis, les maladies, les deuils, le chdmage,
la solitude, la peur.. ? Méme quand on n’'est pas dans une
situation inquiétante, la joie a rarement toute la place, et
on tend a relativiser ce qu'il y a de bon en comparant avec ce
qui ne va pas ou avec ce risque de ne pas aller : « La, ca va,
mais ca ne va pas durer, il ne faut pas trop profiter ou se
réjouir avec trop d’insouciance, parce qu’on ne sait jamais !
Une tornade, un accident de voiture, un cancer, peuvent venir
tout chambouler. »

Pour 1’inquiétude, Paul invite a remettre nos besoins a Dieu,
a lui confier nos soucis, nos préoccupations, nos peurs, peut-
étre méme nos superstitions, nos peurs cachées. Remettre ses
besoins a Dieu en lui confiant dans la priere, c’est un signe
d’humilité et de confiance. Humilité parce qu’on reconnait que
la situation nous échappe et qu’on ne peut rien garantir,
qu’on ne sait méme pas ou commence la solution, et confiance,
parce qu’on reconnait que la situation n’échappe pas a Dieu,
qui lui est puissant, souverain, présent, et qu’il peut faire
face — et nous aider a faire face — a toutes les situations.

La priere demande de faire connaitre nos besoins a Dieu, tous
nos besoins. Combien de fois est-on préoccupé par un sujet a
400%, sans oser ou imaginer le dire Dieu a Dieu ? Parfois on
oublie, parfois aussi on a peur — peur qu’il trouve notre
inquiétude illégitime ou stupide, peur qu’il fasse justement
ce que l’'on craint, peur qu’il ne nous écoute pas. Avouer nos
inquiétudes et les lui confier, avec humilité et confiance,
c'est déja énorme, parce que dans ces prieres nous invitons
Dieu dans la situation. I1 est déja au courant, mais Dieu, au
travers de toutes nos situations, veut approfondir la relation
qu’il a avec nous, et nous inviter a lui faire toujours



davantage confiance. Prier pour nos besoins approfondit le
partenariat que Dieu a créé avec nous.

La priere n’'est pas pour autant un soulagement automatique ou
la garantie d’une solution immédiate. Paul parle, dans le
texte original, de prieres et de supplications : on a le droit
de répéter nos prieres, tant que nos besoins nous dévorent, on
a le droit de supplier, de crier, d’étre émotif, d’interpeler
(c'est le « Jusqu’a quand ?! » des psaumes !). Ce n’est pas un
formulaire anonyme que 1l’on remplit, mais un dialogue avec
Dieu qui se vit dans le temps et qui approfondit notre
proximité avec lui. Et Dieu, dans sa patience infinie, nous
permet d’arriver peu a peu a une confiance plus grande, sans
exiger la rapidité. Il faut parfois bien des prieres et des
supplications.

Paul mentionne aussi la reconnaissance. Je ne crois pas qu’'il
s’'agisse d’'étre reconnaissant pour la souffrance ou la perte —
Dieu ne traite pas a légere le mal, commis ou subi. S’'attacher
a étre reconnaissant, méme dans 1’inquiétude, c’est faire le
choix de ne pas se laisser noyer et aveugler par la situation
mais d’ouvrir les yeux sur l’'action de Dieu en notre faveur,
ce que Dieu a fait par le passé, ce qu’il fait aujourd’'hui, sa
maniere d’étre avec nous. Non seulement ca nous encourage car
ca nous rappelle que Dieu est a la hauteur et qu’il nous aime,
mais c¢a nous pousse aussi a lui faire confiance a nouveau.

2) Le fondement de notre paix et de notre joie: Dieu

Si la joie est le choix de ne pas se laisser submerger par les
circonstances et de se focaliser sur Dieu, en confiant a Dieu
ce qui nous inquiete, ce n'est pas un sentiment artificiel,
une apparence a cultiver, un grand sourire a garder scotché
quoi qu’'il arrive. Certains ont pu comprendre que si on n'est
pas tout le temps joyeux, on n’est pas vraiment chrétien. Je
ne suis pas d’accord. Jésus lui-méme a pleuré, il s’est
lamenté et mis en colere, sans parler méme des psaumes.



La joie fait partie de cette maniere de vivre que Dieu nous
offre dans sa présence, comme 1’amour, le pardon, 1’honnéteté,
etc. Elle fait partie de ce nouveau vétement, de cette
nouvelle identité, que nous nous approprions un peu plus
chaque jour : c’est notre but, l’orientation que nous voulons
adopter.

Qu'est-ce qui nous motive a refuser 1’inquiétude pour choisir
la joie et la confiance ? Dieu. Dieu seul. Paul, dans ce court
texte, donne des raisons. D’abord « le Seigneur vient
bientot », une expression qu’il ne faut pas forcément
comprendre comme une indication de temps puisque ca fait quand
méme 2000 ans et que nous attendons toujours le retour du
Christ, mais plutdot comme le rappel que Dieu est prét a
intervenir, il est a la porte, il n’a pas changé de planete,
mais il est la, tout pres. C'est le Dieu de Jésus-Christ, en
qui nous sommes sauvés, relevés, restaurés : comment un Dieu
qui a donné son propre fils pour nous sauver pourrait-il nous
abandonner ? Regarder au Christ, c’est voir un Dieu tout-
puissant et bon, qui a tout fait par amour pour nous.

En plus de nous rappeler qui est ce Dieu en qui nous nous
confions, Paul nous adresse une promesse de la part de Dieu
(v.7). Vous remarquerez qu’il n'est pas question de résolution
immédiate : ca arrive, bien sir, mais c¢ca peut aussi ne pas
arriver. Dieu ne promet pas d’étre notre porte-bonheur, il
promet de nous écouter, de se tenir avec nous, d’étre présent,
et de nous aider a avancer malgré tout. Vous savez, le terme
« heureux » en hébreu, ca veut dire « en marche », et Dieu
nous promet d’étre avec nous pour nous aider a avancer sur un
chemin parfois sombre, parfois fermé, parfois dangereux, mais
il est avec nous et il nous tient par la main — voire il nous
porte parfois. Lui qui a fait jaillir au milieu de la mort,
nous promet de nous soutenir dans notre marche quelques soient
les difficultés.

3) Confiance et action



J'aimerais, avant de terminer, m’arréter sur les versets 8-9
que j'ai laissés jusqu'ici de coté (relire). Cette
exhortation, assez classique, nous rappelle que la vie avec
Dieu est un ensemble : nous sommes sauvés, délivrés, relevés,
dans le but de mener une vie belle et bonne, reflétant les
valeurs et le caractére de Dieu, faisant briller sa lumieére,
dans nos pensées, nos paroles, nos actes. Cela est vrai tant
dans les moments faciles que difficiles : la bonté du Christ,
sa bienveillance, sa douceur, sa patience, doivent devenir
notre embléeme, notre marque de fabrique, en toutes
circonstances (la aussi, ca prend du temps !).

Ce que j'ai trouvé intéressant, c’est que ces exhortations
suivent directement 1’appel a ne pas s’inquiéter, il y a méme
un rappel entre la paix promise au croyant v.7 et la promesse
gue le Dieu de la paix sera avec ceux qui choisissent un mode
de vie « divin » v.9.

Souvent, 1'inquiétude nous pousse a des comportements
désordonnés. On s’agite dans 1’espoir de résoudre un probleme
qui nous dépasse, on panique et on fait n’importe quoi, on se
décourage et on abandonne le bien, ou encore on reste paralysé
par le sentiment d’impuissance devant la situation. Paul nous
dit : au lieu de vous agiter, confiez la situation a Dieu, et
ensuite, résistez a la tentation de vous disperser ou de vous
bloquer, mais concentrez-vous sur ce que vous vivre de bon. Je
trouve que c’est tres juste de rappeler aux chrétiens inquiets
le champ d'action possible, c’'est comme si Paul disait

« voila tout ce que vous pouvez faire, et soutenir, et
encourager ». Vous n'étes ni tout-puissants ni impuissants. Ce
dont vous avez besoin, demandez-le ! Mais n’oubliez pas votre
vocation, vos possibilités. Ne vous laissez pas décourager ou
aveugler, mais apres avoir confié 1la situation a Dieu,
appliquez-vous a ce que vous savez faire, a ce que vouS pouvez
faire, méme sans lien avec vos problemes. Remettez-vous en
route, sachant que Dieu marche avec vous.

Conclusion



En toutes circonstances, cultivons 1la joie. Apprenons a
remettre a Dieu tout ce qui obscurcit notre vie, apprenons a
nous concentrer sur sa présence, Sur son amour pour nous, sur
sa puissance et ses projets. Cultivons 1le repos de la
confiance et de la reconnaissance, sachant que Dieu marche
avec nous, qu’il nous guide et nous conduit, tel un bon Pere,
tel un bon berger.

Le repos du salut

-

80
-

Lecture biblique: Ephésiens 2.1-10

« C'est par la grace que vous étes sauvés, en Christ, par le
moyen de la foi ». Voila un résumé de 1’Evangile, la clef de
notre repos, le fondement inébranlable de notre paix. J’'ai
puisé dans la richesse de ce que nous avons lu quelques
éléments pour nous aider a mieux nous approprier le repos du
salut en Christ.

1) Sauvés par grace

Comme toute la lettre aux Ephésiens, ce texte nous donne le
vertige. Paul commence par souligner la gravité de notre
situation avant d’étre sauvés : nous étions morts, esclaves de
nos pulsions, esclaves d’un systeme de pensée, esclaves d’un
tentateur manipulateur et destructeur. Tous, sans exception,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/20/le-repos-du-salut/

partent de cette situation : les paiens comme les Juifs, ceux
qui n’avaient aucune notion de Dieu, qui vivaient dans la
débauche et dont la vision du monde était fausse, autant que
ceux qui avaient grandi dans la connaissance de Dieu et de ses
Ecritures. Tous, sans exception, sont esclaves. Esclaves, mais
responsables aussi des injustices qui suscitent 1la colere de
Dieu.

Dans ce tableau sombre, la lumiere apparait : « mais Dieu,
riche en bonté, nous a aimés d’un grand amour ». Malgré tout,
malgré notre noirceur, Dieu dans sa bonté, nous a aimés. Ca
vient de lui, de sa générosité, de son ceur, et non de nos
mérites. Dans son amour, il s'est tourné vers nous et nous a
tendu la main pour nous relever.

Paul met 1’accent sur la générosité de Dieu, sur la richesse
de son action envers nous : non seulement il prend
l’'initiative, mais il fournit tous les ingrédients du salut.
Dieu a tout fait : il nous a fait revivre, comme une nouvelle
création, il nous a relevés, il nous a fait asseoir avec le
Christ, il nous a préparé un chemin d’'euvres bonnes. Le salut
qu’il nous offre est un repas complet, de 1’entrée au café,

auquel il ne manque absolument rien. Nous n’avons rien a
compléter, a prouver, a confirmer : c’est parfait !

Cela ne veut pas dire pour autant que nous soyons passifs : le
salut est un don parfait, mais ce cadeau il faut le recevoir,
ce repas complet il faut le manger. C’'est la foli : saisir la
main que Dieu nous tend, de toutes nos forces. Méme si la foi
nous engage totalement, dans une démarche active, ce n'’est pas
une euvre que nous faisons, ce n'est pas un plat ou un
complément alimentaire que nous ajoutons sur notre plateau,
c’'est simplement le fait de recevoir.

Revenons rapidement sur le salut que Dieu nous offre. Dieu
nous offre la possibilité d’'étre solidaires du Christ, de
recevoir notre part de ce qu'il a vécu : il est mort,
subissant a notre place la colere de Dieu contre le mal des



hommes, il s’est relevé de la mort, il a recu une vie
nouvelle, et il est monté aupres de Dieu, a cO6té de qui il est
assis. Tout ce qu’'il a vécu, tout ce qu’il a recu, il nous
1l'offre, il nous invite a en étre bénéficiaires : sa mort,
c’'est notre acquittement, sa résurrection, c’est notre vie,
son éternité, c’est 1la nOtre, sa proximité avec Dieu, la
notre. En Christ, tout nous est offert.

La Bonne Nouvelle que nous proclamons, c’'est que Dieu nous a
aimés alors que nous ne méritions pas son amour, qu’il nous a
fait revivre alors que nous étions morts, et que ce salut est
un cadeau de A a Z. C’est la définition de la grace de Dieu
il prend toutes les initiatives, il prépare tout, il fait
tout, par amour pour nous, pour qu’aucun obstacle ne nous
sépare de la vie qu’il nous offre.

2) Disciples par grace

Dans la vie de celui qui est sauvé, il y a deux grandes
phases. La premiére consiste a recevoir le salut en Jésus-
Christ — le contact s’établit avec Dieu, c’est le début d’'une
vie nouvelle (cette phase peut prendre 3 secondes comme
s'étaler sur 20 ans). Ensuite, c’est tout le reste, le fait de
marcher sur cette route nouvelle ou Dieu nous a conduits, et
c'est la vie de l'’enfant de Dieu qui est né a nouveau
lorsqu’il a recu le salut en Jésus-Christ et qui grandit,
autrement dit, la vie de disciple.

I1 y a beaucoup a dire sur ce cheminement de toute une vie,
mais j'aimerais simplement en souligner un aspect : tout comme
nous sommes nés de nouveau du fait de 1'amour généreux de
Dieu, nous grandissons par grace. Tout comme la vie que nous
avons recue et qui nous a fait passer des ténebres a la
lumiere est un don de Dieu, notre vie dans la lumiére est un
don de Dieu.

I1T me semble que parfois, on tend a commencer par 1’'amour de
Dieu et a continuer avec nos euvres, comme s’'il fallait



mériter a posteriori le salut qu’on a recu gratuitement,
justifier 1'amour de Dieu pour nous, comme si le salut nous
avait été accordé sous réserve d’'un potentiel que nous devons
maintenant exploiter sous peine de perdre ce salut. En réalité
on tend un peu, parfois, certes pas moi ni vous, a mettre des
conditions a un salut inconditionnel, gratuit, offert. La vie
que Dieu nous offre avec lui est un cadeau que nous ne
méritons ni avant de le recevoir, ni pendant, ni apres : c'est
une grace.

A un moment, nous avons fait pleinement confiance a Dieu pour
croire que tout ce que Jésus-Christ a fait et vécu suffit pour
nous rendre dignes de vivre en présence du Dieu saint, juste
et pur, nous sommes entrés dans une vie nouvelle caractérisée
par la grace de Dieu — et il n'est pas question d’en
ressortir ! Sur toutes les étapes de notre chemin, c’est le
méme Dieu qui nous a sauvés qui nous accompagne : celui qui
déborde de générosité reste généreux, celui qui releve les
cadavres nous releve quand nous tombons, celui qui éclaire 1la
nuit illumine aussi nos jours gris.

De méme que pour entrer dans cette vie nouvelle, il nous
fallait croire et recevoir, de méme, a chaque étape, il nous
faut croire et recevoir la vitalité que Dieu nous offre. Paul
parle des cuvres bonnes que Dieu a préparées d’avance : ces
ecuvres font partie du salut, elles en sont la conséquence et
le but. Nous avons été pardonnés, délivrés, re-créés pour
vivre la vraie vie, celle qui correspond aux projets du
Créateur. Nous avons été sauvés pour étre justes, aimants,
vrais, pacifiques, créatifs..

Une image qui éclaire la maniere dont ces cuvres se réalisent
dans notre marche chrétienne, c’est celle des fruits. Jésus
nous invite, en Jn 15, a nous attacher a lui pour pouvoir
porter du fruit. Paul, dans la lettre aux Galates, dit que
Dieu insuffle sa vie en nous par son Esprit, et que des fruits
en découlent : 1’amour, la joie, la paix, la maitrise de soi..
Tout comme Dieu nous a fait revivre, il renouvelle en nous sa



vie jour apres jour, il nous transforme et nous sommes appelés
a lui laisser le champ libre, pas a faire le travail a sa
place !

3) Une grace exigeante

On pourrait détailler a 1’infini 1’impact d’une relation
empreinte de grace avec Dieu sur notre identité, notre
caractere, notre travail, nos relations avec les autres, nos
attentes dans la vie, mais j’aimerais continuer un peu avec la
notion de grace. Contrairement a l’idée qu’on s’en fait, ce
n'est pas parce que c’'est donné que c’est facile a recevoir.
La grace nous colte, et accepter jour apres jour la vie
nouvelle de Dieu nous demande des efforts.

En effet, nous devons nous battre. En Christ nous avons été
délivrés des liens qui nous rendaient esclaves — oui mais, nos
anciens maitres n’ont pas encore disparu. Ils essaient de nous
entrainer, de nous séduire, de nous ramener chez eux. Paul
identifiait 3 maitres : le diable, notre penchant au mal, et
le « systeme » opposé a la vie de Dieu. Ils n'ont plus le
pouvoir de nous maintenir dans l’esclavage et la mort mais ils
sont extrémement convaincants.. Vivre par la grace, c'est
lutter contre leurs discours et les habitudes apprises chez
eux. Par exemple, ce peut étre désapprendre le culte de la
performance, de 1'utilité, de 1la réussite écrasante, de
Ll'apparence, pour apprendre le service, 1’humilité, 1la
gratuité, la profondeur. Vivre par la grace, c’'est se rendre
sourd aux mensonges et aveugle aux illusions de notre monde,
de notre ceur, de notre tentateur, pour se concentrer
uniquement sur la main de Dieu qui nous tient fermement et qui
nous conduit sur le chemin de la vie.

Pour nous aider, nous avons Dieu qui travaille en nous par son
Esprit ; nous avons sa Parole qui nous montre ce qu’'implique
la vie avec Dieu ; nous avons dans l'Eglise des freres et des
Sseurs avec qui partager nos retards, nos détours, nos
avancées, nos sprints et nos chutes, des freres et des seurs



qui nous soutiennent et nous encouragent ; nous avons aussi la
priere, ce dialogue intime avec Dieu ou nous lui remettons nos
craintes, nos attentes, nos espoirs, ce dialogue ou nous
pouvons lui dire : « transforme-moi ! fais briller ta lumiere
dans les coins sombres de ma vie ! fais le ménage ! détruis,
par ta vérité, les mensonges que j'ai toujours crus ! Fais-moi
grandir ! » et Dieu le fait ! Rassurez-vous, quand on invite
Dieu a agir, il agit ! je 1’ai testé, il agit ! a 400% !

Conclusion

Le salut en Jésus-Christ est notre vrai repos. C'est le repos
de la personne qui n’a plus rien a prouver, plus rien a
mériter, aimée et redressée par le Dieu vivant. C’'est le repos
de celui qui boit a la source, apaisé et comblé dans 1la
présence de Dieu. Tout est prét, tout est 1la, nous n’avons
qu’'a ouvrir les portes et les fenétres de notre vie pour
laisser Dieu nous restaurer.

Toutefois, ce repos nous demande de l'énergie, pour rechoisir
jour apres jour de vivre avec Dieu, de laisser son amour et sa
justice remplir notre vie, de laisser son Esprit nous
transformer. Certains disent qu’il faut se convertir chaque
jour : je crois que c’est un peu vrai. Chaque jour, il faut
nous ouvrir a nouveau a la vie de Dieu, chaque jour nous
détourner de ce qui nous détruit pour nous tourner vers Dieu
et saisir sa main. Jour apres jour, semaine apres semaine,
année apres année, revenir au Christ, en qui nous recevons
notre salut, notre valeur, notre sens, notre vie.



