La pratique de 1’autorité
selon Dieu

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-pratique-de-lautorit-se
lon

Hébreux 13.7

Souvenez-vous de vos responsables qui vous ont annoncé la
parole de Dieu. Regardez comment 1ils ont fini leur vie et
imitez leur foi.

Une fois n’est pas coutume, je vous propose donc ce matin de
ne lire qu’un seul verset biblique ! C’est celui qui est
proposé pour le 9e critere de Vitalité : la pratique de
l’autorité selon Dieu. Un critere qui parle en fait du rdle
des responsables dans l'Eglise.

Notre verset s’insere dans une série d’exhortations sur la vie
dans 1’Eglise, ou on trouve des appels a l’hospitalité, a la
solidarité, au respect du mariage, au contentement, a la
vigilance. Et parmi toutes ces exhortations, il y a notre
verset, qui se suffit a lui-méme : imitez 1la foi de vos
responsables.

La méme idée se retrouve a plusieurs reprises sous la plume de
1’'ap6tre Paul, qui le dit a propos de lui-méme : « Soyez mes
imitateurs », dit-il aux Corinthiens et aux Philippiens (1 Co
4.16, Ph 3.17). Et il précise en 1 Co 11.1 : « Imitez-moi,
comme moi j’imite le Christ. ». Bien-s(ir, le modéle, c’'est le
Christ. Mais il n’en demeure pas moins que l’exhortation a
l’imitation des responsables demeure..

Comment la comprendre aujourd’hui ?


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/07/la-pratique-de-lautorite-selon-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/07/la-pratique-de-lautorite-selon-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-pratique-de-lautorit-selon
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-pratique-de-lautorit-selon

Imiter

C’est incontournable, qu’on le veuille ou non. Dans notre
cheminement spirituel, on est tous influencé par des personnes
qui nous ont marqué ou impressionné. Des parents, des grand-
parents, des anciens dans 1’église, des pasteurs, des
missionnaires.. Des gens qu’on prend comme modele, des exemples
en raison de leur foi, leur vie spirituelle, leur engagement,
leur amour pour le prochain..

Et on a tous voulu, consciemment ou non, les imiter. Prier
comme eux. Précher comme eux. Témoigner comme eux. S'’engager
comme eux. Et ¢a nous permet d’avancer. Ensuite, on se
L’'approprie, on le vit a notre facon, avec notre personnalité
et nos dons. Et ca devient quelque chose d’'autre. Pas
forcément mieux ou moins bien. Différent. Mais inspiré par les
exemples suivis.

Le risque, bien-sr, c’est d’'idéaliser les modeles. Et si on
le fait, un jour ou l'autre on tombe de haut. Parce que le
seul modele parfait est le Christ. Tous les autres ont leurs
limites et leurs failles. Mais le processus d’'imitation est
normal et légitime. Il est méme encouragé dans notre verset,
et ailleurs par l’'apbétre Paul.

Pourquoi ? Parce que 1’'Eglise n’est pas un club auquel on
adhere sur 1la base d’une confession de foi. C’'est une
communauté vivante, dans laquelle on s'efforce de vivre
L’Evangile. Et 1’Evangile est une bonne nouvelle a incarner.
D’ou la logique d’imitation..

Etre un disciple

En fait, il me semble que cela se rapproche assez de la notion
de discipulat. Que fait un disciple sinon de suivre 1’exemple
de son maitre ?



Le modele est laissé par Jésus. Il a lui-méme choisi un groupe
de disciples. Et avant de les quitter il les a appelé a leur
tour a aller dans le monde et « faire de toutes les nations
des disciples ». Pas des disciples des apOtres, pas des
disciples d’une religion ou d’une Eglise. Des disciples du
Christ : « Enseignez-leur a garder tout ce que je vous ai
prescrit. »

On ne peut pas faire des disciples en ne transmettant qu’un
message. Il faut aussi s’investir dans la relation et montrer
L’exemple. Devenir disciple du Christ, c’est s’engager dans un
long apprentissage. Il ne suffit pas de signer un déclaration
de foi et de se faire baptiser pour grandir spirituellement.
Nous avons besoin de 1'aide des autres, que le Seigneur
utilise pour notre croissance spirituelle. Des exemples, des
modeles, qui nous aide a nous rapprocher du modele supréme du
Christ.

Voila le type de relation que nous devrions développer dans
L’Eglise. Des relations d’apprentissage mutuel. Ou chacun peut
profiter de l’expérience et de la sagesses des plus anciens.
Ou on parle, on prie, on discute, on apprend ensemble. Dans
une relation de un a un. Dans des structures plus intimes
comme les groupes de partage.

Bref, étre vraiment une communauté de disciples !

Etre un modéle

Du coup, il faut aussi considérer la question par 1’autre bout
de 1la lorgnette. Du c6té des modeles. Nous sommes aussi
appelés a devenir des modeles a imiter.

La question est forcément plus sensible pour ceux qui sont en
poste de responsabilité dans 1’Eglise. Les pasteurs, les
responsables d’Eglise. Mais c’est vrai aussi pour les plus
anciens, les plus expérimentés. Et d’une certaine facon, nous



sommes tous concernés un jour ou l'autre.

Il est important d’étre conscient de cela. Nos actes, nos
paroles, notre facon de vivre notre foi et de se mettre au
service des autres, tout cela a de l’'importance. Car on a
autour de nous des gens qui peuvent nous prendre pour modele.

Redisons-1le, le modele n’'est pas Paul ou n’importe quel leader
spirituel. Le modele demeure le Christ et le Christ seul.
D'ailleurs immédiatement apres notre verset 1'auteur de
1'épitre aux Hébreux affirme : « Jésus-Christ est le méme
hier, aujourd’hui et pour toujours. » (Hébreux 13.8)

Etre un modéle, c’est refléter le Christ ! Dans 1’Eglise, on
est un bon modele quand on sert le Christ pas quand on se sert
soi-méme, pour asseoir son autorité, défendre sa place ou ses
privileges, accentuer son pouvoir..

Dans la confiance et le respect

Evoquer la tache des responsables de 1’Eglise sous 1l’angle du
discipulat ou de l’'imitation permet de souligner la dimension
éminemment relationnelle de la tache.

Etre en poste de responsabilité dans 1'Eglise, ce n’est pas
occuper une place a préserver, un pouvoir a entretenir, un
privilege a garder jalousement. Et respecter 1’autorité des
responsables, ce n’est pas se soumettre aveuglément ou au
contraire se méfier systématiquement.

Ce qui compte finalement, c’est la qualité des relations, dans
la confiance et le respect, ou on reconnait a chacun sa place
et son ministére. Avouons-le : nous autres francais, on a
souvent du mal avec ca. On se méfie des autorités en place, on
est plus doué pour la suspicion que pour la confiance..

Alors réentendons cette exhortation : « Souvenez-vous de vos
responsables qui vous ont annoncé la parole de Dieu. Regardez



comment 1ils ont fini leur vie et imitez leur foi. »

Conclusion

L’enjeu de ce critere de vitalité est 1ié aux responsables de
L’Eglise. Mais pas pour dire que tout dépend d’eux. Pour
souligner que beaucoup dépend de la relation entre les
responsables et les membres : basée sur une confiance
réciproque. Et plus largement, de la qualité des relations
dans 1’Eglise, de notre capacité & apprendre et recevoir les
uns des autres.

Jésus lui-méme a montré 1’exemple en choisissant et en formant
un groupe de disciples, en les envoyant faire a leur tour des
disciples. C’est ainsi que 1’Eglise est née ! Disciples a la
suite des disciples, nous sommes appelés a vivre dans cette
relation, tantét modele, tant6t imitateur, dans la confiance
et le respect mutuel.

C'est ainsi que nous grandirons ensemble, spirituellement. Et
que nous pourrons nous rapprocher de notre modéle supréme
Jésus-Christ.

Une vie caractérisée par la
générosité et le don de soi
Critere Vitalité n°8

Lecture biblique: Romains 12.1-8

« Je vous invite donc, freres.. » Donc. L’'apb6tre Paul a
consacré les 11 premiers chapitres de sa lettre aux questions


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/01/31/une-vie-caracterisee-par-la-generosite-et-le-don-de-soi/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/01/31/une-vie-caracterisee-par-la-generosite-et-le-don-de-soi/

théologiques liées au salut : qui est sauvé, de quoi, comment,
sur quels criteres, pour combien de temps etc. Apres avoir
exposé les grandes lignes de 1’évangile, bonne nouvelle d’un
salut offert gracieusement a toute personne qui ose croire en
Jésus-Christ, Paul s’attache a partir de maintenant a dégager
les implications pratiques, concretes, du salut que nous
recevons en Jésus-Christ. Il affirme d’abord un principe tres
général, puis montre comment ce principe s’'applique aux
différents domaines de notre vie — en commencant par la vie
communautaire, en église. Je vous propose de simplement suivre
les étapes du texte qui nous exhortent a une vie généreuse,
caractérisée par le don de soi.

1) S’offrir a Dieu par gratitude

Commencons par le commencement : le principe général de la vie
chrétienne (diapo). Paul nous appelle a nous offrir a Dieu,
comme un sacrifice. Cette expression résonne de maniere
étrange a nos oreilles : s’agirait-il de se sacrifier pour
Dieu ? Non, bien sir. C’est le Christ qui s’est sacrifié pour
nous !

Mais alors de quoi Paul parle-t-il ? Il utilise le vocabulaire
du sacrifice parce que c’'est 1’'élément religieux qui domine a
son époque : quand on pense relation avec Dieu, foi, religion,
on pense systématiquement sacrifice. Paul s’'adresse donc aux
Romains dans cette ligne de pensée : si la relation avec Dieu
équivaut a des sacrifices d’animaux, quelle est la nouveauté
que 1'Evangile apporte ? La nouveauté, c’est qu’il est
désormais inutile d’offrir quelque chose a Dieu pour demander
pardon : le Christ a porté nos fautes et obtenu le pardon en
notre faveur. Par contre, une forme de sacrifice, que nous
oublions souvent, mais tres présente dans 1'A.T., c'est
l'offrande, le sacrifice de reconnaissance, le cadeau que l'on
offre a Dieu avec adoration et gratitude. Et ce type de
« sacrifices » reste valable aujourd’hui : manifester notre
amour a Dieu par un cadeau, par l1’offrande.



Que faut-il offrir en cadeau ? Un beau mouton ? Un parfum de
luxe ? Une voiture ? Bien plus et bien mieux : nous-mémes !
Nous-mémes, dans toutes nos dimensions : notre corps et notre
esprit. Notre corps ne veut pas dire nos cellules, notre ADN,
notre chair — il s’agit plutot de ce qui est visible, concret,
en relation avec 1'extérieur. C’est nos mains, dans ce
qu’elles font, nos yeux dans le regard qu’ils portent, nos
pieds, avec les directions que nous empruntons, notre bouche
et nos paroles, nos oreilles et 1l’attention que nous apportons
aux autres. C’est la dimension concrete, ordinaire, triviale
voila ce que Dieu désire comme cadeau, une vie quotidienne qui
lui fasse honneur. C’est ca le culte authentique, dit Paul, un
culte qui s’exprime de maniere particuliere dans nos
rassemblements communautaires, mais qui doit surtout se vivre
au quotidien, chaque jour, chaque heure : des gestes d’amour,
des paroles vraies et justes, un regard bienveillant, voila la
meilleure maniére d’'exprimer a Dieu notre amour pour lui.

Sauf que notre maniere de vivre ne vient pas de nulle part,
mais de ce petit monde invisible ou s’entremélent les désirs,
volontés, valeurs, convictions, doutes, pensées, qui vont
déboucher sur des paroles et des actes concrets. Les fruits
beaux et bons et sains que nous offrons a Dieu, demandent que
les racines de l’arbre que nous sommes soient elles aussi
belles, et bonnes, et saines. Mais si nous sommes honnétes,
nous reconnaissons que les racines de nos pensées, de nos
sentiments, font rarement honneur a Dieu — a cause du mal qui
nous corrompt de l'intérieur et nous influence de 1’extérieur.
D'’ou la nécessité de se tourner résolument vers Dieu pour
qu’il nous libere peu a peu de ces mauvaises influences, qu'il
nous renouvelle en profondeur afin que nous devenions capables
de lui offrir le meilleur de nous-mémes.

Jésus-Christ, Dieu devenu homme, s’est donné pour nous sauver
— c'est la grace, 1’amour généreux de Dieu qui nous accueille
sans que nous ne méritions quoi que ce soit. Notre réponse,
c’'est la gratitude : nous offrons a Dieu cette nouvelle vie



qu’il nous a donnée, pour qu’'il y fasse grandir ce qui est
bon, agréable, et parfait.

2) Appelés a nous bénir les uns les autres

Dieu est généreux envers nous, et il nous appelle a étre nous-
mémes généreux envers ceux qui nous entourent — des la
Création, Dieu nous veut pleins d’amour pour lui et pour les
autres. I1 est du coup tres logique que Paul passe du principe
général de la vie chrétienne — s’offrir a Dieu — a la vie
communautaire — la générosité envers les autres. Un des
aspects de notre vocation humaine, c’est de nous faire du bien
les uns aux autres, de nous bénir les uns les autres (diapo).
Dieu nous donne des ressources, des talents, des possibilités,
des dons, pas seulement pour nous épanouir ou réaliser notre
potentiel, mais aussi et surtout pour faire du bien aux
autres.

Nous avons tous cette vocation a bénir les autres. Tous, nous
recevons de Dieu de quoi aimer concretement, bénir, ceux qui
nous entourent. Comme dans un corps ou chaque membre est utile
aux autres, a 1’échelle locale ou universelle, chacun a sa
place et ses dons pour faire du bien a d’autres membres. C’est
peut-étre une qualité d’'écoute, qui conduira a faire des
visites, prier, s’investir dans des aumbneries, encourager et
conseiller ; c’est peut-étre une facilité a tisser des liens,
qui conduira a 1’hospitalité, 1’accueil, l'animation ; c’est
peut-étre des connaissances qui pousseront a enseigner — au
culte, aux enfants, dans les groupes ; ce sont aussi des
savoir-faire qui aideront 1’église a fonctionner de maniere
trés concrete — un culte sans sono, un local sale, ou des
offrandes mal gérées, et la vie d’'église s’enraye tres vite !
Ce peut étre aussi une disponibilité, une attention envers les
autres, qui poussera a simplement rendre service par de petits
gestes qui changent tout !

Tous nous avons quelque chose a donner aux autres — peut-étre
gu’on peut imaginer les dons de Dieu non pas uniquement comme



des choses qu’il nous donne, mais comme des choses qu’il nous
appelle a donner aux autres : de cette maniére il nous
implique, il nous rend partenaires de sa grace et de sa
générosité.

Parfois, on cumule des dons, parfois aussi on change ! Tout
n'est pas figé ! Avec le temps, l'expérience, 1’évolution de
notre personnalité, nos ressources changent et nous pouvons
servir les autres de maniere différente..

De ce fait, une église saine, c’est une église qui accueille
les différents dons et sait étre patiente.. Patiente pour aider
chacun a discerner comment il peut servir — car la liste de
nos ressources ne s’'imprime pas magiquement lorsque nous
devenons croyants ; patiente aussi pour tolérer les
flottements inévitables dans ce discernement : en effet, pour
discerner il faut parfois tester et parfois on se rend compte
que tel role n’'est vraiment pas fait pour nous ! D'ailleurs,
méme pour les services qui correspondent a nos dons, il faudra
un temps d’apprentissage — ca parait évident, mais notre peur
de 1’échec ou de déshonorer Dieu avec un service mal rendu
nous fait parfois reculer et tout arréter, alors qu’avec un
peu de persévérance, les erreurs de débutant se seraient vite
estompées !

Comment considérer ces dons, ces services, ces roles ? Paul
donne une recommandation qui peut surprendre : ne soyez pas
prétentieux, mais tendez a une sage appréciation de vous-
mémes. Il s’agit de s'’évaluer soi-méme avec sagesse, a la
mesure de la foi — ce qu’'on peut comprendre par : a la mesure
de 1’évangile dans lequel nous croyons, qui dit que nous
sommes tous également bénéficiaires de la méme grace de Dieu,
égaux devant lui. Du coup, nos dons ne jouent pas sur notre
valeur, comme si nous étions mieux les uns que les autres,
mais nous sommes tous bénéficiaires de la méme grace qui va
ensuite se manifester de différentes facons, toutes désirées
et voulues par Dieu.



3) Le don de soi : de multiples dons, une méme consécration

Passons donc aux exemples de dons que Paul cite. Dans le N.T.,
plusieurs « listes » de dons apparaissent, mais sans se
recouper exactement. Chacune a sa particularité sans étre
exhaustive. Ici, Paul se concentre sur la prophétie, prise de
parole au nom de Dieu pour les gens aujourd’hui — sous la
forme d’'une révélation, ou simplement d’un conseil, parfois
dans une présidence ou une prédication.. C'est différent de
l’enseignement, qui pourrait étre le méme partout et qui
restitue les données bibliques ; différent aussi de
1’encouragement qui ne révele pas nécessairement quelque chose
mais qui console, réconforte, ranime celui a qui nous parlons.
Ce sont les dons de la parole ; Paul cite aussi et surtout les
dons 1iés au service mutuel dans 1'église : la libéralité
financiere, la prise de responsabilités, 1l'’entraide..

Ces dons ont deux points communs. Le premier, c’est qu’ils
demandent de la générosité, en particulier dans les deux biens
qui sont précieux aujourd’hui : l’argent et le temps. Venir en
aide a ceux qui se trouvent dans le besoin, soutenir les
projets (parcours Alpha, activités des jeunes, musique..),
demandent des ressources financiéres, mais aussi du temps !
Tout comme animer le culte, préparer les groupes d’enfants,
venir en semaine faire le ménage, siéger au conseil ou se
former pour mieux servir. Certains ont a ceur de partager
leurs richesses, donnant de ce que Dieu leur a donné — et
c’'est une grace ! D’autres auront du temps : je pense a nos
retraités qui sont souvent bien actifs ! Mais aussi aux temps
de repos forcé : grand age, maladie, choémage.. Ce temps
subitement disponible peut momentanément permettre de
s’investir — j’entendais un pasteur prier avec reconnaissance
pour les personnes agées qui ne se déplacent plus mais qui
prient pour 1’église, pour les jeunes : c’'est une magnifique
facon de bénir les autres !

L’autre point commun de ces dons, c’est la consécration, le
sérieux et la joie. Peu importe le don ou le service, pourvu



que ce soit d’une maniere qui honore Dieu ! Si chacun
contribue a l'ensemble du corps, il est essentiel que chaque
membre, chaque cellule du corps, fonctionne bien. Dans ce
domaine, ce qui nous motive, ce n’est pas l’appréciation
d’autrui, mais la joie de Dieu lorsqu’il nous voit participer
a ses projets bienfaisants.

Conclusion

La boucle est bouclée : 1’'évangile nous proclame 1’'amour de
Dieu — notre réponse, c’est la gratitude, le don de nous-
mémes. La générosité est incontournable dans 1la vie
chrétienne, parce que Dieu a été généreux envers nous. Sa
générosité est notre raison d’étre, la source et le modele de
notre vie nouvelle. Tous, nous sommes concernés par cet appel
a la générosité : d’abord dans notre attitude d’amour et de
patience, de bienveillance, ensuite par nos ressources
(offrande de nos biens, de nos talents, de notre temps..),
parce que Dieu nous rend — quel honneur ! — partenaires de son
ecuvre de bénédiction, partenaires de sa grace.

Un culte édifiant et
enthousiaste

https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-culte-difiant-et

Lecture biblique : Jean 4.19-24

Une des préoccupations de la femme Samaritaine, une fois avoir
reconnu en Jésus un prophete (pas encore comme le Messie..),
est la question du culte, de l’adoration. C’'était un vrai


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2016/01/24/un-culte-edifiant-et-enthousiaste/
https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2016/01/24/un-culte-edifiant-et-enthousiaste/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-culte-difiant-et

désaccord entre les Juifs et les Samaritains : ou fallait-il
adorer Dieu ? Les Samaritains sont issus d’'un mélange au VIIIe
siecle avant Jésus-Christ entre des Israélites qui n’avaient
pas été exilés au moment de 1l’invasion assyrienne et d’autres
peuples ayant colonisé cette région. Ils ont gardé leur propre
culte, qui perdure d’'ailleurs jusqu’a aujourd’hui, et leur
montagne sacré est le mont Garizim. Qui avait donc raison ?
Fallait-il adorer Dieu sur le mont Garizim ou a Jérusalem ?

Bien que soulignant la prééminence de la tradition juive -
« le salut vient des Juifs » — Jésus ouvre de nouvelles
perspectives. Le moment est venue de se recentrer sur
l'essentiel. Or l’essentiel, ce n'est pas le lieu mais la
facon d’adorer Dieu. Peu importe que ce soit a Garizim ou a
Jérusalem, en Samarie ou en Judée, dans un temple, une église,
une maison ou ailleurs. Ce qui compte, c’'est que ce soit une
adoration « en esprit et en vérité. »

1. En esprit et en vérité

Quel est le sens de cette expression ?

Pour le mot « esprit », selon les versions francaises on peut
trouver « Esprit » ou « esprit ». Il n’'y a pas de majuscule ou
de minuscule dans le texte grec original. Si on traduit
« Esprit » alors c’'est le Saint-Esprit. Si on traduit
« esprit » alors c’est 1l’esprit du croyant.

Si on comprend « en Esprit » alors on souligne la nécessité de
l’action du Saint-Esprit pour une vraie adoration. Si on
comprend « en esprit », on souligne la préoccupation
intérieure plus qu’extérieure. Le culte authentique est une
affaire de ceur et non de lieu. Ou plus précisément, le lieu
de 1’adoration n’'est pas le temple ou 1’église mais 1’esprit
du croyant. La, justement, ou le Saint-Esprit agit. Et du
coup, les deux options se rejoignent..

Quant a la « vérité », dans cette expression, que désigne-t-
elle ? Une adoration en vérité pourrait étre une adoration



authentique et sincere. Une adoration qui n’est pas feinte ou
superficielle mais qui prend racine dans le ceur, qui traduit
dans les prieres, les chants et les paroles dites, la réalité
du ceur.

La version Parole de Vie traduit par une périphrase : « Comme
le Fils 1’a montré. », c’est-a-dire conformément a la vérité
du Christ, a son exemple et selon ses enseignements. Du coup,
d’une certaine facon, on rejoint aussi 1’idée d’authenticité,
dans 1la mesure ou Jésus invite les croyants a purifier leur
ceur pour porter du bon fruit, a la gloire de Dieu.

Le critere de Vitalité parle d’un culte édifiant et
enthousiaste. A l'origine, en anglais, il est question de
« Heartfelt worship » : une adoration sincére, qui vient du
ceur. Ce qui compte dans un culte, c’est ce qui se passe a
l'intérieur, ce qui vient de 1l'intérieur. L’extérieur n’'a
aucun intérét s’'il ne traduit pas une réalité intérieure.
C’'est bien une adoration en esprit et en vérité..

Du coup, osons nous poser la question : nos cultes du dimanche
matin sont-ils vécus « en esprit et en vérité » ?
2. Les acteurs du culte

Tous les acteurs d'un culte sont concernés par cette question.
Un culte sera vraiment édifiant et enthousiaste si tous ses
acteurs le vivent en esprit et en vérité ! Or, il y a trois
acteurs incontournables d'un culte.

a. Le SEIGNEUR

Le premier acteur d’un culte, c’est le Seigneur lui-méme ! Ce
n'‘est ni le lieu ni le moment qui compte mais la présence et
L’action du Saint-Esprit.

Dans ce cas, on pourrait comprendre 1’expression avec deux
majuscules : « en Esprit et en Vérité ». L’Esprit fait
référence au Saint-Esprit, et 1la Vérité au Christ !
L’adoration est toujours de 1’'ordre de la réponse a 1’'oeuvre



de Dieu. Le but ultime de nos cultes ne doit pas étre de
passer un bon moment, d’étre touchés ou transportés, ni méme
peut-étre d’'étre édifié ou encouragé mais bel et bien de
glorifier Dieu.

De plus, Dieu n’est pas que spectateur de notre adoration ! Il
s’y implique, il la suscite et l’anime par son Esprit, il y
répond par sa présence et sa bénédiction. Rien d’automatique
ou de magique dans tout cela. Simplement, l’expression de la
relation que le Seigneur entretient avec son Eglise, le Pére
avec ses enfants.

Sans la présence active du Seigneur, un culte n'est qu’une
réunion comme une autre, ou on chante et on parle ! (C’est
tout..

b. Les officiants

Ensuite, il y a ceux qui ont une responsabilité particuliere
dans le déroulement d’un culte. On pourrait les appeler les
officiants. Et il ne faut pas penser ici seulement au
président de culte et au prédicateur ! Il y a les musiciens,
les techniciens, 1'équipe d’accueil, de préparation de 1la
Cene, etc. On pourrait méme y ajouter ceux qui font le ménage
et permettent ainsi au culte de se dérouler dans un temple
propre. Bref, on parle de tous ceux qui se mettent au service
de la communauté pour le bon déroulement d’'un culte.

Pour ces acteurs aussi, il est important qu’ils agissent « en
esprit et en vérité », autrement dit, avec un esprit de
service authentique et un souci spirituel.

En effet, chacune de ces taches, méme les plus discretes et
les plus matérielles, sont des taches spirituelles. Parce
qu’elles permettent & 1’Eglise de rendre un culte & Dieu.
Parce qu’elles sont au service de la communauté. Le mot
liturgie vient d’un terme grec qui signifie, étymologiquement,
service public. Le mot étant utilisé dans 1la version grecque
ancienne de 1’Ancien Testament pour désigner le service au



Temple, dans tous ses aspects.

I1 y a aussi un danger, pour toutes ces taches, de les exercer
sans cet état d’'esprit. Y compris les taches les plus
spirituelles en apparence : jouer d’un instrument ou chanter
comme on le ferait dans sa salle de bain, bacler 1la
préparation d’une présidence de culte, préparer mécaniquement
une prédication et la délivrer en ne comptant que sur ses
talents oratoires. On n’est plus alors « en esprit et en
vérité » !

c. L'assemblée

Enfin, dernier acteur incontournable d’un culte : 1'assemblée.
On pourrait aussi parler de 1’Eglise. J’utilise le mot
assemblée, qui a exactement la méme signification mais qui
souligne 1la dimension humaine. On ne parle pas de
l’'institution mais des gens, des croyants rassemblés. Et c’est
bien une assemblée, pas seulement une audience, encore moins
un public !

Un culte ne sera un culte « en esprit et en vérité » que si
1’assemblée n’'est pas seulement consommatrice mais actrice. I1
faut une assemblée active et non passive. Active dans
1’écoute, active dans la priere et le chant, active dans la
communion. Quand on dirige un culte ou qu’on apporte une
prédication, on sent si 1'assemblée est active ou passive..

Or 1’enjeu, ce n'est pas de faire plaisir au prédicateur pour
qu’il se sente écouté mais bien d’étre réceptif a l’'action de
Dieu par son Esprit !
3. Le test de 1’envie

Avant de conclure, encore une question. Parler d’une adoration
qui vient du ceur comme un signe de vitalité d’une Eglise peut
paraitre suspect a certains. N’est-ce pas donner trop
d’'importance a 1’'émotion, a la perception subjective ?

Ce n'est certes pas le seul critere mais pourquoi le laisser



de co6té ? Lorsque Jésus dit a la femme Samaritaine que le
culte désormais doit se vivre « en esprit et en vérité », que
l'essentiel se joue a l'intérieur, dans le ceur, il parle
aussi de cette perception subjective.

Peut-étre alors pouvons-nous, chacun, nous soumettre au test
de 1l'envie..

— A la fin d’'un culte, est-ce que vous avez envie de revenir
la semaine suivante ?

— Est-ce que vous avez envie d’inviter vos amis intéressés ou
en recherche a venir au culte ?

— Et le test peut-étre le plus redoutable : le dimanche matin,
quand le réveil sonne, est-ce que vous avez envie de vous
lever pour aller au culte ?

Bien-sir, cette envie, elle peut varier selon les
circonstances de notre vie. Il y a des hauts et des bas.
Inutile de se culpabiliser a 1l’exces. Mais si l'envie vous
manque, au lieu de baisser les bras ou d’essayer d'aller voir
ailleurs, pourquoi ne pas voir comment vous pourriez mieux
vous impliquer, trouver un lieu de service, renouveler votre
motivation ? Pourquoi ne pas prier pour tous ceux qui prennent
part d'une maniere ou d’'une autre au déroulement du culte ?
Conclusion

Si nous fréquentons une Eglise, c’est que nous avons envie de
vivre un culte édifiant et enthousiaste. Sinon, nous
resterions au lit le dimanche matin !

Mais, avouons-le, nous n’avons pas forcément ce sentiment tous
les dimanches.. Mais a qui la faute ? En tout cas, un des
acteurs du culte n'est jamais responsable, et c’est le premier
d'entre eux : le Seigneur. Lui, il est toujours prét a
s'impliquer a fond, par son Esprit.

Ce sont les autres acteurs qui peuvent faire obstacle : les
acteurs visibles ou les acteurs discrets, ceux qui sont debout
sur l'estrade ou ceux qui sont assis sur les chaises. Car nous



tous, nous sommes acteurs de nos cultes. Nous tous, nous
sommes appelés par Jésus-Christ a adorer Dieu « en esprit et
en vérité ».

Alors comment, chacun, accomplissons-nous notre part ?

A 1la rencontre de Dieu

Lecture biblique: Jean 2.1-11

Pour un signe étonnant, c’en est un ! Et pas seulement parce
que Jésus a transformé une grande quantité d’'eau en vin, mais
aussi parce que cette histoire de féte ou 1’on manque d’alcool
est un drole de début pour un Messie ! Revenons quelques
instants a cette histoire, pour bien s’en imprégner.

Nous sommes a Cana, pas tres loin de Nazareth, le village ou a
grandi Jésus. On célebre un mariage, et comme le veut 1’usage,
les familles des mariés ont invité le maximum de gens, peut-
étre méme le village entier, pour cette féte qui dure une
semaine. Marie, la mere de Jésus, est déja la, peut-étre méme
qu'elle aide un peu en cuisine ou a l'organisation du
service. Jésus, qui est dans le coin, est lui aussi invité,
accompagné de ses tout premiers éleves, les disciples.

La féte bat son plein, mais arrive le drame : plus de vin ! Un
mariage sans vin, c¢a ne se fait pas.. En ramenant a des
proportions modernes bien plus modestes, c’est comme si vous
invitiez 200 personnes au repas de mariage et que vous ne
serviez que 20 parts.. C'est la honte assurée ! Sauf que 1la,
tout le village est aux premieres loges pour constater le
probleme et en parler, parler, reparler pendant les 20 ans a
venir — si ce n'est plus !


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/01/17/a-la-rencontre-de-dieu/

Marie se tourne vers Jésus pour lui confier la situation
derriere le constat — il n'y a plus de vin — se cache une
demande, un appel a l’aide. Jésus saisit bien 1la demande
cachée, mais ca le géne. La traduction que j’ai lue dit
« Mere », mais le sens du texte original est moins
chaleureux : poli mais distant, on pourrait le rendre par
« Madame ». « Madame, qu’est-ce que vous me voulez ? le moment
n’'est pas venu ».

On pourrait en rester la, et exposer ce pauvre couple au
scandale ! Seulement, Jésus se laisse émouvoir par la
situation. Et le miracle arrive : des serviteurs, a la demande
de Jésus, remplissent six jarres d’au moins 100 litres
chacune, vont voir le responsable de la soirée, qui n’est au
courant de rien et déguste a 1'aveugle 1l’eau transformée en
vin. Surprise, ce vin-la est bien meilleur que le vin proposé
en début de soirée.. Tout est bien qui finit bien, la crise a
été évitée, et Jésus et son entourage repartent presque
inapercgus.

1) De 1’eau au vin : 1’image de la grace

Une des choses étonnantes, c’est que le miracle n’occupe pas
la premiere place. En fait, Jésus n’a pas trop envie, le
miracle est a peine décrit, juste ce qu’il faut pour qu’on
sache qu'il a eu lieu, et presque personne n’en est témoin, a
part les disciples, Marie et quelques serviteurs — comme si
1’intérét de cette histoire était ailleurs.

En fait, Jean qualifie cet événement de « signe » et non de
miracle, marquant par la que l’'important, c’est le sens de ce
qui vient de se passer, la portée symbolique de ce que Jésus
vient de faire : il annonce la grace de Dieu.

Jésus s'est servi de 6 grosses jarres, des jarres destinées
normalement aux ablutions rituelles pour se purifier, par
exemple avant 1le repas. Ces jarres et 1’eau qu'’elles
contiennent renvoient au systeme de purification de 1la



religion juive, et si on veut aller plus loin, elles
symbolisent tout le code religieux qui permet aux Juifs de
vivre en accord avec Dieu : purifications, mailis aussi
offrandes, sacrifices, rituels etc. Jésus transforme 1’eau de
la purification en vin, symbole de féte, de joie, d’abondance
(d’autant que 600 litres, ca fait quand méme 800 bouteilles,
de quoi combler plus que largement le manque de vin) ; ainsi,
Jésus annonce une nouvelle maniere de vivre avec Dieu — 1la
c’'est juste en germe, mais les enseignements qu’il donne
ensuite vont expliciter ce message, cette bonne nouvelle, que
Jésus apporte : réjouissez-vous, Dieu vous invite a partager
sa vie, sa joie, son salut.

Comment est-il possible d’annoncer que Dieu, le Créateur, le
Tout-puissant, le grand sage et le grand juge, nous invite a
partager son intimité, nous offre son amour et sa bénédiction,
alors que nous ne sommes pas vraiment exemplaires ? Pour
approcher quelqu’un comme 1lui, il faudrait étre
irréprochable ! (C’est 1le sens de toutes ces regles
religieuses : tendre a 1l’irréprochabilité pour approcher celui
qui est lumiere pure, bien incarné, vérité et justice.

Ce qui nous permet d’approcher Dieu et de recevoir sa joie,
c'est le fameux « moment » que Jésus évoque de maniére
mystérieuse. Son moment — dans d'autres traductions, 1'heure —
n'est pas encore venu. Ce qui permet de passer d’une vie de
coupable essayant tant bien que mal de se racheter a une vie
libre avec Dieu, débordante de son amour et de présence, c’est
la Croix, la Croix qui se dessine déja pour Jésus a la noce.
En mourant sur la croix, apres avoir vécu une vie
irréprochable, Jésus assume en notre nom tous les reproches
que nous méritons, toutes les transgressions qui nous rendent
indignes de Dieu, pour que, si nous le croyons, Si nous avons
simplement foi, nous soyons déclarés justes, innocents, dignes
de vivre avec ce Dieu si grand et merveilleux. Il nous permet
ainsi de passer de 1’eau au vin, de passer a une vie
transfigurée, renouvelée, pétillante, une vie remplie de 1la



joie de Dieu.

Marie n'avait s(rement pas compris la portée de ce qu’'elle
demandait : devenir bénéficiaire de 1’amour débordant de Dieu
a un prix, et ce prix, Jésus savait bien, lui, qu’il allait
devoir le payer. En agissant malgré tout, comme pour tous les
miracles et bienfaits a venir, Jésus agit par anticipation,
rendant disponible une grace que la Croix seule rend possible.

2) Invités a la foi

Cette image des jarres remplies a ras bord nous suggere
L’abondance de la vie avec Dieu, offerte a la foi. Et c'est
justement ces questions de foi qui intéressent 1’apotre Jean,
au moins autant que le miracle lui-méme.

Jean prend le temps de s'arréter sur le dialogue entre Jésus
et sa mére, point de départ du miracle. Marie vient voir son
fils, inquiete, et lui demande de 1’aide. Sait-elle seulement
ce qu'elle demande ? Il y a peut-étre derriere sa démarche le
souvenir de la naissance miraculeuse de Jésus, 30 ans plus
t6t, la promesse de 1’'ange que cet enfant serait 1’espoir, le
sauveur du peuple.. Peut-étre l'invite-t-elle, en sa qualité de
mere, a passer a la vitesse supérieure : « tu es le messie,
vas-y, rends-toi utile ! » D’'autant que Jésus vient de passer
un cap, en recevant le baptéme et en choisissant des
disciples.

Seulement, Jésus résiste. Justement parce qu’il vient de se
mettre au travail, il est sorti du cadre de 1’autorité
humaine : c’'est aupres de son Pere céleste, Dieu, qu’il veut
puiser son inspiration, ses initiatives.. La distance qu’il
prend avec sa mere protege sa liberté d’action, inspirée par
Dieu seul. Malgré tout, malgré cette rebuffade qui permet a
Jésus de se dégager des attentes et de 1’'empietement de sa
mere pour s’'affirmer pleinement, malgré tout, Jésus se laisse
émouvoir par le besoin de ces mariés, par leur désarroi
possible, et répond a sa maniere a la demande de sa mere,



donnant, nous 1l’avons vu, a son acte une portée bien plus
grande que le simple réapprovisionnement en vin.

Marie est venue a Jésus avec son autorité de mere, avec ses
attentes, ses besoins, ses hypotheses sur le role de son fils..
Elle nous ressemble ! Certes, nous n’avons pas donné naissance
a Jésus, mais nous allons nous aussi a la rencontre de Dieu
souvent mus par un besoin, une question, un doute.. et parfois
nous imaginons d’avance la réponse que nous souhaitons : je
suis malade, il me guérira s'il est Dieu ! je serai toujours
heureuse.. Si Dieu existe, il me montrera ceci ou cela, il
permettra ceci ou cela..

Pourtant, dans le cas de Marie comme dans le nO6tre, méme si
nous venons a Dieu avec nos questions et nos attentes, notre
vision des choses, lorsque nous rencontrons Dieu il nous faut
étre préts a nous laisser bouger, déplacer, réorienter, a
changer de perspective, pour recevoir de lul ce que nous
n’'avions pas demandé, mais qui est notre véritable besoin. Le
Christ est venu guérir, consoler, aider, encourager, enseigner
— et bien plus ! bien plus profondément, il est venu nous
offrir une relation nouvelle avec Dieu, racine d’une vie
nouvelle, ou tout est possible. Marie, entendant la voix de
son sauveur dans le timbre de son fils, se réajuste et croit,
acceptant de suivre le Christ la ou il veut 1’emmener.

Conclusion

Dans ce texte, il y a plusieurs personnages. Certains voient,
d’autres non ; certains croient, d’'autres non. Pour tous, le
miracle a de quoi surprendre — méme celui qui n’'a rien vu est
surpris : le vin est excellent !

En Christ, Dieu échappe a notre maitrise, il nous surprend,
nous étonne, et en méme temps il nous rencontre au plus intime
de notre vie. Par un autre biais, il vient nous toucher en
plein ceur : la ol nous suivons des regles ou des principes un
peu poussiéreux, la ou nous exprimons des attentes étroites,



il nous fait la grace d’'une joie débordante, abondante,
inépuisable. Par ce signe, Jésus annonce cette bonne
nouvelle : Dieu nous aime, Dieu nous invite a partager sa vie,
a entrer dans une relation neuve avec lui, pour nous
renouveler et nous transfigurer, sans rien nous demander
d'autre que la foi.

Entre la grace et la gloire

https://soundcloud.com/eel-toulouse/entre-la-gr-ce-et-la-gloir
e

Lecture biblique : Titre 2.11-14

L’'épitre a Tite est une lettre pastorale. L’ap6tre Paul écrit
a son collaborateur pour lui donner quelques conseils dans son
travail : il est alors en Créte et aide la jeune communauté
chrétienne de 1’ile a s’'organiser. L'apdtre évoque les
qualités requises pour un responsable, les dangers de certains
enseignements pernicieux et il évoque aussi ce que Tite doit
transmettre aux croyants. Ce ne sont pas d’ailleurs de grandes
envolées théologiques mais des exhortations trés pratiques qui
concernent la vie de tous les jours.

Notre texte conclut une série d’exhortations adressées a
différents types de population (les anciens et les jeunes dans
L’Eglise, les esclaves envers leur maitre). Le propos est plus
général et théologique. Et il est centré sur la grace : « elle
s’'est manifestée, la grace de Dieu, source de salut pour tous
les hommes. »

Le passage évoque la condition actuelle des chrétiens. Si j'ai
choisi de le lire dans la version TOB, c’est qu’elle souligne
bien le fait que cette condition des chrétiens est située


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/01/10/entre-la-grace-et-la-gloire/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/entre-la-gr-ce-et-la-gloire
https://soundcloud.com/eel-toulouse/entre-la-gr-ce-et-la-gloire

entre deux « manifestations » ou « épiphanies » pour se
référer aux termes grecs utilisés.

Le chrétien, aujourd’hui, se situe entre deux épiphanies
celle de la grace de Dieu (v.12) et celle de la gloire de Dieu
(v.13). Alors, entre la grace et la gloire, que sommesS-nous
donc appelés a vivre aujourd’hui ?

Entre la grace et la gloire

La manifestation de la grace de Dieu a déja eu lieu, dans la
mort et la résurrection de Jésus-Christ. Celle de la gloire de
Dieu est encore a venir, au jour de l’'accomplissement de notre
espérance. En d’autres termes, nous sommes sous la grace mais
pas encore dans la gloire. Nous avons la grace pour fondement
et la gloire pour horizon.

La grace, c’'est le don gratuit de Dieu en Jésus-Christ.
Présentée dans notre texte comme étant source de salut pour
tous les hommes, elle s’est manifestée dans le don de Jésus-
Christ, qui s’est donné lui-méme pour nous.

C’est un des fondamentaux de 1’Evangile. Le salut est une
grace. Ce n'est pas un d{, ni une récompense, ni un privilege
qui serait réservé a quelques-uns. C’'est une grace, un cadeau
gratuit et immérité de la part de Dieu. Et il en est de méme
pour tous les hommes !

La gloire, c’est ce qui nous attend au jour du plein
accomplissement du projet de Dieu. Parce que, c’'est évident,
nous n’'y sommes pas encore.. Pour chacun de nous, pour notre
monde, pour l’humanité. Le mal, les injustices, la souffrance..
tout cela est encore bien présent. Et 1'espérance chrétienne
est qu’un jour tout cela disparaitra, 1la mort elle-méme sera
définitivement vaincue. Ca, c’est la gloire.

Entre la grace et la gloire, nous vivons dans une tension.
Entre ce que nous avons déja recu par grace, et ce que nous
recevrons dans la gloire. Entre ce que nous sommes déja, par
grace, et ce que nous serons au dernier jour, dans la gloire.



On est sous la grace mais pas encore dans la gloire. Grace et
gloire ne s’'opposent pas. Elles se completent. Nous avons
besoin de 1’une pour nous mettre en route et de l’autre pour
continuer d’avancer.

Parce que la grace est réelle, notre salut n’est pas qu’une
affaire qui regarde notre avenir. Le salut commence
aujourd’hui, dans une relation personnelle, dans la foi, avec
le Christ vivant. Et cela change déja notre vie aujourd’hui.
Mais parce que la gloire est encore a venir, nous n'’'avons pas
tout, tout de suite, ici et maintenant. Et toute théologie qui
prétendrait que le chrétien devrait, s’il est fidele,
connaitre la prospérité a tous égards est une théologie qui
s’égare loin de 1’Evangile de gréace.

Entre la grace et la gloire, nous sommes appelés a vivre dans
une tension féconde. Parce que nous sommes sous la grace, nous
pouvons connaitre une vraie communion avec Dieu aujourd’hui.
Parce que la gloire est encore a venir, nous avons une
espérance qui nous permet de surmonter les épreuves dans
l’attente des promesses merveilleuses que Dieu garde en
réserve pour nous.

Avec modération

La question qui nous concerne donc, est de savoir comment nous
sommes appelés a vivre dans cette tension entre la grace et la
gloire. L'apb6tre Paul 1'’évoque dans notre texte en parlant de
notre vie « dans le temps présent » (v.12). Voici ce qu’il
nous en dit

« (La grace de Dieu) nous enseigne a renoncer a l’'impiété et
aux désirs de ce monde, pour que nous vivions dans le temps
présent avec réserve, justice et piété »

On est quand méme loin de la gloire ! Paul ne parle pas ici
d’'une vie glorieuse et puissante, fait d’exploits et de
miracles. I1 parle d’une vie de renoncement. I1 fait 1'éloge
de la simplicité, de la modération.



Ca ne veut pas dire pour autant que c’est facile ! Il y a bien
1'idée de renoncement.. et Paul parle ici de renoncer a
1l'impiété et aux « désirs de ce monde ». Les mots mérites
qu’'on les expliquent. L’'impiété, c’est le contraire de la
piété. C'est-a-dire ce qui nous coupe de Dieu. Le « monde »
dont il est question ici est péjoratif. C’est ce qui est
terrestre, en opposition au céleste, la sphere de Dieu. «
L'impiété et les désirs de ce monde », c’est tout ce qui nous
éloigne de Dieu.

Nous avons tous, dans notre vie, des comportements, des
pensées, des pratiques qui nous éloignent de Dieu. Des
préoccupations qui viennent brouiller notre relation avec 1lui.
Des pensées qui parasitent notre communion avec lui. Des
pratiques qui nous mettent en contradiction avec ce que nous
savons étre conforme a la volonté de Dieu. Entre la grace et
la gloire, nous sommes appelés a y renoncer.

Mais il ne s’agit pas seulement de renoncer a certaines
choses, il convient aussi d’en développer d’autres. Cette «
vie dans le temps présent » est décrite par trois adverbes en
grec, que la TOB traduit par « avec réserve, justice et piété.

» .

La justice, c’'est ce qu’il est juste et bon de dire et de
faire. Ca touche a notre comportement dans le quotidien, notre
relation a notre prochain. La piété, c’est ce qui concerne
notre relation a Dieu. Aimer Dieu et aimer son prochain comme
soi-méme. Evidemment. C’est classique.

Le premier adverbe est plus étonnant. La TOB traduit « avec
réserve », la Parole de Vie « raisonnable », la NBS « d'une
maniere pondérée ». Le mot évoque donc la modération. Pourquoi
est-ce important ? Sans doute pour aller loin ! Si vous
démarrez un marathon comme si vous couriez un 100 metres, vous
n'irez pas bien loin ! Or, la vie chrétienne « dans le temps
présent » est une course d’obstacles de longue haleine, dans
laquelle il convient de gérer son effort pour arriver jusqu’au



bout.

Je trouve vraiment intéressant cet éloge de 1la modération.
Elle entre en écho avec de nombreuse valeurs de 1’Evangile
la maitrise de soi, le contentement, la reconnaissance, la
paix..

Et elle n'implique pas du tout la tiédeur ou la mollesse. Le
verset 14 évoque en effet 1’Eglise comme un peuple « plein
d’ardeur pour les belles cuvres. » Il s’'agit donc d’'étre
ardemment modérés !

Bien-slir, nous sommes appelés a étre des hommes et des femmes
de conviction, bouillants pour le Seigneur, zélés pour
L’Evangile. Ca ne doit pas pour autant faire de nous des
agités ou des illuminés ! La sagesse est dans la modération,
dans 1’équilibre. Car il s'agit d'étre persévérant et pas
seulement bling-bling !

Conclusion

Certes, la condition des chrétiens n’'’est pas toujours
confortable, située dans un entre-deux qui peut étre source de
frustrations voire de souffrance. Pour autant, entre la grace
et la gloire, le chrétien est déja au bénéfice du salut de
Dieu et ce qui l’'attend est plus grand encore.

Car la grace a été manifestée dans la mort et la résurrection
de Jésus-Christ. Et cette grace, elle nous est donnée des
aujourd'hui et par elle, nous sommes en communion avec Dieu.
La gloire n’est pas encore venue. C’est notre horizon, notre
espérance. Mais les promesses qui lui sont liées sont
extraordinaires.. et elles sont pour 1'éternité !

Alors, entre la grace et la gloire, vivons pleinement dans le
temps présent. Soyons ardemment modérés, a la fois bouillants
pour le Seigneur, zélés pour l’Evangile, et sage et équilibré.
Car il s'agit de tenir ferme, jusqu’'au bout, dans le beau
combat de la foi.



