Paul : The Revenant

https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul -the-revenant

Lecture biblique : Philippiens 3.8-14

Avez-vous vu The Revenant ? Inspiré d’un fait réel, le film
raconte 1’'histoire d’un homme, laissé pour mort par ses
compagnons suite a une grave blessure dans un combat contre un
ours, qui se releve et affronte tous les dangers pour
retrouver celui qui l’'a trahi. Dans le film, c’est le souvenir
de sa femme et son fils décédés, sa soif de vengeance, mais
aussi et surtout l’'amour pour eux, qui lui permettent de
lutter. I1 semblerait que dans la réalité, c’était surtout son
fusil préféré qu’il voulait reprendre a celui qui le lui avait
volé en 1'’abandonnant..

Dans le traitement cinématographique, 1’itinéraire de Hugh
Glass / Leonardo DiCaprio est celui d'une résurrection. Laissé
pour mort et enterré, trahi par ses freres, il sort vivant de
sa tombe !

L’apbtre Paul est un peu comme Hugh Glass. Certes, avec des
motivations différentes, sans esprit de vengeance. Il a un
seul but : connaitre le Christ. Rien ne le détournera de ce
but. Un seul mouvement le caractérise : « j'oublie la route
qui est derriere moi, je suis tendu en avant, et je fais la
seule chose importante : courir vers le but pour gagner le
prix. »

I1 n'a pas croisé sur sa route des trappeurs et des indiens
mais de nombreux opposants a son ministere. Il est d’ailleurs
en prison au moment ou il écrit cette épitre ! Et s’'il compare
ici la vie chrétienne a une course, il la comparera ailleurs a
un combat.


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2016/03/13/paul-the-revenant/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul-the-revenant

Paul est un homme déterminé. Il a un objectif clair et précis.
I1T ne s’en laisse jamais détourner et il est prét a avancer
jusqu’au bout. Sa détermination nous interpelle..

Déterminé pour quoi ? Connaitre le Christ !

Son objectif est tres clair et le dit explicitement deux fois
dans ce texte

« Connaitre le Christ Jésus mon Seigneur, voila le plus
important » (v.8)

« La seule chose que je veux, c'est connaitre le Christ »
(v.10).

Connaitre le Christ.. Ah bon ? Il ne le connait pas déja ? On
connait sa conversion sur le chemin de Damas, avec la vision
du Christ qu’il a recue. On connalit son ministere et ses
écrits, déja nombreux avant cette lettre aux Philippiens, et
dans lesquelles le Christ a la place centrale, au ceur de sa
théologie. Paul connait le Christ.. mais il veut en connaitre
plus !

Paul veut ©plus qu’'une <connaissance théologique,
intellectuelle. Il veut une connaissance personnelle, intime

« Le Christ, mon Seigneur ». Il ne dit parle pas de connaitre
le Christ « le Seigneur », ou « le Fils de Dieu », méme si
tout cela serait parfaitement exact. Il veut connaitre le
Christ « son » Seigneur. Et on n’en a jamais fini avec une
telle connaissance..

Est-ce qu’on a aussi toujours envie de connaitre plus le
Christ ? Ou est-ce qu’on se contente de ce qu’on a acquis, par
le catéchisme, notre lecture passée de la Bible ou 1’écoute
des prédications le dimanche ?

Paul va plus loin encore : « La seule chose que je veux, c'est
connaitre le Christ, et connaitre la puissance qui l'a fait se
lever de la mort. » (v.10a)

On comprend qu’on est bien au-dela d’une connaissance



dogmatique du Christ. Il veut connaitre le Christ dans sa vie,
il veut expérimenter sa vie, la puissance de sa résurrection.
Il sait bien que cela implique aussi des souffrances et des
épreuves. C’'est ce qu’il faut comprendre quand il dit : « Ce
que je veux, c’'est souffrir avec lui et lui ressembler dans sa
mort. » (v.10b)

Alors demandons-nous a la suite de 1'apbétre : Comment
connaissons-nous le Christ ? Comment expérimentons-nous la
puissance de sa résurrection ? Sommes-nous déterminés, comme
Paul, a progresser sans cesse dans cette connaissance intime
et personnelle du Christ ? Sommes-nous déterminés a ne pas
nous contenter d’une vie chrétienne médiocre, d’'une vie église
monotone ?

Sommes-nous déterminés a voir la puissance de résurrection du
Christ agir dans nos vies et celles de ceux qui nous
entourent ? Une puissance qui libere, qui transforme, qui
restaure ?

Le Christ est vivant ou il ne l’est pas. Et s’il est vivant,
alors comment cela se manifeste dans votre vie ?

Déterminé comment ? En allant toujours de 1’avant !

L’ap6tre Paul évoque sa détermination en des termes tres
forts : « Pour lui, j'ai tout abandonné. Pour gagner le Christ
et pour étre uni a lui, je considere toutes ces choses-1la
comme des ordures. » (v.9)

Le langage, imagé, est dur, radical. Et encore, nos
traductions arrondissent un peu les angles. Le terme grec
traduit par ordures n’apparait qu’ici dans 1le Nouveau
Testament. Mais on 1le trouve dans d’autres textes de
L'Antiquité pour désigner les excréments, avec souvent une
connotation de révulsion. L'affirmation de Paul a un caractere
choquant, il veut secouer ses lecteurs. Et il serait presque
légitime de le traduire ainsi : « je considere toutes ces
choses-1la comme de la merde ! »



Les choses dont il parle ici, ce sont sans doute d’abord les
connaissances qu’'il a acquise avant de connaitre le Christ, en
tant que enseignant de la Loi, disciple du célebre Gamaliel.
Bien-slir, toute cette connaissance acquise ne lui a pas été
inutile. Il s’'en est méme servi dans son argumentation
théologique. Mais pour Paul, sans la connaissance du Christ,
toutes ces connaissances ne servent a rien.

Ici se manifeste sa détermination. Une seule chose compte
connaitre le Christ. Tout le reste, tout ce qui pourrait le
détourner de cet unique objectif, tout ce qui pourrait
Ll'égarer, le distraire, il le rejette. Il en a presque du
dégolt. Bien-sir, il force le trait. Il provoque. Et nous
interpelle.. Quelle place la recherche du Christ, sa
connaissance personnelle et intime, occupe-t-elle dans notre
vie, nos préoccupations, nos projets ?

Du coup, on pourrait dire a Paul : « OK, tu as tout
compris ! » Et penser qu’il est limite suffisant, voire
orgueilleux et qu’il nous nargue un peu.

En fait, pas du tout. Et il rectifie lui-méme cette impression
possible : « Je ne veux pas dire que j’'ai déja atteint le but,
ou que je suis déja parfait ! Mais je continue a courir pour
saisir le prix, parce que le Christ Jésus m'a déja saisi. »
(v.12)

Et 1la, on a deux éléments intéressant dans cette phrase. On
pourrait les reformuler ainsi

1° Je sais tres bien que j’'ai encore du chemin a faire.. et
c’est pour ca d’ailleurs que je continue !

2° Je sais tres bien que ma détermination seule ne suffit pas.
En fait, ce qui me fait avancer, c’est le Christ qui m’'a déja
saisi. C'est lui qui me fait avancer. Je n’ai aucun mérite.

Paul ne se fait aucune illusion sur lui-méme, il reste humble.
Sa force, son moteur, c'est la grace du Christ. C’est lui qui



1l'a saisi ! Et 1la profonde compréhension de cela ne fait que
renforcer sa détermination.

« Mais j'oublie la route qui est derriere moi, je suis tendu
en avant, et je fais la seule chose importante : courir vers
le but pour gagner le prix. »

Je trouve qu’'il y a dans cette phrase un optimisme
extraordinaire. C'est comme si Paul nous disait que ce qui est
devant nous est plus important que ce qui est derriere nous.
Parce que devant nous, il y a le Christ vivant qui nous
appelle.

Et c’est tellement important dans notre vie chrétienne. Notre
espérance nous pousse en avant. Nous n’avons pas a étre
prisonniers de notre passé, de nos erreurs, de nos blessures.
C'est aussi tellement important en Eglise. Nous pouvons
laisser nos différends, nos désaccords, pour avancer ensemble
vers le but. Pour saisir le prix. « Dieu nous appelle d’en
haut a le recevoir par le Christ Jésus. »

Conclusion

Paul : The Revenant ! Un homme qui avait mille raisons de tout
laisser tomber et de se décourager mais qui est toujours
debout, animé d’'une détermination sans faille. Son moteur a
lui, ce n'est pas la vengeance (alors méme qu’il ne manquait
pas d’ennemis..). Son moteur, c’est l’amour du Christ. Parce
que finalement, c’est bien cela qu’il faut comprendre quand
Paul parle de connaitre le Christ. C'est 1’'aimer. Mieux le
connaitre pour mieux 1'aimer et le servir. Si sa détermination
est sans faille, c’est parce qu’'il a été saisi par 1l’amour du
Christ. Et qu’il vit, au quotidien de cet amour.

Qu’en est-il pour nous ? Qu’en est-il de notre détermination a
connaitre le Christ et a 1'aimer ? Qu’en est-il de 1la
puissance de sa résurrection dans notre vie ?



La souffrance: au coeur de la
mission du Christ

Lecture biblique : Esale 52.13-52.12

Un enfant nait. Une étoile parait. Adulte, il se met a
parcourir son pays. On dit qu’il fait des miracles, qu’'il est
plein de sagesse, on dit qu’il parle a tous — il est mis a
mort, condamné par les responsables religieux, condamné par
les autorités politiques. Quelques jours plus tard, ses
proches disent qu’ils 1l’ont vu, vivant a nouveau. Cet homme,
c’'est Jésus : comment le comprendre, comprendre sa vie, son
ecuvre ? Jésus lui-méme a souvent été énigmatique pour se
décrire, et ses proches ont souvent été perdus, que ce soit sa
famille ou ses disciples.

Un élément nous aide en particulier : Juif, Jésus fait
référence aux textes sacrés de son peuple, aux prophéties
anciennes, pour donner un éclairage sur sa vie et sa mission.
Parmi ces textes, il y a les poemes sur le Serviteur, écrits
par le prophete Esaie, 700 ans av. J.C. Ils annoncent la venue
d’un homme, envoyé de Dieu, choisi par Dieu, pour établir la
justice et la paix dans le monde — c’est ce que nous avons vu
la semaine derniere. Aujourd’hui nous en lirons un autre,
quelques chapitres plus loin, qui décrit comment ce Serviteur
de Dieu va agir, comment il va établir la justice et la paix.

Ce qui frappe a premiere lecture, c’est la place de la
souffrance — au point que ce poeme est souvent désigné comme
celui du « Serviteur souffrant ».

1) Une souffrance totale

Quelle souffrance dans ce texte ! Esaie la décrit en utilisant


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/06/la-souffrance-au-coeur-de-la-mission-du-christ/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/06/la-souffrance-au-coeur-de-la-mission-du-christ/

différentes images : le Serviteur est frappé, écrasé, blessé ;
il est jugé, accusé, condamné ; il est malade, défiguré,
agonisant ; il est seul, abandonné, méprisé ; il est méme puni
par Dieu. Que lui restera-t-il ? Il est privé de relations,
privé de santé, privé de respect et de sécurité. Personne ne
prend sa défense, personne n’'a méme compassion de lui — au
contraire, il souffre dans le mépris et 1’indifférence.

Au bout du compte, c’'est vers la mort qu’il avance, une mort
ou la encore l'infamie est au rendez-vous : il est enterré
avec les gens mauvais, avec les riches. Ici comme souvent dans
la prophétie biblique, le « riche » ce n'est pas celui que
Dieu a béni dans ses récoltes ou ses affaires, mais celui qui
s’enrichit injustement, le corrompu, le requin prét a tout
pour l’'argent et le pouvoir, qui écrase les autres et
transgresse les lois.

La situation est d'autant plus terrible qu’elle est
parfaitement injuste. Cet homme est rejeté, sans étre coupable
de quoi que ce soit : il n’'a jamais rien fait de mal ni trompé
personne (qui de nous pourrait l'affirmer ?). Il est pur comme
un agneau, blanc comme neige — il ne proteste méme pas devant
ce qui lui arrive. A la violence, il répond par la paix.

Quand on lit le récit de la vie de Jésus, cette dimension de
la souffrance a la fois physique, morale, relationnelle,
spirituelle est tres forte. Jésus, des le début de ses
enseignements, est rejeté par les autorités, incompris — méme
par les foules qui accourent a lui, méme par ses plus proches.
Ce qu’'on appelle la Passion du Christ, c’est-a-dire sa
souffrance des derniers jours conduisant a sa mort, montre
bien 1la solitude grandissante, la cruauté des soldats, la
haine des foules versatiles — et 1l’'injustice : les juges se
refilent le cas, sans avoir de preuve formelle pour le
condamner a mort (mais ils finissent par en trouver une).
Jésus lui, refuse de se débattre (il guérit méme 1’oreille du
soldat qui l'arréte), il ne se défend pas, il garde le silence
devant le gouverneur romain Pilate — comme un agneau qu’on



méne a l'abattoir, comme une brebis silencieuse.
2) Sacrifié pour nous

S'il est innocent, pourquoi souffre-t-il autant ? Il n’'y a pas
de fumée sans feu : pourquoi s'acharner sur cet homme sans
raison ? Parce qu’il paye — certes, pas pour ses fautes, mais
il paye. Il subit 1la punition que mérite son peuple — il se
substitue a eux pour prendre leur chatiment : le texte est on
ne peut plus clair ! « Ce sont nos maladies qu’il portait »
(v.4), « il a été blessé a cause de nos fautes, il était
écrasé a cause de nos péchés, la punition qui nous donne 1la
paix est tombée sur lui, et c’'est par ses blessures que nous
sommes gquéris » (v.5). Le Serviteur n’est pas seulement
solidaire de la souffrance de son peuple — il prend sur lui la
punition douloureuse que mérite le peuple !

Deux images s’opposent ici : le troupeau de moutons perdus
qu’est devenu Israél, et 1’'agneau allant a 1l’abattoir. Les
moutons sont perdus, non parce que Dieu leur berger les aurait
abandonnés dans un endroit inconnu au milieu de la nuit, non,
ils sont perdus parce qu’ils se sont perdus, ils ont refusé
d’écouter la voix du berger, choisi d’autres chemins, des
routes de perdition sur lesquelles ils se sont entétés.
Rebelle, orgueilleux, sourd et aveugle, fermé au bien et
prompts a l'injustice — voila ce qu’était devenu le peuple que
Dieu avait appelé, sorti de 1’esclavage, installé dans un joli
pays, aimé et béni. Ce peuple est une parfaite image de 1la
noirceur de notre ceur a tous, de 1l’indécrottable corruption
de 1’humanité, car méme dans les meilleures conditions, avec
privileges et avantages extraordinaires, méme la, 1’homme est
rebelle a Dieu, obstiné dans ce chemin de perdition emprunté a
1’aube de 1’'humanité.

OQui, le Serviteur paye les fautes de son peuple. Et méme des
autres — les nations, les nombreux, les rois étrangers sont
rendus justes parce que leur culpabilité est assumée par le
Messie. Comment un homme pourrait-il expier les fautes de



tous ? Parce qu’il nous représente : comme le premier homme a
péché et entrainé 1’'humanité entiere dans le mal, de méme cet
homme innocent et juste peut entrainer dans la justice ceux
qui s'attachent a lui par la foi.

Petite remarque : injuste, accablante, totale, la souffrance
du Serviteur n’en est pas moins choisie. Il accepte librement
de mourir, il n’essaie pas de s’échapper ou de se défendre
c’'est son role, le ceur de sa mission, c’'est le moyen par
lequel il apporte la délivrance que Dieu promet a 1’homme
esclave du mal.

Il prend sur lui volontairement ce que nous méritons — le
jugement de Dieu sur nos fautes, qui sont loin d’'étre aussi
mignonnes qu’on se plait a le penser, mais qui nous
pourrissent — pour nous offrir ce que nous ne méritons pas,
comme 1'a dit Didier 1la semaine derniére : la guérison de
notre ceur, la chance d’'une vie nouvelle, la paix avec Dieu.
I1 se charge de ce qui empéche le Dieu juste et aimant de nous
aimer : notre noirceur. Une fois justice faite, Dieu peut
donner libre cours a son amour pour nous. En choisissant de
mourir a notre place la mort que nous méritons, il permet a
Dieu d’exercer la justice tout en justifiant, en pardonnant
les coupables que nous sommes — le mal est si terrible qu’il
ne peut pas rester en suspens, mais il doit étre expié,
couvert, effacé.

Sans la souffrance du Christ, pas de salut.. Ce n'est pas son
message ou ses miracles, sa sagesse ou son exemple qui nous
sauvent en nous inspirant : c’est le don qu’il fait de lui-
méme pour subir 1la colere de Dieu et nous permettre une vie
nouvelle. C'est par sa mort que nous recevons la vie.

3) Le chemin étroit du salut

Ce texte ne brille pas par sa légereté ou son triomphalisme !
Et pourtant. On y trouve des indices de victoire : le
serviteur réussira, il verra la lumiere, il sera rempli de



bonheur, haut placé, exalté, il partagera ses richesses avec
ceux qui l’ont rejoint. Le mal n’'a pas le dernier mot. Au bout
du chemin de la vallée de 1'ombre de 1la mort, au bout du
tunnel, il sort victorieux. La prophétie n’en dit pas plus,
mais ce qu’'elle évoque de loin, c’est la résurrection du
Christ. Mort sur la Croix, Jésus le serviteur a été accepté
par Dieu comme un sacrifice valable et suffisant, assez juste
pour compenser toutes nos fautes, toutes ! passées, présentes,
futures ! toutes ! Son retour a la vie, son élévation au ciel,
son retour aupres de Dieu, le partage de ses richesses avec
ceux qui croient, aujourd’hui par U1'Esprit demain
physiquement, marquent le triomphe de 1’amour, de la justice
et de la puissance de Dieu.

Avant de conclure, juste un mot : celui qu’on considérait
comme un loser, un nul, est en fait le puissant qui sauve de
la mort. Toutefois, Dieu n’'a pas choisi, pour effacer le mal,

le chemin du triomphalisme — il aurait pu faire un 2° Big
Bang ! Loin de la, choisissant lui-méme, en la personne divine
du Fils, de devenir homme, de passer par nos tunnels et nos
chemins, il a donné 1la paix sans commettre de violence — il
1’a méme subie a notre place. Parfois, dans nos milieux, on
voit la résurrection, la victoire, la gloire, et on oublie
1’'étroitesse du chemin que le Christ a suivi : sa souffrance,
son humiliation, sa patience. Lui qui aurait pu nous mettre au
pas s'est fait serviteur, il s’est abaissé pour nous pousser
vers le haut. Nous ne sommes pas appelés a nous sacrifier pour
sauver les autres — c’est fait ! En Christ ! Cela dit, en
donnant le salut dans 1'humilité et 1’amour, le Christ donne
un exemple de ce qu’'est 1la mentalité de Dieu, de la maniere
dont il fonctionne et vit — si nous voulons vivre avec lui,
c'est dans 1'humilité et 1’amour, comme le Christ.



Jésus, envoyé pour la justice
et la paix

Lecture biblique : Esale 42.1-9

Cet oracle du prophete Esaie est bien ancien : il date de
plusieurs siecles av. J.-C. A cette époque, Esaie s'’adresse,
de la part de Dieu, au peuple d’'Israél. Le peuple a qui Dieu
s'est révélé de manieére privilégiée n’'a pas été a la hauteur
tout au long de son histoire, on trouve 1inconstance,
incrédulité, idolatrie.. Tout au long de son histoire, Dieu
inspire des prophétes, pour encourager le peuple a revenir a
son bon sens et a marcher dans le droit chemin. Pour cela, les
prophetes confrontent le peuple a la gravité de ses actes,
informent sur la condamnation que ces actes méritent, et
rappellent que Dieu est fidele, malgré leur infidélité, et
qu’il donnera une deuxieme chance.

Esaie a décrit avec force l'hypocrisie abominable du peuple —
qui rend de beaux cultes a Dieu mais qui se comporte avec
injustice au quotidien — et annoncé ce que cette hypocrisie
mérite : la perte des privileges d’'Israél. Israél est donc
confronté a la menace de 1l'exil s’il ne change pas
d’orientation — mais il faudra attendre quelques siecles pour
que Dieu mette finalement sa menace a exécution devant
l’orgueil et l’obstination du peuple. Esale annonce donc la
punition — mais tout de suite, et longuement, pendant plus
d’un tiers du livre, il annonce la deuxieme chance que Dieu va
donner, grace a un Serviteur appelé a wune mission
particulieére.

Esaie annonce a court terme un libérateur qui mettra fin a
l'exil — c’est le roi perse Cyrus, qui effectivement a permis
aux Juifs de revenir chez eux. Mais Esaie décrit aussi, dans
certains passages comme celui que nous avons lu, un Serviteur
qui accomplit une libération plus profonde, plus durable, plus


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/28/jesus-envoye-pour-la-justice-et-la-paix/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/28/jesus-envoye-pour-la-justice-et-la-paix/

universelle : le Messie. Dans le N.T., Jésus et ses disciples
font le lien entre ces prophéties et sa propre mission : c'est
lui qui accomplit cette 1libération profonde, durable,
universelle. Ces prophéties nous montrent Jésus sous un angle
particulier, nous aident a mieux le comprendre et surtout a
mieux le suivre.

1) Choisi et soutenu par le Dieu créateur

Le Serviteur, le Libérateur de son peuple et des nations, du
monde, Dieu le présente comme 1'Elu, celui qu’il a choisi et
qu’il soutient a 100 %.

Ce serviteur de Dieu ressemble aux autres hommes que Dieu a
choisis pour conduire son peuple, des croyants qui tronent
dans le panthéon juif, des figures emblématiques du peuple.
Abraham, Moise, David, Salomon, prophetes et rois, étaient
considérés comme les serviteurs privilégiés de Dieu, soutenus
de maniere unique pour une mission unique, un peu comme des
petits messies, qui transmettent la connaissance de Dieu,
veillent au respect de la justice de Dieu, conduisent le
peuple selon la volonté de Dieu. Eux aussi, Dieu les a choisis
et soutenus. Le grand Messie continue dans cette lignée : il
établit le droit et la justice, est l’intermédiaire entre le
peuple & Dieu, et les peuples éloignés, jusqu’aux iles
lointaines, attendent avec impatience que le Messie leur parle
de Dieu ! Il fait comme Abraham, comme Moise, comme David,
mais en mieux, de maniere durable et universelle.

Qu’'est-ce qui permet de croire aux lendemains qui chantent ?
Qu’'est-ce qui permet de croire a cet oracle qui annonce la
venue d'un Roi parfait et sage ? A 1'époque comme aujourd’hui,
le constat est plutdét du cdété : « tous pourris ».. Qu'est-ce
qui donne du corps a cette promesse et permet d’attendre avec
foi son accomplissement ? Esaie, a plusieurs reprises,
rappelle que Dieu est d’abord le Créateur. Dans notre texte,
on retrouve méme des évocations du récit de la création dans
le livre de la Genese : il a créé le ciel, étendu la terre,



donné le souffle aux créatures (v.5). Dieu est le Créateur.

Cela nous encourage a espérer pour deux raisons : 1) Dieu est
puissant ! il peut faire tout ce qu’il veut ! C’est un
argument qui m’a toujours touchée : si je crois que Dieu
existe et qu’il a créé le monde, alors je crois qu’il peut
tout faire, méme parfois des entorses aux regles qu’il a lui-
méme imaginées — les miracles. Si je crois que Dieu a créé le
monde et tout ce qui s'y trouve, alors je crois aussi qu’'il
peut changer les choses de maniere profonde, comme une re-
création, s’'il le décide. C’est le sens du dernier verset
Les lers événements sont déja arrivés — maintenant, a
l’avance, Dieu en annonce de nouveaux, et on peut lui faire
confiance.

2) Dieu veut notre bien. Dieu a voulu peupler sa vie d’hommes
et de femmes a aimer, a bénir, a inspirer. Il nous a désirés
et imaginés et tissés bien plus qu’une mere attend un enfant !
Sa promesse de justice, de paix, de liberté, est fiable,
puisqu’elle est faite par le Dieu qui nous a créés et qui nous
aime !

2) Pour faire cuvre de justice

Soutenu, inspiré, mandaté par le Dieu créateur, le Messie
recoit pour mission de faire euvre de justice. Par trois fois,
Esale insiste : 1le Serviteur de Dieu vient pour faire
connaitre le droit a tous les peuples (v.1l), le faire
connaitre réellement (v.3) et surtout 1'établir sur toute la
terre (v.4). Le droit, c'est la juste maniere de vivre avec
Dieu et dans le monde, en participant aux projets de Dieu, en
contribuant au développement sain de la création. Cela
concerne notre relation avec Dieu, avec le monde, avec les
autres, avec nous-mémes : c’est simplement le fait d’honorer
le Créateur et de respecter la dignité de ce qu’'il a créé.

A ceux qui ne vivent pas cette relation harmonieuse et juste
avec le Créateur et ses créatures — cad nous tous — le Messie



doit faire connaitre la vérité de Dieu, souffle de liberté qui
vient réorienter 1les regards, les valeurs, et les
comportements. Faire voir les aveugles, amener a la lumiere du
jour les prisonniers accroupis dans le noir, c’est, de maniere
imagée, amener la vérité dans un monde de mensonge,
d’illusion, de tromperie. La est l'wuvre premieére du Messie
faire connaitre les pensées de Dieu et ses projets, souffler
la vérité pour dissiper le mensonge.. Et le but de découvrir la
vérité, c’est de la vivre ensuite ! Il ne s’'agit pas de garder
ces informations dans un coin de notre téte, mais de mettre en
pratique ce que nous savons étre juste.

Le Messie a pour mission d’'annoncer cette vérité au-dela du
peuple élu, au monde entier, a tous les peuples et toutes les
nations. Jésus, 1le Messie, comprend cette vocation
universelle : je suis la lumiere du monde, dit-il. Bien sdr,
il n'y a pas différentes vérités pour éclairer les hommes !
Différentes manieres de la présenter, oui, mais une seule et
méme vérité, venue de Dieu — je suis le chemin, la vérité, 1la
vie, dit Jésus.

Lorsque Jésus enseignait, il disait : le Royaume de Dieu s’est
approché. Le royaume de Dieu, ou dominent justice et vérité,
s'est approché, il a commencé a se révéler lorsque Jésus
proclamait les projets d’amour de Dieu — il le proclamait en
paroles par ses enseignements, mais aussi en actes par ses
miracles. A combien d’'aveugles a-t-il rendu la vue ? Combien
de possédés a-t-il délivrés ? Combien d’'hommes et de femmes
obtus, obstinés, perdus, a-t-il éclairés de sa lumiere ?

3) Avec puissance mais dans la paix

Le droit, la vérité, la justice, voila ce que répand le Messie
dans le monde, voila ce que Jésus proclame et partage. Sa
mission ne peut que réussir : Dieu le créateur 1’inspire, le
soutient, le fortifie. Ainsi, il ne se décourage pas, il
n’abandonne pas, avant d’atteindre le but que Dieu lui a fixé.
Il est fort de la force de Dieu lui-méme ! Ce n'est pas par



ses propres moyens qu’'il tient, ce n’est pas de son propre
fait qu’'il avance, mais c'est Dieu, créateur tout-puissant,
qui l'envoie et le rend fort.

Pourtant, la puissance de cet envoyé de Dieu ne ressemble pas
aux puissances humaines, ni aux démonstrations de force brute,
ni aux manipulations éloquentes, a la différence de bien des
dirigeants qui prétendent établir 1la justice a coups de
déportation.. Le Messie établit la justice avec puissance et
force, mais dans la paix. Pas question pour lui de se montrer
injuste pour établir la justice ! Sans cris ni tapages, il
annonce la liberté. Avec respect et douceur, il reléve ceux
qui sont courbés, apaise ceux qui sont usés, rallume la flamme
de ceux qui vacillent.

Quel paradoxe que cette victoire sans violence ! Quel mystere
que cette présence du Tout-Puissant aupres des faibles et des
petits ! Le Messie fait patiemment triompher 1le bien et la
justice, sans commettre aucun mal, sans tolérer aucune
injustice. Comment cela est-il possible ? Un autre poeme
d’'Esaie, la semaine prochaine, nous aidera a comprendre cette
victoire non violente.

Conclusion

Esaie annonce le Libérateur, celui qui délivrera non de telle
ou telle injustice, mais de toutes. Ce serviteur proche de
Dieu, soutenu par Dieu, c’'est Jésus, qui puise dans les
trésors de son intimité avec Dieu pour les partager avec nous.
Ce Messie qui annonce a tous les peuples la bonne nouvelle que
le regne de Dieu, regne de justice et de paix, ce Messie, nous
sommes appelés a le reconnaitre et a le suivre. Jésus nous
ouvre la porte du royaume de Dieu : si nous répondons a son
appel, si nous saisissons la main qu’il nous tend, si nous
marchons a sa suite, alors la vérité de Dieu devient notre
bien le plus précieux. Un bien qui gagne a étre partagé, non
par force, violence, ou contraintes, mais dans la paix et la
douceur, en suivant le modele du Christ.



Sur la montagne, le Royaume

https://soundcloud.com/eel-toulouse/sur-la-montagne-le-royaume

Lecture biblique : Luc 9.28-36

Voila un épisode surprenant a bien des égards : le changement
d’aspect de Jésus, 1’apparition de Moise et Elie, leur
discussion avec Jésus, l'attitude de Pierre..

C’'est vraiment mystérieux.. surtout si on le considere de
maniere isolée. Or, au début de notre passage il y a une
indication qui doit nous mettre la puce a l'oreille

« Environ huit jours aprés avoir dit ces paroles, Jésus emméne
avec lui Pierre, Jean et Jacques et il monte sur la montagne
pour prier. »

Ca m’'étonnerait qu’'il ne se soit rien passé en 8 jours.. Luc
choisit de sauter directement a notre épisode, en signalant un
lien explicite avec les paroles précédentes de Jésus ! Que
dit-il avant ? Il y a le dialogue entre Jésus et ses disciples
a propos de ce que les gens disent de lui. La confession de
foi de Pierre. L'annonce, par Jésus, de sa mort et sa
résurrection. Son appel a « prendre sa croix et le suivre ».
Et, enfin, une derniere parole, juste avant notre épisode

« Qui, je vous le dis, c’est la vérité, quelques-uns ici ne
mourront pas avant de voir le Royaume de Dieu. »

Jésus parle ici d’'un privilege accordé a quelques-uns, celui
de voir le Royaume de Dieu avant leur mort. Tout porte donc a
croire que, pour Luc, l1’épisode de la Transfiguration est
1l’accomplissement, pour quelques-uns (Pierre, Jacques et
Jean), de cette parole de Jésus..

Ces trois disciples ont le privilege, dans cet épisode, de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/21/sur-la-montagne-le-royaume/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sur-la-montagne-le-royaume

voir quelque chose du Royaume de Dieu dans toute sa splendeur.
Une vision glorieuse du Royaume. C’'est un peu la différence
entre un film qu’on regarderait sur son écran d'ordinateur et
le méme film au cinéma, en IMAX et en 3D !

La question est donc : en quoi l’épisode de la Transfiguration
nous fait-il voir le Royaume de Dieu ?

Une gloire cachée

Premiere évidence, les trois disciples ont vu, sur cette
montagne, un voile se lever et révéler une gloire cachée.
Celle du Christ ! Une gloire qui se dévoile partiellement,
pour un temps, sur la montagne. Et lorsqu’elle est dévoilée,
elle provoque le désarroi. Pierre, dans la précipitation, veut
monter des tentes pour Moise, Elie et Jésus.. et 1'évangéliste
commente en disant : « Mais Pierre ne sait pas ce qu’'il dit.. »

Cette notion de gloire cachée convient bien au Royaume de
Dieu. Qu’on pense a certaines paraboles de Jésus, comme celle
du trésor caché

« Le Royaume des cieux ressemble a ceci : Il y a un trésor
caché dans un champ. Un homme trouve le trésor et il le cache
de nouveau. Il est plein de joie, il va vendre tout ce qu’il a
et il achéte ce champ. » (Matthieu 13.44)

Comme 1'a dit Jésus a de nombreuses reprises : le Royaume de
Dieu s’'est approché. Il est la, a notre portée. Mais il est
caché. Il faut le chercher. « Chercher et vous trouverez ! »,
« Chercher d’abord le Royaume de Dieu et sa justice ! » |

Et a celui qui sait le trouver, sa gloire peut lui étre
parfois révélée. Une gloire qui est cachée dans les ceurs
humbles, dans le service du prochain, dans la joie et la paix
au-travers de 1'épreuve, dans la priere secrete et
persévérante.. Parfois aussi, c’est vrai, le Royaume de Dieu se
manifeste de facon plus explicite, dans des interventions de
Dieu, des guérisons, des manifestations particulieres de sa



présence. Mais, la plupart du temps, la gloire du Royaume
reste cachée, comme la gloire du Christ au cours de son
ministere terrestre. Sauf, pour quelques instants, sur la
montagne.

La gloire du Royaume de Dieu est cachée aujourd’hui parce
qu’elle cuvre au profond des cerurs, parce qu’elle s’installe
dans les étres fragiles que nous sommes. Elle est comme un
diamant étincelant caché dans un écrin misérable, une perle
dans une coquille de noix. Ou comme le dit 1’ap6tre Paul

« ce trésor, nous le portons dans des vases d’argile, pour que
cette incomparable puissance soit de Dieu et non de nous. » (2
Corinthiens 4.7)

Le Roi glorieux

Finalement, qu’'est-ce que les trois disciples ont vu sur la
montagne ? Jésus-Christ, dans sa gloire ! Lorsque le Royaume
de Dieu est pleinement révélé, c’est Jésus-Christ qui est
manifesté, glorieux. Et la voix de Dieu qui retentit depuis le
ciel donne un c6té solennel a 1'événement, une sorte
d’'intronisation symbolique.

Le Royaume et le Roi ne font qu’un. Voyez ce leitmotiv dans
les évangiles, dans la proclamation de Jésus au cours de son
ministere terrestre : « Le Royaume de Dieu s’'est approché. »
Oui, le Royaume s'est approché, parce que le Roi est venu !

Fondamentalement, le Royaume de Dieu, c’est Jésus-Christ. Car
Jésus-Christ, c’est Dieu venu au milieu de nous. C’est Dieu
devenu humain, pour sauver les humains. Et dans 1’homme Jésus,
la gloire de Dieu est cachée. Le voile levé quelques instants
sur cette montagne le manifeste.

Il n'y a pas de Royaume de Dieu sans Jésus-Christ, le Fils de
Dieu devenu homme, car le Regne de Dieu, c’est 1’'oeuvre de
Dieu parmi les humains et pour les humains. Le Royaume de
Dieu, c’est l’accomplissement du projet de Dieu pour le monde.



La sphere de Dieu, qui est hors de notre portée, c’est le
Ciel. Le Royaume de Dieu, c’est le Ciel qui descend sur la
terre, comme la Nouvelle Jérusalem de 1'Apocalypse.. appelée
aussi l'épouse de 1'Agneau (Jésus-Christ) !

Retenons donc cela : le Royaume de Dieu, c’est Jésus-Christ.
Et tout notre désir d’entrer dans le Royaume de Dieu nous
conduit a le chercher, lui. Toute notre mission, en tant que
témoins du Royaume de Dieu, c’est de l’annoncer, lui. Et toute
notre responsabilité devant Dieu et devant notre prochain,
dans notre comportement, c’'est de l'imiter, lui.

Ce roi glorieux entrevu par Pierre, Jacques et Jean sur la
montagne, est le maitre de nos vies et le chef de son Eglise.
Et, franchement, nos querelles de clocher, nos luttes de
pouvoir, nos guéguerres théologiques.. tout cela ne porte-t-il
pas atteinte a la gloire du Christ ?

L’humiliation et 1la gloire

Un dernier aspect qu’il me semble intéressant de souligner
dans cet épisode, c’est que, certes, le Christ y apparait
glorieux et éclatant, mais d’autres éléments viennent
contrebalancer cette impression. En effet, la voix de Dieu qui
vient du ciel, on 1’a déja rencontrée dans 1’'évangile, et avec
pratiquement les mémes paroles prononcées. C'était le jour du
baptéme de Jésus, au début de son ministere, quand Jésus
s'identifie a notre condition humaine. Lui qui n’'a jamais
commis de péché, il se soumet au baptéme de repentance de

Jean ! La voix qui retentit dans la gloire sur la montagne, a
retenti de 1la méme facon au fond de la vallée du Jourdain,
dans 1'humilité du Christ se faisant baptiser.

Et de quoi s’entretiennent Moise et Elie avec Jésus ? De sa
mort prochaine a Jérusalem. Ce n’est pas vraiment glorieux.. Or
Moise et Elie, c’est la Torah et les prophetes, que Jésus
évoquera aux disciples d’Emmalis, pour dire qu’ils annoncaient
les souffrances et la gloire du Messie. (cf. Lc 24.26-27).



La gloire du Royaume de Dieu passe nécessairement par
L’humiliation de la croix du Christ. Méme sur le mont de la
Transfiguration. Plus tard, le Christ ressuscité portera sur
son corps les stigmates de la croix ! Jusque dans
L'Apocalypse, le Christ apparaitra comme 1’Agneau, certes
debout, mais qui a été immolé (Apocalypse 5.6). Le Royaume de
Dieu, c’est 1'humiliation et la gloire.

Dans notre facon de vivre le Royaume de Dieu, on ne peut pas
échapper a la case humiliation. Celle des épreuves et des
difficultés, incontournables mais que nous ne choisissons pas.
Celle, aussi, de la repentance et du retour a Dieu, qui sont
de notre responsabilité. Celle de 1'humilité et la simplicité
devant Dieu et devant notre prochain, et cela dépend de nous !

Conclusion

Cet épisode de la transfiguration nous parle du Royaume de
Dieu en nous présentant le Roi, glorieux. Pierre, Jacques et
Jean, les veinards, ont eu un avant-go(t de la gloire
éclatante a venir. Celle que le Christ manifestera au dernier
jour. Celle qui nous est promise, si nous lui appartenons.

Mais la gloire de cet épisode est déja la, méme si elle est
encore aujourd’hui cachée. Jésus-Chrisrt est le Fils de Dieu
de toute éternité, il est mort et ressuscité.

Le Royaume de Dieu est un trésor caché, qu’il faut chercher,
en nous-mémes et chez notre prochain. Un Royaume que 1'on
trouvera en trouvant le Christ. Il est la, dans les vases
d’'argile que nous sommes. Il nous parle, par sa Parole. Il
agit, par son Esprit qui vient habiter le croyant.

Jésus-Christ, le roi glorieux est la, dans la lumiere au
sommet de la montagne ou dans l’obscurité au fond de la
vallée, dans nos jours de joie ou dans nos jours d'épreuve.
Hier, aujourd’hui et pour l'éternité !



Une organisation qui porte du
fruit

Critere de Vitalité n°10
Lecture biblique: Exode 18.13-26

Qui d’'entre vous s’'est déja trouvé dans cette situation ? On
arrive dans la salle d'attente, les guichets occupés, toutes
les chaises sont prises, et une petite angoisse monte. Pris
dans une file qui n’en finit pas, l'®il gauche rivé sur 1la
grosse horloge et 1’'eil droit sur les numéros de tickets, le
pied tremblant, on ronge son frein, on use sa patience, on
appelle pour annuler des rdv ou se faire remplacer, ou alors
on finit par partir, excédés d’'avoir perdu du temps et de
devoir tout recommencer a zéro un autre jour.

C'était déja le cas pour le peuple d’'Israél a ses débuts. Le
peuple vient d’'étre libéré d’'Egypte, ou il était esclave, sous
la direction de Moise, chef appelé par Dieu pour conduire le
peuple, géographiquement, socialement, et spirituellement — ce
qui se traduit notamment par l’exercice de la justice. Avant
méme la révélation de la Loi au mont Sinai, qui aura lieu peu
de temps apres, Moise doit gérer et conduire ce peuple, a
l’aide des directives que Dieu lui donne. En soi c’'est tres
bien, mais il y a trop de gens — des centaines de milliers !
Du coup, l'attente s’éternise, les gens s’épuisent, Moise lui-
méme se perd dans cette tache et ne peut plus remplir ses
autres missions.

Voici qu’arrive le beau-peére de Moise, Jethro, venu de Madian,
une région voisine. Il écoute Moise lui raconter les exploits
de Dieu, la fuite d’Egypte, la mer rouge, les miracles.. Et il
se convertit. Le lendemain, témoin des difficultés de Moise,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/14/une-organisation-qui-porte-du-fruit/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/02/14/une-organisation-qui-porte-du-fruit/

en habitué des responsabilités, il lui donne des conseils pour
faciliter le travail et alléger 1l'organisation, conseils que
Moise applique de suite.

Par rapport aux autres criteres de Vitalité, 1la question de
l’organisation de 1’église parait plus secondaire. D’'un coOté,
nous avons tendance a considérer les choses pratiques comme
non spirituelles, donc moins importantes. De l’autre, il n'y a
pas d’exhortation biblique claire pour s’organiser de telle ou
telle maniere, ce qui donne 1'impression qu’on peut
s’'organiser comme on veut. En réalité, si la Bible ne donne
pas un modele a reproduire mais invite a trouver 1le bon
fonctionnement selon 1la culture, 1les personnes, et les
circonstances, elle n’en donne pas moins des principes que
nous retrouvons dans différents exemples et qu’il nous
appartient de mettre en ®uvre a notre maniere. Ces principes,
nous allons les voir en suivant les personnes qui apparaissent
dans le récit.

1) Comme Jethro : dire la vérité avec amour

Commencons par Jethro qui amorce le changement de situation.
Devant une organisation manifestement lourde, inefficace et
épuisante, il décide d’intervenir, en faisant ses critiques a
Moise.

Bien souvent, en église, on croit que la critique est
mauvaise, destructrice, incompatible avec la foi. Pourtant,
1'ap6tre Paul, des siecles plus tard, considere méme qu’une
des vocations de 1’église, c’'est d’'apprendre a dire la vérité
dans 1l’amour. Sans amour nous nous blessons. Mais si nous
supportons la réalité sans jamais dire ce qui ne va pas, nhous
nous exposons soit a l’épuisement, soit a la médisance dans
l'ombre. Dire la vérité dans 1’amour : voila ce que fait
Jethro pour améliorer la situation existante, et nous allons
décortiquer un peu son intervention pour en prendre de la
graine.



D’'abord, Jethro va voir Moise directement. Combien d’entre
nous, dans sa position, seraient plutdét allés voir 1’'épouse de
Moise, notre fille, dans l'espoir qu’elle retransmette le
message ? Jethro ne prend pas le risque des intermédiaires, et
il parle a Moise directement. Premier principe : s’'adresser
directement aux gens.

Ensuite, c'est intéressant de voir qu’il commence par demander
pourquoi Moise fonctionne ainsi. Souvent, méme les
dysfonctionnements ont une raison : une bonne solution devenue
obsolete, un moindre mal, ou encore des bénéfices cachés a la
situation — c’est vrai pour les individus comme pour les
communautés. Comprendre les raisons de la situation permet,
comme va le faire Jethro, de faire des suggestions adaptées.
Deuxieme principe : écouter avant de conseiller.

Enfin, Jethro propose des pistes concretes d’amélioration en
gardant ce qui est valable — ici, le rdéle unique de Moise,
responsable et porte-parole — et en aménageant ce qui est
secondaire. Loin des récriminations a 1la francaise, une
critique constructive s’'appesantira toujours sur les actions
possibles, sur les opportunités, sur les défis, plutdét que sur
les manques ou les erreurs. Méme si ces idées ne sont pas
retenues, elles ont au moins le mérite de stimuler 1la
réflexion. Troisiéeme principe : faire des propositions
positives.

Un quatrieme principe ressort du comportement de Jethro
pourquoi fait-il ces remarques ? Par souci pour Moise, par
souci pour le peuple. Il souligne le risque d’épuisement de
Moise, et le risque de lassitude du peuple, avec toutes les
tensions que cela engendrerait. Jethro cherche pas a obtenir
quelque chose ou se mettre en avant, mais il se soucie de
Moise et du peuple. Ca aussi, c’'est intéressant pour nous
apprendre a faire les critiques non par énervement, non parce
qu'on a d’autres habitudes, mais pour le bénéfice des autres.
Finalement, la motivation de Jethro, qui doit étre la nétre,
c’est l'amour, le souci des autres.



Qui oserait croire que nous sommes parfaits ? Pas moi ! De ce
simple constat devrait naitre un encouragement a la critique
constructive, pour voir régulierement ouU nous pouvons
progresser. Il ne s’agit pas d’accuser ou de raler, mais de
contribuer, activement, qui que nous soyons, a l'amélioration.
Parfois ce sera parce qu’on a des compétences particulieres,
parfois simplement parce qu’on a un autre point de vue. Pour
donner un exemple, si certains voulaient m’aider a améliorer
ma prédication, 1l’'avis de prédicateurs avertis serait
pertinent, mais aussi celui de ceux qui ont la patience de
m’écouter dimanche apreés dimanche, méme s’ils n’ont jamais
préché et ne le feront jamais. Et c’est pareil dans tous les
domaines.

Donner des conseils, ce n’est pas donner des lecons, se
prendre pour.., mais s’impliquer activement pour que les autres
progressent et que la situation s’améliore, parce que notre
but, c’est de devenir meilleurs, pour le Seigneur.

2) Comme Moise : viser mieux et plus loin

Justement, Moise nous montre la voie pour recevoir des
critiques. Lui qui est le grand chef que Dieu a appelé, aurait
pu se vexer ! Jethro est étranger, d'une autre culture, d'une
autre génération, c’est un nouveau converti (de la veille)
la ou certains auraient rejeté celui qui « ne peut pas
savoir », Moise accueille de bonne grace le point de vue neuf
qu’apporte Jethro, et 1’opportunité de faire mieux, dans la
durée.

La vérité n’est pas toujours agréable a dire — et a entendre !
Lorsque que quelqu’un donne son opinion, il ne révele pas
toute la vérité, c’est vrai, mais il donne comme un éclat de
vérité qui nous aide a réajuster notre compréhension de la
situation. Dans ce genre de situation, on est facilement tenté
de refuser la remise en question — en fuyant, en contre-
attaquant, en se justifiant.. mais Moise écoute, peése ce qui
est pertinent dans la remarque de son beau-pere, et le fait.



I1 ne discute, ne se défend pas, n’invoque aucun statut,
aucune excuse.. Cette humilité est vraiment 1la marque d’un
grand homme !

Lorsqu’on se vexe et qu’on refuse de se remettre en question,
c’'est souvent parce qu’on le prend personnellement, comme si
tout notre étre, toute notre valeur, était en jeu dans le
probleme relevé. La Bible répond a cette peur, a la honte que
nous ressentons au premier abord : Dieu nous aime, Dieu nous
sauve, en Jésus-Christ, il nous donne une nouvelle identité —
nous sommes ses enfants pour 1'éternité. S’enraciner dans
1’amour de Dieu, qui lui nous connait parfaitement dans toutes
nos limites et nos médiocrités, se savoir aimé du Créateur,
plein de valeur et précieux a ses yeux : voila qui relativise
la critique ponctuelle, difficile a entendre certes, mais qui
ne menace pas notre identité en Christ.

En plus, le chemin que Dieu nous invite a emprunter avec lui
est un chemin de croissance, d’'amélioration, de progres, en
vue d'une plus grande justice, d’une plus grande sainteté,
d’un plus grand amour. Si nous voulons progresser, nous devons
nous remettre en question — c’est un des roles de la Bible,
Parole de Dieu qui dévoile la vérité de notre ceur pour nous
montrer comment avancer ; c’est aussi l'un des buts de la vie
communautaire : bénéficier du point de vue des autres pour
progresser.

3) Comme les nouveaux responsables : se disposer au service

Du coup, Moise entreprend de choisir et former des
responsables pour déléguer son activité. Qui sont-ils ? Des
hommes valables, croyants, justes, droits. Ces hommes, méme
s'ils n’avaient jusque la aucune responsabilité particuliere,
sont préts — pas en terme de compétences (ce qui s’'apprend
la preuve, Moise va les former) mais en terme de maturité
(diapo). Le critere sur lequel Moise les choisit, c’est leur
maturité spirituelle et morale.



Qu’est-ce que ca veut dire pour nous ? Ce texte insiste sur le
fait d’avoir un travail d’équipe pour mieux répondre aux
besoins de la communauté. La premieére condition pour ce
travail d’'équipe, c’est que chaque membre de la communauté se
prépare au service : non pas a tel service particulier, mais a
servir en général. Pour cela, chacun doit veiller a progresser
dans sa foi et dans son caractere, pour un jour pouvoir
prendre sa place dans le grand corps qu’est 1'église
(rappelez-vous la prédication sur la vie chrétienne, vie
généreuse caractérisée par le don de soi et le service).
Progresser dans la foi et le caractere chrétien, c’'est la
caractéristique de notre cheminement chrétien. Si nous prenons
au sérieux notre cheminement chrétien, alors nous nous
préparons en méme temps a servir les autres, comme ils nous
servent. Développer son caractere pour devenir apte a étre
formé et a prendre des responsabilités. Les GBU ont un petit
slogan pour résumer les qualités d’un responsable EDF,
Enseignable, Disponible, Fiable. On n’'’est pas loin du texte
d’'Exode ! Enseignable (rappelez-vous l’'importance de la remise
en question), Disponible, Fiable.

J'aimerais encore souligner l’'attitude de Moise, son audace
pour tenter un nouveau systeme, mais surtout la confiance
qu'il manifeste aux nouveaux responsables. Ce rapport de
confiance est essentiel pour pouvoir fonctionner ensemble. Ca
veut dire que les nouveaux font confiance a leur formateur,
que le formateur fait confiance aux nouveaux — et méme s’'il
les forme, il les laisse faire leurs découvertes et trouver
les ajustements nécessaires. Cela veut dire aussi que les uns
et les autres se montrent fiables : Moise est disponible pour
les cas graves, les nouveaux remplissent leur mission de leur
mieux, avec sérieux, sans hésiter a prendre conseil aupres de
leurs responsables. Faire confiance et étre fiable soi-méme
voila une des clefs d’une organisation qui fonctionne et qui
porte du fruit.

Conclusion



Pourquoi réfléchir a améliorer notre maniere de fonctionner ?
Pourquoi se remettre en question et tenter de nouvelles
formes ? Pour étre plus efficaces, tout simplement. Pour
honorer Dieu et les autres. Pour honorer les autres, les aimer
et les servir au mieux, sans charger la vie communautaire
d’'obstacles et de lourdeurs inutiles, pour faciliter
U’implication de chacun dans notre cuvre commune. Pour honorer
Dieu, en évitant de s'’épuiser soi-méme, de se dégolter du
service ou de la vie communautaire méme, parce qu’'on en a fait
trop, trop longtemps, trop seul. Partager nos charges est
essentiel pour tenir dans la durée et continuer de remplir le
role que Dieu nous offre. Qu’est-ce qui honore Dieu le plus ?
Quelqu’un impliqué dans 5-6 services qui finit par craquer au
bout de 10 ans, dégol(té, amer, usé ? Ou quelqu’un qui
s’implique dans une ou deux activités, variables, toute sa
vie, explorant ses dons, se mettant fidelement et joyeusement
au service de l'Eglise ? Pour cela, il faut que le plus grand
nombre prenne sa part.

Une organisation qui porte du fruit, c’est une organisation ou
chacun prend sa place, au service des autres, a sa mesure.
C'est aussi un lieu ou le dialogue, 1’'échange et la critique
ont bonne place, pour réévaluer nos habitudes, adapter ce qui
est bon, modifier ce qui ne convient pas. C’est un lieu ou
1’individu ne défend pas sa vision des choses, ne cherche pas
a imposer son point de vue ou a avoir raison, mais ou
ensemble, tous, nous cherchons a mieux honorer Dieu, en
veillant sur nous-mémes et sur les autres.

Priere Vitalité
0 notre Pere,

Merci pour le cadeau qu’'est 1’église. Tu 1'as créée pour
t’honorer, pour faire du bien a ton peuple, et pour rejoindre
ceux qui te cherchent. Parfois nous oublions combien 1'église
est précieuse a tes yeux, et importante : renouvelle notre
regard sur ton peuple, sur sa mission, sur sa valeur.



Membres de ton église par la foi, aide-nous Seigneur a
progresser dans notre foi et dans notre caractere, afin de
devenir capables de mettre en cuvre les talents que tu nous
donnes pour t’honorer et servir les autres. Donne-nous de
progresser ensemble dans notre fonctionnement, pour que nous
nous aimions de mieux en mieux, et que nous témoignions de
mieux en mieux, pour ta gloire et la salut des autres.

Oui Seigneur renouvelle notre regard sur 1’'église, sur sa
mission, sur sa valeur. Et que sur les sujets de tension —
inévitables dans cette organisation humaine — nous puissions
regarder a toi, chercher ta volonté et non 1la n6tre, nous
soumettre a toi et les uns aux autres avec humilité et foi.
Que ces conflits nous permettent d'apprendre, d’avancer, de
nous rapprocher, afin que ton église devienne de plus en plus
belle, de plus en plus saine, de plus en plus rayonnante.

Au nom de Jésus, le Ressuscité qui triomphe de tout mal, et
par L'Esprit, qui euvre en nous et peut bien plus que ce nous
imaginons, pour ta gloire, 6 Dieu merveilleux. amen



