La langue, un organe petit
mais costaud !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-langue-un-organe-petit-
mais

Lecture biblique : Jacques 3.1-12

En Francais, il y a pas mal d’expressions avec le mot langue.
Mais peu ont un sens vraiment positif : ne pas tenir sa
langue, étre mauvaise langue, avoir une langue de vipere,
avoir la langue bien pendue, ne pas avoir la langue dans sa
poche, avoir la langue qui fourche, tourner sept foilis sa
langue dans la bouche avant de parler..

Et Jacques, dans notre texte, ne va pas vraiment redorer le
blason de ce petit organe ! Son argumentation repose sur un
langage tres imagé. C'est peut-étre 1la plus grande
concentration de métaphores dans la Bible ! Ainsi, la langue
est comme un mors dans la bouche des chevaux, comme un
gouvernail sur un bateau, comme une petite flamme qui met le
feu a toute une forét, comme un animal indomptable, comme une
source qui donnerait de 1’eau douce et de 1’'eau salée, comme
un figuier qui donnerait des olives ou une vigne qui donnerait
des figues.

Toutes ces métaphores, qui soutiennent le raisonnement de
Jacques, peuvent étre classée en trois catégories

 Les trois premieres soulignent la puissance de ce petit
organe : la langue, c’est petit mais costaud !

- La quatrieme souligne son caractere incontrolable : 1la
langue est un animal indomptable.

» Avec les trois dernieres, on passe du constat a
1’exhortation : il faut que ca change !


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/10/02/la-langue-un-organe-petit-mais-costaud/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/10/02/la-langue-un-organe-petit-mais-costaud/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-langue-un-organe-petit-mais
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-langue-un-organe-petit-mais

Petit mais costaud !

La premiere étape de 1'argumentation de Jacques est de
souligner la force qui réside dans ce petit organe de la
parole qu’est la langue. La langue, c’est petit.. mais c’est
costaud !

Les deux premieres images sont plutét positives : le mors dans
la bouche du cheval ou le gouvernail, c’'est tres bien. Ca
permet de voyager, de diriger un cheval ou un bateau. La
troisieme image par contre est beaucoup plus négative.. et
c’'est celle que Jacques développe le plus. Une petite flamme
peut a elle seule mettre le feu a toute une forét. On sait
qu’un simple mégot de cigarette peut étre a 1l'origine de
terribles incendies. De méme, une seule parole peut avoir un
effet dévastateur..

Ces métaphores soulignent la force des paroles, leur véritable
puissance de vie ou de mort. Qu’est-ce qu’'une parole ? Une
combinaison de quelques sons, quelques ondes émises par notre
bouche. Ce n’est rien.. et pourtant quelle puissance
potentielle !

On ne doit pas négliger la force d’une parole d’encouragement
pour retrouver de 1l’assurance, d’'une parole de réconfort pour
étre consolé, d’'une parole sage pour conseiller dans une prise
de décision. Ces paroles-la peuvent marquer une vie.

Mais on doit aussi étre conscient de la puissance destructrice
d'autres paroles. Une insulte ou une moquerie qui ridiculise
en public peut blesser profondément. Une parole humiliante
peut laisser des traces toute une vie : « tu n'’arriveras
jamais a rien ! ». Une rumeur qu’on propage peut salir une
réputation pour longtemps. Voila autant de petites flammes qui
peuvent embraser toute la forét d’'une vie..

C’est pourquoi Jacques se concentre sur les dangers des
paroles destructrices. Est-ce parce qu’il est plus facile de
faire du mal que de faire du bien avec nos paroles ? En tout



cas, la puissance destructrice des paroles est soulignée de
facon saisissante dans le verset 6. Cela ressort bien dans la
version de la TOB : « La langue aussi est un feu, le monde du
mal ; la langue est installée parmi nos membres, elle qui
souille le corps entier, qui embrase le cycle de la nature,
qui est elle-méme embrasée par la géhenne. »

C'est terrible ! Mais Jésus n’'’a-t-il pas dit dans le Sermon
sur la Montagne que le commandement « tu ne tueras point »
concerne jusqu’a nos paroles de haine et de colere ? Oui, une
parole peut blesser, voire méme tuer !

Un animal indomptable

La quatrieme métaphore est indirecte : les étres humains sont
capables de dompter tous les animaux mais la langue, elle,
personne ne peut la dompter. L’image prolonge celle du feu
destructeur. Mais l’insistance ici n’est pas sur la puissance
inversement proportionnelle a la taille de la langue mais sur
le caractere incontr6lable de 1la parole, ou peut-étre plus
précisément de ses conséquences.

La langue est un animal indomptable, et c’est bien regrettable
parce que, en plus, c’est un animal venimeux ! Jacques parle
d’un poison mortel qu’elle distille.

En quoi la langue est-elle indomptable ? D’abord, sans doute,
parce qu’'il nous arrive a tous de nous laisser piéger par
notre langue. Qui n’'a jamais dit une parole qu’il regrette
aussitot qu’il 1'a prononcée ? D’ailleurs, Jacques dit que si
quelqu’un arrive a toujours contr6ler sa langue, il est
parfait !

I1 y a peut-étre une autre raison pour laquelle la langue est
indomptable. Lorsqu’une parole est dite, elle est donnée, elle
nous échappe completement. Une parole dite est indomptable,
les conséquences de cette parole sont incontrélables. Et on ne



soupconne pas les effets que peuvent produire telle ou telle
parole !

Vous avez sans doute comme moi des exemples a 1l'esprit. Je
pense a des personnes qui m’ont dit : « un jour tu as dit
cela, dans un entretien, dans une prédication, et ca a été un
déclic pour ma vie ». Ou, a l’inverse, « un jour, dans cette
circonstance, tu as dit cela et je ne 1’'ai toujours pas avalé,
ca m'a blessé ». Et dans un cas ou l’'autre, je ne me souviens
pas forcément de 1’avoir dit..

Ce sont des expériences que l'on vit, dans notre famille, avec
nos amis, dans 1’Eglise.. Prenons conscience qu'aucune parole
n'est anodine. Et que les conséquences nous échappent.. pour le
meilleur ou pour le pire.

Il faut que ca change !

Les trois dernieres métaphores sont 1’occasion pour Jacques de
passer du constat et de la mise en garde a 1l'’exhortation

« Bénédiction et malédiction sortent de la méme bouche ! Mes
fréres et mes seurs, cela ne va pas ! » (v.10) On pourrait
dire : il faut que c¢a change !

Les métaphores sont issues de la nature. Une source est soit
d’eau douce soit d’eau salée. Un figuier donne des figues, pas
des olives. Un vigne donne des raisins, pas des figues. Ce
sont des évidences.. alors comment peut-on accepter qu’une méme
bouche chante les louanges de Dieu d’une part, et maudisse des
étre humains créés a 1’image de Dieu d’autre part ? Il faut
que ca change.

Mais il y a un probleme : si on ne peut pas dompter sa langue,
que Tfaire ? La métaphore de 1la source pointe vers
l'intériorité, vers 1le ceur. La langue ne peut pas étre
domptée, mais la source peut étre purifiée. Et on peut penser
ici a l’enseignement de Jésus sur ce qui souille 1’'étre



humain, non pas ce qui y entre mais ce qui en sort

“Mais ce qui sort de la bouche vient du ceur. Voila ce qui
rend une personne impure. En effet, les mauvaises pensées
sortent du ceur. Alors les gens tuent les autres, 1ils
commettent l’adultére, ils ont une vie immorale, ils volent.
Ils mentent devant le tribunal et ils disent du mal des
autres.” (Matthieu 15.18-19)

La source, c’est notre ceur. C’'est la qu’il faut travailler,
pas sur la langue. Il faut purifier le ceur plutét que brider
la langue ! Ou plutdét laisser Dieu purifier notre ceur, en
laissant sa Parole prendre racine dans notre ceur, en laissant
agir son Esprit en profondeur, en cultivant 1’intimité avec
Dieu.

Une promesse de Jésus, en lien avec le Saint-Esprit, me parait
essentielle ici

“Si quelqu’un a soif, qu’il vienne a moi et qu’il boive !
Celui qui met sa foi en moi, — comme dit l’Ecriture — des
fleuves d’eau vive couleront de son sein.” (Jean 7.37b-38)

La voila, la source dont nous avons besoin ! Elle transforme
notre ceur en source d’eau vive, celle du Saint-Esprit. C'est
une promesse de Jésus. Par l'ecuvre en nous de 1'Esprit de
Dieu, il peut sortir de notre ceur, et donc de notre bouche,
non plus un feu destructeur mais une eau vive rafraichissante.
Cette langue indomptable peut devenir un instrument de
bénédiction dans les mains de Dieu. Ce n’est pas nous qui
bridons notre langue, c’'est Dieu qui l’utilise, en faisant
couler des fleuves d’'eau vive de notre ceur habité par son
Esprit.

Conclusion

Le probleme, c’est 1la langue. La solution, c’est le ceur. Et



justement, c’est la que Dieu veut faire sa demeure en nous,
par son Esprit. Laissons-le s’installer, laissons-le purifier
notre source, laissons-le y faire jaillir des fleuves d’eau
vive.

Le jour de la Pentecdte, ou le Saint-Esprit a été donné aux
croyants rassemblées a Jérusalem, des langues de feu sont
apparues sur les disciples et ces langues-la les ont poussé a
proclamer les merveilles de Dieu.

Alors, par ce méme Esprit, nous pouvons répondre aux paroles
de haine, aux mauvaises langues et aux langues de viperes, par
des paroles d’'amour, de grace et de pardon, qui peuvent
éteindre bien des incendies.

La foli vivante produit du
fruit

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-foi-vivante-produit-du

Lecture biblique: Jacques 2.14-26

Nous continuons aujourd’hui notre série de prédications sur la
lettre de 1'ap6tre Jacques.

Jacques n'y va pas de main morte ! Sans ceuvres, la foi est
morte ! inutile ! elle ne sauve pas ! C’est une position
radicale, sans nuances, en noir et blanc : ou bien la foi
produit des weuvres et conduit au salut, ou bien elle n'’en
produit pas et dans ce cas, elle ne compte pas.

Dieu sauve 1’'homme par grace, au moyen de la foi (p. ex. dans
la lettre aux Ephésiens 2.9). Celui qui croit en moi vivra,
dit Jésus. L’homme est sauvé par la grace de Dieu seule, au


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/09/25/la-foi-vivante-produit-du-fruit/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/09/25/la-foi-vivante-produit-du-fruit/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-foi-vivante-produit-du

moyen de la foi seule, en Jésus seul, pour la seule gloire de
Dieu, ce que nous savons par la Bible seule — voila le résumé
de la Réforme protestante, qui redécouvre la puissance de
L’Evangile, offre de vie pour quiconque croit en Jésus-Christ.

Comment sommes-nous sauvés ? Comment étes-vous sauvés,
individuellement ? Est-ce par la foi ? par les cuvres ? par la
foi & les cruvres ? Jacques est décalé par rapport aux textes
gue nous avons l’'habitude de lire sur la foi & le salut, mais
avec ses phrases-choc, radicales, Jacques veut nous faire
redécouvrir la puissance de 1'Evangile, la puissance de la vie
que nous offre Jésus-Christ.

1) Sauvés par la foi, mais quelle foi ?

Jacques nous oblige a réfléchir a ce qu’est la foi. Comment
définir la foi, cette clef qui nous donne acces a la grace de
Dieu ? Et il élimine d’'abord deux erreurs.

D'un c6té, la confession de foi ne suffit pas. Prenez
qguelqu’un qui croit en Dieu, en un seul Dieu — c’est
L'affirmation premiere du judaisme et du christianisme. Cette
affirmation était courageuse dans le monde antique, ou il vy
avait surenchere de dieux, de religions, avec des foules de
dieux spécialisés, organisés, auxquels s’ajoutaient des
croyances plus ou moins occultes.. Dire « je crois en un seul
Dieu, valable pour tous », sous-entendant que tous les autres
dieux sont du vent, c’était courageux, et un beau pas de foi.

Aujourd’hui, cette affirmation est tout aussi courageuse
dans une société qui ne croit plus en rien, et certainement
pas en Dieu, qui fonde ses espoirs sur la connaissance de
L’homme, sa puissance, sa technologie ou a l’'inverse sur les
énergies, les ondes, le karma.. dire « Je crois en Dieu, le
seul & l’unique — et pas en l’homme, la nature, la terre
Mere.. », c'est un beau pas de foi.

Sauf que ca ne suffit pas ! Les démons, Satan lui-méme, savent
que Dieu existe — ils luttent contre lui, c’est bien qu’ils le



savent ! les démons savent qu’il n’y a qu’un seul Dieu — aucun
autre dieu ne s’'oppose a eux, car aucun autre dieu n’existe.
Les démons peuvent dire : « je crois que Dieu existe et qu’'il
est unique » — cela ne les sauve pas pour autant ! La foi
n'est pas seulement une opinion, c’est une relation avec Dieu.
Les démons savent que Dieu existe, mais ils lui tournent le
dos ; le croyant sait que Dieu existe, et avec confiance, il
se tourne vers lui.

Sauf que la encore, on peut se tromper. Parce que croire,
c'est se tourner vers Dieu, qui nous tourne vers les autres.
Et si on s’arréte a mi-chemin, on fait fausse route. « Dieu
m'a béni ! alléluia !.. Tu as faim, ma sceur ? Sois bénie, que
Dieu te donne comme il m’a donné ! Tu es malade ? Romains
8.28, mon frere ! » Jacques critique la foi, sincere, nourrie
de confiance dans la puissance & la bonté de Dieu, mais qui
s'arréte a mi-chemin, qui ne va pas au bout du processus.
Jacques dénonce ici la foi qui ne s’'implique pas, qui ne
produit rien a part de belles paroles, qui a recu la grace de
Dieu mais la garde bien au chaud dans ses mains fermées. Car
la foi, ce n'est pas seulement une conviction, ni une intimité
avec Dieu, mais c’est une relation qui transforme.

Prenons 1’'image de la graine. Si vous plantez une graine & que
rien ne pousse, étes-vous satisfaits ? Les démons savent ou
est la graine, les croyants recoivent la graine, les enfants
de Dieu portent du fruit. La graine s’enracine en eux, elle
pousse, et porte du fruit — peu importe combien, peu importe
comment, elle porte du fruit. C’est ce qui prouve que la
graine est vivante. Nos wuvres, ce sont les fruits de notre
foi, qui prouvent que la grace recue ne s’est pas enterrée
dans notre ceur, mais qu’elle s’'est enracinée pour produire
une plante vivace et fructueuse. Car le salut, que nous
obtenons par la foi, le salut n’est pas une garantie ou une
assurance contre la mort, un réconfort pendant Tles
enterrements. C’est bien plus que ca. Le salut que Dieu nous
offre, c’est la vie, la vie avec lui pour toujours, des



aujourd’hui, une vie remplie de sa justice et de sa paix. En
se sacrifiant pour nous, Jésus nous rachete aux puissances du
mal & de la mort, il nous libere des engrenages du péché, pour
nous remplir de son Esprit de vérité & d’'amour, pour faire de
nous des femmes & des hommes libres, debout, transformés par
L’amour de Dieu, ambassadeurs de 1l'amour de Dieu.

2) Sauvés pour aimer

Alors quels fruits ? Quels fruits doit porter en nous la
graine de 1'Evangile, si elle est vraiment vivante ?

On pourrait croire que certains portent du fruit dans la
priere, d'autres dans le sourire, d’autres dans 1l’action
sociale, 1’enseignement, la louange.. Certains seraient doués
pour aider, d’'autres pour écouter, etc. chacun selon les dons
que Dieu lui a donnés. Sauf que les fruits qui découlent de la
transformation qu’opere la puissance de Dieu en nous, sont a
un niveau plus basique : l'amour de Dieu et du prochain. Peu
importe comment on va les manifester, peu importent nos points
forts et nos dons, une fois rachetés par le Christ, nous
sommes tous faits pour aimer, tous voués a partager 1’'amour
gque nous avons recu. Tous ! Jacques cite deux croyants que
Dieu a sauvés a cause de leur foi vivante et fructueuse

Abraham, le Pere des croyants, Abraham le patriarche qui a
suivi Dieu sans savoir ou il allait, qui a attendu 20 ans
1’accomplissement d'une promesse, qui s’'est montré prét a tout
sacrifier pour Dieu, Abraham ! et Rahab, femme étrangere,
prostituée, paienne, qui se range du c6té de Dieu et mise tout
sur lui en protégeant des espions juifs. Ils sont aux
antipodes 1'un de 1’autre, mais les deux ont montré que leur
foi était vivante, parce qu’elle les a transformés en
serviteurs de Dieu et des autres, en porteurs de bénédiction.

Quels fruits ? tres simplement : aimer Dieu de toute sa force,
et son prochain comme soi-méme. Si nous croyons en Dieu et que
nous avons recu son amour, alors Dieu change notre vie et nous
conduit sur le chemin de 1’obéissance a Dieu et de 1’amour de



l’autre. On parcourra ce chemin avec telle ou telle
préférence, tel point fort, mais ce chemin doit étre parcouru.
Dans toute 1la Bible, dans la loi donnée a Moise, dans les
psaumes, chez les prophetes, dans les discours de Jésus, dans
les révélations aux premiers chrétiens, dans toute la Bible,
la vraie foi produit le fruit de l’'amour. Et 1’amour n'est
jamais abstrait — c’est une formule du pape actuel, je le cite
en bonne protestante, car c’est vrai : l’amour n’est jamais
abstrait. Jésus nous a aimés en venant dans le monde, en
accueillant, écoutant, guérissant, préchant, en mourant et en
ressuscitant, en donnant son Esprit : il nous a aimés
concretement.

Dieu nous sauve pour que nous soyons ses enfants, les
ambassadeurs de son amour, concretement, envers notre
prochain, envers celui qui s’approche de nous, peut-étre par
hasard, celui qu’on ne choisit pas mais devant qui on ne peut
pas faire la sourde oreille. Celui qui s’approche de nous avec
la faim du ventre, la faim de relations, la faim d’écoute,
Dieu nous appelle a le recevoir comme lui nous a recus. A
prendre du temps, a écouter, a prier, a secourir, a dépanner,
a tendre la main a celui qui se noie. Il ne s’agit pas de tout
résoudre ou d’avoir toutes les réponses, mais d’ouvrir son
ceur et ses mains, de donner un morceau de pain ou de temps,
de s’'impliquer pour l’'autre. Le Christ nous tourne vers Dieu,
qui nous tourne vers les autres. Et souvent, cela nous
demandera de prendre des risques, d’'oser, de partager, comme
Abraham & Rahab.

La on a slrement besoin de se remettre en question, et pas
qu’une fois : est-ce que j’'ali une vraie relation avec Dieu ?
Est-ce que la graine de 1’Evangile s’est enracinée et porte du
fruit ? Est-ce que je me laisse toucher par l’autre comme Dieu
s'est laissé toucher par ma détresse ? Est-ce que j'aime
concretement comme Dieu m’a aimé ? Cette question on peut
aussi se la poser en tant que communauté : on a plutdét de bons
cultes (et je ne dis pas c¢a parce que je préche !), mais qu’en



est-il des fruits ? A quoi servent nos cultes ? Quel impact
laisse notre foi, individuelle et communautaire, dans notre
entourage ? Au travail, en famille, dans le quartier ? Sur
quels chemins d’amour et de justice avancons-nous avec Dieu ?

Conclusion

Le but de Jacques n’'est pas de nous plonger dans la terreur ou
dans un questionnement infini (suis-je sauvé ? pas sauvé ? et
la, suis-je sauvé ? pas sauvé ?), mais il rappelle ce qu’est
la foi authentique : si je crois en Dieu, si je crois qu’'il
m’a sauvé lorsqu’il a envoyé son Fils prendre ma place et mon
péché, qu’il m’a offert une vie nouvelle remplie de son Esprit
& de sa présence, alors quelles en sont les conséquences dans
ma vie ? quels fruits ? quel impact ?

Posons-nous la question ! Ne cherchons pas d’excuses en nous
rabattant sur une foi aseptisée, ne nous justifions pas,
n‘utilisons pas Dieu lui-méme comme excuse ! mais revenons a
Dieu.

Oui, nous sommes sauvés par la foi seule, comprise comme une
relation profonde avec Dieu qui nous transmet sa vie, son
salut, sa grace, une relation qui nous transforme et nous
tourne vers les autres, au nom de 1l’'amour de Dieu.
Rapprochons-nous donc sans cesse de Dieu, demandons-lui de
nous faire redécouvrir la puissance de son salut, de sa vie &
de sa grace, pour en étre vraiment transformés. Approchons-
nous de lui et il s’approchera de nous. Allons aux sources de
grace afin qu’elle déborde en nous jusqu’'a atteindre les
autres, pour que 1’amour de Dieu se répande dans notre monde,
pour sa seule gloire !



La dimension prophétique de
1'accueil

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-dimension-prophetique-d
e

Lecture biblique : Jacques 2.1-13

Comment avez-vous été accueillis ce matin ? Peut-étre
particulierement si vous étes nouveaux.. Et comment avez-vous
accueilli les autres ? Avec quel regard, quelle parole, quel
geste 7

Jacques, dans ce texte, part d’un cas concret d’accueil auquel
il a peut-étre assisté.. et qui semble en tout cas entrer en
échos avec la situation de 1’'Eglise a laquelle il écrit. Et ce
n'est pas simplement une question de politesse ou de savoir-
vivre. L'enjeu est bien spirituel et théologique. La gloire du
Christ est en jeu !

Accueillir comme le Christ nous accueille

Le premier verset annonce le theme de cette section mais avec
une formule qui n’est pas tres facile a comprendre au premier
abord

« Mes fréeres et mes se®urs, vous croyez en Jésus-Christ, notre
Seigneur plein de gloire. Alors ne faites pas de différence
entre les gens. »

Quel est le rapport entre la gloire de Jésus et le fait de ne
pas faire de différence entre les gens ? Dans le texte
biblique original, en grec, les deux idées sont encore plus
entremélées, dans une seule phrase a la structure assez
complexe. Mais 1la suite de l’argumentation nous aide a
comprendre quel est l'enjeu. L'idée centrale semble bien étre


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/09/18/la-dimension-prophetique-de-laccueil/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/09/18/la-dimension-prophetique-de-laccueil/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-dimension-prophetique-de
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-dimension-prophetique-de

de souligner une inconséquence grave dans 1’Eglise a laquelle
Jacques écrit. I1 y a une contradiction entre la gloire du
Christ d'une part et 1’honneur, ou la gloire, qui était donnée
aux riches qu’on accueillait.

Or, le probléme c’'est que donner les places d’honneur aux
riches et mépriser les pauvres, c’'est agir a 1’exact opposé de
Dieu lui-méme. Jacques le souligne dans son argumentation

« Est-ce que Dieu ne choisit pas justement ceux qui sont
pauvres aux yeux du monde ? Il veut les rendre riches en leur
donnant la foi, il veut qu’ils recoivent le Royaume promis a
ceux qui ont de l’amour pour lui. » (v.5).

Cette idée était d’'ailleurs déja présente au premier
chapitre : « Le chrétien qui est pauvre et petit peut étre
fier, parce que Dieu lui donne une place importante. Le
chrétien qui est riche doit étre fier, parce que Dieu le rend
petit. » (Jacques 1.9-10a)

Or, 1’attitude des chrétiens a qui Jacques écrit est
exactement 1'inverse. Ils honorent les riches et méprisent les
pauvres. Il y a donc d’abord un probleme théologique sérieux.

I1T n'est pas impossible que les chrétiens destinataires de
l'épitre étaient marqués par une sorte de théologie de 1la
prospérité avant l’heure, ou la richesse en elle-méme pouvait
étre percue comme un signe de la bénédiction de Dieu. Du coup,
les riches méritaient les places d’'honneur. Mais la, on se
retrouve aux antipodes de 1'’esprit du Royaume de Dieu pour
lequel 1le modele n'est pas le riche mais le pauvre, 1’humble,
le petit. C’est lui qu’il faudrait honorer !

Il y a donc un probleme théologique mais aussi un probleme
simplement logique. Jacques le souligne non sans ironie

« Pourtant, qui vous écrase ? Qui vous traine devant les
tribunaux ? Ce sont les riches, n'est-ce pas ? » (v.6) Et en
retour, on veut les honorer.. Ca n'a pas de sens. Notez bien
qu’ils voulaient peut-étre ainsi essayer de s’'attirer les



bonnes graces de ces riches. Mais alors a quel prix ! Surtout
si, par la méme occasion, ca les conduisait a mépriser ceux
qui méritaient toute leur attention : les pauvres et les
petits..

Bref, les destinataires de 1'épitre de Jacques ont vraiment
tout faux ! Et ils méritent d’étre séverement repris.

Accueillir de facon a aimer notre prochain

A partir du verset 8, Jacques donne un autre argument, qui
permet d’élargir le propos : le favoritisme transgresse la loi
royale « tu aimeras ton prochain comme toi-méme ». Cette loi
est « royale » sans doute parce qu’elle concerne le Royaume de
Dieu.

On pourrait d'ailleurs dire qu’il y a deux lois royales, l’une
qui régit notre relation a Dieu et l'autre qui régit notre
relation aux autres. C’est bien ce que Jésus voulait dire
quand on l’'a questionné pour savoir quel était le plus grand
commandement et qu’il en a cité deux

— « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de toute ton ame, de
toute ta force et de toute ta pensée ». C'est la loi royale
qui oriente notre relation a Dieu.

— « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme ». C'est la loi
royale qui oriente notre relation au autres.

C'est cette deuxieme loi royale qui est directement concernée
par le propos de Jacques. Faire preuve de favoritisme,
d’accueil partial, qui plus est basé sur des signes extérieurs
de richesse, c’est contraire a l’amour du prochain. Soit parce
qgu’'on se montre partial en faveur de quelqu’un parce qu’on
peut en retirer un bénéfice. Ce n’est pas alors de 1’amour,
c'est du calcul.. Soit parce qu’en favorisant 1’'un, pour
quelque raison que ce soit, on défavorise 1l'autre !

On ne choisit pas son prochain ! On ne peut pas faire des
catégories, avec d’'un cbété les bons prochains, aimables et
honorables, et de l'autre les mauvais prochains, qu’on peut



ignorer ou négliger. La preuve, Jésus est allé jusqu’a dire
gue nous devions aimer nos ennemis !

On déborde largement, ici, le cadre de 1'’accueil des riches et
des pauvres. L’amour du prochain, qui régit nos relations
selon le Royaume de Dieu, exclut toute forme de partialité ou
de favoritisme. En parlant longuement de la loi, Jacques
souligne qu’il ne s’'agit pas la d’une simple opinion ou d’un
choix optionnel mais bel et bien d’un chemin obligé pour le
croyant. Certes, c’'est une loi de liberté. Nous sommes libérés
par le Christ, délivré du poids d’une loi qu’'il faudrait
accomplir pour mériter notre salut. C'est une loi de liberté..
mais ca n’'est est pas moins une loi ! C'est bien ce que Dieu
attend de nous et nous aurons des comptes a lui rendre a ce
sujet !

Et notre accueil ?

Si on réfléchit a la pertinence de ce texte pour nous
aujourd’hui, il convient de nous interroger sur notre accueil,
en particulier en tant qu’Eglise. Et je ne parle pas seulement
de 1’'équipe d’accueil mais de chacun de nous, de notre regard,
notre attitude, nos paroles. Il y a sans doute des formes
actuelles de favoritismes, voire de discriminations, des
mauvais réflexes qu’il convient de corriger.

Je ne suis pas slr que ca se joue aujourd'hui, chez nous,
entre ceux qui ont les signes apparents de richesse et ceux
qui semblent pauvres ! Encore que.. Mais réservons-nous
vraiment un méme accueil a un SDF qui entre avec son baluchon
et ses habits sales, et a un jeune couple dynamique avec des
enfants ? Et qu’en est-il pour un maghrébin, surtout s’il est
barbu ? Et pour un couple d’homosexuels ?

Le Christ n’accueillait-il pas toutes et tous ? On le lui a
reproché.. I1 accueillait la femme adultere, les collecteurs
d’imp6ts, la femme atteinte d’une perte de sang depuis 12 ans
et mise au banc de la société, les 1épreux que tout le monde



fuyait.. Il n’accueillait pas seulement les « bons » prochains
respectables, il accueillait 1le pécheurs et les gens de
mauvaise vie. Et il n’hésitait pas a les honorer et pouvait
méme donner leur foi en exemple. N’a-t-il pas dit aux chefs
religieux que les collecteurs d’'imp6ts et les prostituées les
devanceraient dans le Royaume de Dieu (Mt 21.31) ?

Conclusion

L’accueil dans 1’Eglise n’est pas qu’une question de savoir-
vivre. Il doit étre comme un véritable geste prophétique
nous sommes appelés a accueillir comme 1le Christ nous a
accueilli, d’un accueil qui témoigne de notre amour pour le
prochain. Et ca doit rester vrai aujourd’hui, méme avec la
peur des attentats et la suspicion qu’elle entraine.

L’accueil est notre responsabilité a tous et il commence dans
le regard que nous portons les uns sur les autres. Et méme si
nous ne pouvons pas, comme Dieu seul le peut, regarder au
ceur, ne tombons pas dans le piege des apparences. Cherchons a
accueillir vraiment, sans a priori, avec les yeux de la foi,
de 1’espérance et de 1’amour.

Heureux dans les difficultés

Lecture biblique: Jacques 1, 1-8, 12-18

Aujourd’hui nous commencons une série de prédications sur la
lettre de 1'apbtre Jacques, dans le Nouveau Testament.
Jacques, un frere de Jésus, est responsable de la premiere
église, a Jérusalem, qui rassemble des juifs convaincus que
Jésus est le Messie qu'ils attendaient. Comme Jésus 1l’'a
demandé, ces croyants partagent et répandent la Bonne
Nouvelle du salut en Jésus-Christ, d’'abord a Jérusalem, puis


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/09/11/heureux-dans-les-difficultes/

en Judée (dans la région) puis de plus en plus loin : en
Samarie, sur la c6te, au nord jusqu’a Damas, Antioche, et méme
sur 1'ile de Chypre. Jacques écrit cette lettre a 1’ensemble
de ces chrétiens dispersés, dans une des premieres lettres
écrites aux églises, avant méme 1’ap6tre Paul.

Pour le premier volet de notre série, je lirai une partie du
ch. 1, qui commence tres fort, avec la question des
difficultés dans la vie du chrétien. Lecture.

Que faire face au mal ? Face aux injustices, face a la
maladie, a la pauvreté, face a la persécution - que
rencontraient les premiers chrétiens, malheureusement répandue
dans encore de nombreux pays. Que faire face au mal ? au mal
gque je subis au quotidien, au mal tapi dans les replis de mon
CRUT..

1) Interpréter les difficultés: des épreuves pour progresser

Jacques nous invite a porter un regard original sur les
difficultés que nous rencontrons, quel qu’en soit le domaine
(harcelement au travail, conflit familial, maladie, accident,
doutes, dépression..) : ce sont des occasions de joie. Voila un
raccourci difficile a encaisser, surtout pour ceux qui
traversent des difficultés aujourd’hui, mais aussi pour ceux
qui s'attendraient a une vie chrétienne glorieuse et facile.

Les difficultés sont des occasions de joie, d’abord parce que
Dieu, qui nous aime et qui est bon, les permet. En effet, il
autorise voire provoque parfois notre mise en difficulté.
Attention, Dieu ne crée jamais le mal, il ne produit jamais le
mal : le mal le répugne, et il ne peut pas se compromettre
avec lui. Cela dit, Dieu teste régulierement ses enfants, ou
plutét la foi de ses enfants.

Vous savez peut-étre que les avions, avant de pouvoir voler,
sont soumis a des mises en situation pour vérifier, par
exemple, la solidité des pare-brises en cas de collision avec
un objet ou un animal dans le ciel. Vous vous doutez que si un



oiseau percutait le pare-brise d’un avion et perforait ce
pare-brise en plein vol, non seulement le pilote, mais aussi
tous les passagers seraient en danger de mort ! Du coup, les
avions fraichement construits se prennent des projectiles dans
le pare-brise pour tester la solidité et 1la sécurité des
passagers.

Les difficultés sont la pour nous tester. Pour étre plus
précis, elles doivent aussi nous faire progresser, elles
doivent augmenter et renforcer notre foi — par foi j’entends
notre relation avec Dieu, par laquelle nous recevons la vie de
Dieu. Dieu nous place parfois dans des situations a la limite
de nos forces, pour que nous puissions progresser. Pour
reprendre 1’image du pare-brise d’avion, il envoie des
projectiles presque trop gros pour voir ou sont les failles et
comment les combler, comment rendre notre pare-brise plus
résistant encore.

Pour quoi Dieu nous soumet-il a un entrainement acharné et
parfois aux limites de nos forces ? Parce que Dieu veut faire
de nous des images rayonnantes de sa gloire, des porteurs de
sa lumiere forts et vigoureux, des donneurs de joie
indestructibles, des pardonneurs qui ne reculent devant rien
mais qui propagent, par leur étre et leurs actions, 1'amour de
Dieu, la justice de Dieu, la vérité et la paix de Dieu au
monde.

En Jésus-Christ, Dieu nous a pardonné, il a fait de nous,
hommes blessés et corrompus, ses enfants, qu’il restaure peu a
peu et transfigure par son Esprit. Il nous a fait naitre, non
pas pour que nous restions des bambins a jamais, mais pour que
nous devenions des adultes, pleins de vitalité, de conviction,
de force et de générosité. C’'est un Pere qui se réjouit de
voir ses enfants grandir et progresser.

Quand on écoute des chrétiens témoigner sur ce qui les a fait
grandir dans leur proximité avec Dieu, dans leur connaissance
de Dieu, dans leur expérience de 1’'amour de Dieu, dans leur



ressemblance a Dieu, 2 fois sur 3 c’est au travers du feu, au
travers des difficultés — que ce soit la maladie d’un enfant,
un conflit, un échec — 2 fois sur 3 c’est dans la souffrance
que les enfants de Dieu grandissent. Il ne s’'agit pas de
chercher a tout prix l1'échec ou le conflit, de s’empoisonner
ou de foncer dans le mur pour chercher a progresser, mais il
ne faut pas non plus fuir la difficulté, car c’est un moyen
que Dieu utilise pour nous faire grandir. Dieu l’a fait avec
Abraham — lorsqu’il a testé sa loyauté en lui demandant son
fils — il 1’'a fait avec Jésus en 1’envoyant au désert se faire
tenter par le Diable juste apres son baptéme, et il le fait
avec nous en permettant que nous vivions des difficultés.

2) Réagir aux difficultés : parier sur Dieu
Comment alors réagir aux difficultés de facon a grandir ?

D’'abord j'aimerais rappeler que nos difficultés ne contiennent
pas forcément une lecon cachée a découvrir, ou quelque chose
de bon que nous devons ressortir de la situation. Les
difficultés peuvent étre mauvaises a 100% — devant un cancer,
la mort accidentelle d’'un enfant, la guerre, on ne peut pas
« voir le verre a moitié plein » ou se dire « a toute chose
malheur est bon ». Le mal est mauvais, entierement mauvais, et
Dieu ne le justifie pas.

Cela dit, méme au ceur des difficultés purement mauvaises,
Dieu qui nous a fait revivre par Jésus-Christ et par son
Esprit, trace pour nous un chemin de vie. Pour suivre ce
chemin, Jacques nous donne deux pistes : parier sur Dieu et
écouter sa voix. Ckk¥x*

1. Parier sur Dieu.

Nous ne sommes pas démunis dans la difficulté : si Dieu permet
gue nous la vivions, il ne veut pas nous y abandonner, loin de
la ! Il est prét a nous donner toutes les aides et les
soutiens nécessaires pour gque nous puissions remporter
1'épreuve. Dieu n'est pas injuste ! il nous donne les moyens



d'aller de 1'étape qui est 1la nO6tre. Il donne sa paix, son
pardon, il ouvre des portes, il donne la force, le courage — a
une condition : que nous lui demandions. Dieu parie sur nous
et s’engage a nos cb6tés, il court avec nous, il est prét a
nous pousser dans les montées, si nous sommes préts a notre
tour a compter sur lui, a parier sur lui.

Dans la difficulté, Jacques évoque un obstacle : le manque de
sagesse. Il ne s’'agit pas du manque d’'intelligence ou
d’expérience : la sagesse biblique, c’est la connaissance de
Dieu qui permet de vivre une vie juste en compagnie de Dieu.
Les épreuves nous testent justement sur notre confiance en
Dieu et nous placent devant un carrefour : vais-je suivre le
chemin de Dieu ou douter de sa capacité a aider, de son amour,
du bien-fondé de ses choix — comme Eve qui écoute le serpent
au jardin d’Eden : « mais enfin ma chére Eve, Dieu a dit ne
pas manger ce fruit parce qu’il conduit a la mort, mais pas du
tout en fait ! c’est du flan ! en réalité, les chemins de
traverse sont aussi bien que 1’'itinéraire de Dieu. » Sauf qu’a
emprunter raccourcis et déviations, on se retrouve vite loin
de Dieu, embourbés dans une situation qui nous conduit a la
mort.

Prenez une femme qui traverse une rupture, et panique devant
la solitude qui l’'attend. La elle rencontre un homme dont elle
devine qu’'il ne peut pas lui étre bénéfique, qu’'il est prét a
L'utiliser ou a 1'emmener sur des chemins destructeurs. Douter
de Dieu, c'est douter de sa capacité a la rejoindre dans sa
solitude, a créer de nouveaux chemins d’amour pour elle, c’est
bricoler une solution a sa solitude qui non seulement ne
tiendra pas, mais en plus détruira. Parier sur Dieu demande du
courage et beaucoup de foi, mais jacques rappelle combien Dieu
est bon, combien il est généreux, combien il nous aime, lui
qui a donné son fils pour nous sauver et faire de nous ses
enfants. Alors parier sur Dieu, c’est parier sur sa fidélité,
sur sa puissance, sur sa créativité, sur sa présence — et
celui qui parie sur Dieu est sir de recevoir le soutien de



Dieu

Quelles que soient nos difficultés, elles s'’accompagnent
toujours d’un risque intérieur, d’'une tentation intime, liée
au mal tapi en nous, dans notre manque de loyauté, notre
cupidité, notre convoitise, notre haine, notre lacheté, notre
orgueil.. Vaincre 1’'épreuve, c’est autant résister au mal
extérieur qu’au mal intérieur.

Le meilleur exemple que je connaisse, c’'est Jésus : éprouvé
dans son corps, affaibli et fatigué, dans le désert aprés son
baptéme, tenté par les demi-vérités du diable et confronté aux
tours de passe-passe démoniaques, Jésus a Ssu ne pas céder, ne
pas suivre de mauvais instincts. Il a su lutter contre
1l’ambition du pouvoir facile, et l'orgueil de la puissance.
Dans un autre désert, juste avant d’'étre emmené vers la croix,
contemplant sa mort a venir, injuste et insoutenable, il a su
lutter contre sa peur, refuser les échappatoires et les
solutions faciles, pour aller au bout de sa mission et montrer
au monde, sur la croix, 1’immensité de 1’amour de Dieu.

Persévérer dans 1’'épreuve, fortifier sa foi, résister au mal,
demande que nous luttions d’abord contre les désirs mauvais,
les impulsions destructrices qui sont en nous. Dieu nous
replace devant notre responsabilité : nous ne choisissons pas
ce que nous rencontrons, ni l’impact que cela a sur nous, mais
nous pouvons choisir comment réagir a cet impact. Si je vous
marche sur le pied, sans demander pardon, vous subissez la
situation. Mais vous pouvez décider de ne pas vous laisser
aller a la colere, de ne pas me pousser ou me marcher sur le
pied en retour.

Dans toutes les situations qui nous mettent en difficulté, 1la
Bible est notre boussole. Elle nous montre, en particulier au
travers du Christ, quel est le chemin qui mene a Dieu. Elle
disqualifie le vol, le mensonge, la trahison.. autant que le
mépris, la suffisance ou 1'amertume. La Bible éclaire nos
brouillards en faisant surgir des pistes d’'honnéteté face au



mensonge, de pardon face a 1l'offense, de courage face a
l'oppression, d’amour face au mal.

Dieu nous rend libres, acteurs de nos choix et de nos
réactions : face au mal, face a la tentation, je ne suis pas
vouée a chuter ou succomber. Dieu parie sur moi, Dieu me tend
la main, Dieu me parle, et il m’appelle a me tourner vers lui,
dans un mouvement de conversion permanent, renoncant a mes
instincts mauvais et pariant sur la grace de Dieu qui m’a
sauvée et va me sauver.

Conclusion

A quoi ressemble une épreuve réussie ? A une guérison, une
délivrance ? Jacques n'exclut pas l’'intervention miraculeuse
de Dieu, mais il se concentre surtout sur le résultat dans
notre ame : est-ce que 1'épreuve m’a fait grandir ? Est-ce que
je me suis rapprochée de Dieu ? Est-ce que je rayonne
davantage de sa grace et de sa vérité ?

Dieu nous promet la vie éternelle — une vie surabondante en
qualité, en quantité, une vie de plénitude avec lui, dans un
monde ou sa justice et sa paix régneront. En attendant, dans
un monde corrompu et blessant, il nous appelle a diriger vers
lui, a parier sur sa fidélité et sur ses promesses, et a
adopter des aujourd’hui les valeurs de demain, a vivre des
aujourd’hui, dans ce monde, dans nos circonstances compliquées
et épouvantes, a vivre déja un peu du Royaume. Et ca, c’est
une occasion de se réjouir !

Attention c’est fragile !


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/09/04/attention-cest-fragile/

https://soundcloud.com/eel-toulouse/attention-cest-fragile

Lecture biblique : Psaume 90

En arriere-plan de ce psaume, il y a le récit d’'Eden : « Fils
d’Adam, retourne a la poussiere ! » (v.3), échos de la fameuse
parole de Dieu a Adam : « Tu es poussiere et tu retourneras a
la poussiere ». On y trouve du coup l'évocation de la mort,
marque de notre faiblesse et de nos limites, celle d’'une vie
marquée par la peine, la souffrance, rappelant les paroles de
jugement de Dieu contre Adam et Eve. Et la colere de Dieu,
n'est-elle pas aussi celle qui s’est exprimée dans la jardin
d’Eden avec la malédiction du serpent et 1’expulsion d’'Adam et
Eve du jardin ?

Dans le récit d’Eden, l’enjeu était la place de 1’'homme devant
Dieu. Créature dépendante de son Créateur, 1’homme a voulu
étre autonome et décider seul ce qui est bien ou mal. La
créature a voulu devenir comme Dieu.. et c’est la raison de sa
chute, de son retour a la poussiere.

Du coup, ce psaume médite sur la condition humaine, marquée
par la fragilité. Une méditation qui passe par tous les
états : de la contemplation a la lamentation, de 1la
supplication a la confiance.

1. L'homme est éphémere

L’homme est éphémeére... surtout quand il se place devant Dieu !
Car méme si le psaume médite sur la condition humaine, il
commence par évoquer Dieu. C’est un croyant qui s'’exprime. Et
pour le croyant, l1'homme ne peut pas se définir sans référence
a Dieu. Pour comprendre la créature, il faut parler du
Créateur. Et quel Créateur ! En un seul verset, majestueux, le
portrait est dressé

Avant que les montagnes naissent
et que tu enfantes la terre et le monde,
depuis toujours, pour toujours, tu es Dieu. (v.2)


https://soundcloud.com/eel-toulouse/attention-cest-fragile

Dieu est éternel.. ce qui nous rend encore plus éphémere. Le
psaume parle d’une durée de vie de 70 ans, 80 pour les plus
vigoureux.. Méme si on vit un peu plus longtemps aujourd’hui,
qu’'est-ce que ca change ? Une vie humaine, de l’ordre d’un
siecle pour les plus endurants, qu’est-ce que c’est au regard
de 1'histoire de 1’humanité ? Et encore plus au regard de
l'histoire de 1'univers ! Et Dieu est plus grand, et plus
vieux, que l’'Univers..

Selon 1les connaissances scientifiques actuelles, si 1l'’on
réduit 1’'histoire de 1’univers a une année, avec le big bang a
Oh le ler janvier et aujourd’hui qui serait le 12e coup de
minuit du 31 décembre, c’est tout a fait saisissant

La Voie lactée, notre galaxie, apparait fin janvier

La formation de la terre et de notre systeme solaire ne prend
qu’une petite journée, le 31 aolt.

Les premieres traces de vie connues sur terre apparaissent le
16 septembre

Les premiers poissons arrivent le 19 décembre

Les mammiferes et les dinosaures, dans la nuit du 25 au 26
décembre

Lucy, notre ancienne cousine australopitheque, née le 31
décembre vers 22h30

Les parois de la grotte de Lascaux sont peintes le 31 décembre
a 23 h 59 et 26 secondes

Les pyramides de Cheops sont érigées au 6e coup de minuit le
31 décembre

(source
http://planet-terre.ens-lyon.fr/article/chronologie-terre.xml)

Avouez que face a cela, nous ne sommes qu’'une infime
poussiere, des créatures bien éphémeres..

Et Dieu, lui, est encore plus grand que toute cette année
entiere. Pour ma part, les découvertes scientifiques modernes
sur l'origine et l’histoire de 1’Univers me donnent une
compréhension plus grande encore de 1’immensité de Dieu. Et je
comprends d’autant mieux ces paroles



Oui, mille ans, a tes yeux,

sont comme hier, un jour qui s’en va,

comme une heure de la nuit.

Tu les balayes, pareils au sommeil,

qui, au matin, passe comme l’herbe ;

elle fleurit le matin, puis elle passe ;

elle se fane sur le soir, elle est séche. (v.4-6)

Voila qui est Dieu ! Et moi, simple poussiere, que suis-je ?
Ephémere..

2. L’homme est fragile

Plus encore qu’'éphémere, 1’'homme est fragile. Sa vie n’est pas
un long fleuve tranquille.. Comme le dit le psalmiste

Soixante-dix ans, c’est parfois la durée de notre vie,
quatre-vingts, si elle est vigoureuse,

et son agitation n’est que peine et misére ;

c’est vite passé, et nous nous envolons. (v.10)

Pour ce psaume, la raison pour laquelle cette vie est faite de
peine et de misere, c’est la colere de Dieu ! La colere de
Dieu, c'est sa réaction au péché, au mal qu’'il ne peut en
aucun cas tolérer. On pense bien-slr au récit d’'Eden ou Dieu
annonce, comme conséquence de leur désobéissance a Dieu, une
vie marquée par la peine et la souffrance.

Non seulement 1’homme est éphémere, la mort est le lot commun
partagé par tous. Mais il est aussi fragile, la souffrance,
sous toutes ses formes, vient le lui rappeler au quotidien.
C'est ici que le Psaume se transforme en lamentation.. Et s’il
se terminait au verset 11, il serait bien déprimant !

I1T y a tout de méme une sagesse a retirer de cela. C’'est le
verset 12, qui pourrait sortir tout droit du livre de
l'Ecclésiaste

Alors, apprends-nous a compter nos jours,



et nous obtiendrons la sagesse du ceur.

Compter nos jours, c’'est étre conscient du caractere éphémere
et fragile de notre vie. C’est une sagesse, qui nous prévient
du piege de 1’orgueil, cette ambition égocentrique et futile,
qui pousse les uns ou les autres a rechercher, comme bien
ultime, la gloire. Que ce soit chez les « grands » de ce monde
qui veulent laisser une trace dans l’histoire, ou chez les
candidats de téléréalité qui veulent devenir célebre.

3. L’homme trouve la paix en Dieu

Apres avoir contemplé Dieu, puis s'étre lamenté de sa
fragilité, le psalmiste se tourne a nouveau vers Dieu, a
partir du verset 13. Il lui adresse une série de demandes, qui
suivent une évolution intéressante a noter.

Il vy a d’'abord un appel au secours : « Reviens, SEIGNEUR !
Jusqu’'a quand ? Ravise-toi en faveur de tes serviteurs. »
(v.13) Puis un appel teinté d’espoir. Ah, si le Seigneur le
voulait, 1l pourrait changer notre malheur en joie (v.14-15).
Et puis les demandes s’apaisent, et prennent une tournure
nouvelle, en appelant a la gloire de Dieu (v.16) et finissant
méme par évoquer la douceur de Dieu : « Que la douceur du
Seigneur notre Dieu soit sur nous ! » (v.17) On est bien loin
de la colere de Dieu !

Le Psaume se termine méme par une demande surprenante quand on
considere le ton de presque tout ce qui a précédé

« Consolide pour nous l’euvre de nos mains, oui, consolide
cette euvre de nos mains. » (v.17b). L’oeuvre de NOS mains !
Nous, si petits, si fragiles..

Pourtant, il n’'y a aucun orgueil dans cette demande. Juste la
confiance dans le fait que ce Dieu si grand, infini et
éternel, s’intéresse aux petites poussieres que nous sommes.
C’'était déja présent au tout début du psaume

Seigneur, d’age en age



tu as été notre abri. (v.1)

Et cela s’'exprime dans cette ultime demande. L’oeuvre de nos
mains n’est que du vent, une petite goutte d’eau. Mais si le
Seigneur l’'affermit, alors cette goutte d’eau trouvera sa
place dans 1'océan de son Royaume. Nos euvres, notre vie aura
un sens. Celui d’entrer dans les projets de Dieu, d’'étre
associé a son cuvre.

Conclusion

Nous avons besoin de prendre conscience de la grandeur de Dieu
pour réaliser ce que nous sommes. Et si nous comprenons
combien nous sommes éphémeres et fragiles, alors nous
comprenons l’'immensité de 1'amour de Dieu.

Car, en Jésus-Christ, Dieu s'’est fait poussiere. Pour répondre
a notre détresse, il est devenu un homme, comme nous. Et il
est mort, pour nous. Mais, ressuscité, il nous assure que
notre retour a la poussiere n’est plus définitif. La puissance
de 1la résurrection fait de nous des poussieres d’'éternité,
dont les modestes cuvres ici-bas, affermies par Dieu, peuvent
participer a 1’oeuvre de son Royaume.



