L’'église de réve

Lecture biblique: Apocalypse 3.7-13 (culte de sensibilisation
a la cause des chrétiens persécutés, a 1’initiative de 1'ONG
Portes Quvertes)

Portes Ouvertes propose a notre méditation ce matin un passage
du livre de 1’'Apocalypse. L’Eglise est alors persécutée a la
fois par d'anciens compatriotes juifs, qui refusent de
reconnaitre en Jésus le Messie et font tout pour détruire les
chrétiens, et par des paiens qui luttent contre cette foi
nouvelle qui ébranle leur mode de vie. Jean, disciple de
Jésus, recoit alors toute une série de révélations, qui ont
pour but d’encourager l1'Eglise persécutée : Dieu y révele
l’envers du décor, les coulisses du monde, invisibles a nos
yeux, mais bien réelles. Il y rappelle essentiellement sa
victoire, en Jésus mort et ressuscité, victoire déja effective
mais qui sera pleinement révélée lorsque Jésus reviendra. Au
début du livre, Jean recoit une vision du Christ, victorieux,
fort, plein d’'autorité, et le Christ lui demande d’écrire sept
lettres, a destination de sept églises. Ces lettres suivent le
méme schéma : Jésus se présente, il adresse des compliments
et/ou des reproches a 1'église, puis des exhortations et/ou
avertissements et une promesse a celui qui perséverera dans la
foi. Dans la lettre destinée a 1’'église de Philadelphie, il
manque un des éléments.. je vous invite a lire. Lecture

Qu'est-ce qui fait une grande église ? Une église
impressionnante, qui en jette ? De grands et beaux batiments
(une grande église au sens littéral) ? son enracinement dans


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/11/15/leglise-de-reve/

la tradition ? un soutien a beaucoup de missionnaires, des
centaines d’invités au parcours Alpha, des enfants par
dizaines.. ? Peut-étre une église avec beaucoup d’'influence,
avec un pasteur renommé, invité dans les conférences
internationales.. ? On a tous notre représentation de 1'église
de réve ; mais quelle église impressionne Dieu ? La lettre a
Philadelphie nous invite a regarder avec les yeux et les
valeurs de Dieu : une église qui en jette, c’est une église
fidele. Une grande église, c'est une église fidele. Peu
importe le nombre de membres, peu importe le montant du budget
ou le nombre de concerts d’évangélisation, une grande église,
c'est une église fidele a Dieu.

1) Une église de valeur dans un écrin de faiblesse

La lettre a Philadelphie est une des deux seules, sur sept, a
ne recevoir aucun reproche de la part du Seigneur. Bien plus,
Jésus la félicite et 1l'encourage, et prend méme la peine de
lui dire explicitement qu’il l’'aime. Elle est comme une perle
précieuse a ses yeux.

Pourtant, c’est une église faible, avec peu de moyens, peu
d’influence, peut-étre peu de membres. Sa seule cuvre connue,
c’'est de tenir bon face aux persécutions des concitoyens juifs
qui luttent contre 1'« hérésie » chrétienne. Malgré toutes les
pressions, ses membres refusent de renier le Christ. Leur
« euvre », c’'est de croire, envers et contre tout, dans la
puissance du Christ qui sauve par amour. Leur « ceuvre » c’'est
la foil.

L’'église de Philadelphie ressemble aux églises de 1’ombre dont
Pascale vous parlera tout a 1l'heure : des églises faites
d'anciens musulmans, bouddhistes, hindous, qui vivent une
persécution terrible de leurs proches, au point qu’ils perdent
tout, parce qu’ils ont changé de foi.

A cette église, le Christ ne demande qu’une chose
« continue ! Tu es sur la bonne voie, petite église fidele,



restes-y ! persévere, c’est tout ce que je te demande ! » Il
ne demande pas plus d'activité, d’'influence, ou de puissance
non, « continue » !

Dieu chérit Philadelphie, mais il aime aussi les autres
églises, bien sir ! Les églises qui rayonnent, actives,
dynamiques, avec beaucoup de membres, de baptémes.. Mais dans
cette lettre, Dieu attire notre attention : dans toutes les
églises, grosses ou petites, fortes ou fragiles, ce qui compte
c'est la fidélité. D'ailleurs, dans 1les lettres qui
s’'adressent aux autres églises, souvent bien plus
impressionnantes qu’a Philadelphie, le Christ adresse deux
reproches : tu as perdu ton premier amour — ton enthousiasme
pour Dieu, et, tu t’es laissée embarquée dans des compromis
qui alterent 1la Bonne Nouvelle du salut en Jésus seul.

Chaque église a ses projets, son profil, ses talents, mais ce
qui compte en deca, pour chacune, en tout temps et en tout
lieu, c’'est sa loyauté au Christ.

2) Forts dans la faiblesse

Devant la fidélité de Philadelphie, malgré sa fragilité, le
Christ déploie ses promesses : lui qui est fort, plein
d’autorité (il a les clefs du Royaume de Dieu, il a l'autorité
supréme — personne ne peut défaire ce que le Christ a fait,
personne ne peut contrecarrer les plans du Christ ressuscité
et victorieux), lui qui est fort va fortifier son église. Il
va ouvrir une porte devant elle, lui assurer un avenir. De
fait, historiquement, 1'église de Philadelphie a été le
dernier bastion chrétien a tenir face aux Turcs au XIVe
siecle.

I1 va lui livrer ses opposants, les persécuteurs — Jean parle
de synagogue de Satan parce que ce sont des Juifs qui luttent
contre 1’église, il aurait parlé autrement si ¢’avait été des
paiens, des athées, des bouddhistes, des musulmans.. ce qu’il
vise, c’'est le persécuteur ! Peut-étre que la porte ouverte,



c’'est les persécuteurs livrés a 1’'église, qui reconnaissent
enfin, dans cette communauté, que Dieu les aime, que Dieu
sauve en Jésus-Christ.

J'ai été tres impressionnée, il y a quelques mois, par le
témoignage d’'une jeune femme emprisonnée, qui devait étre
torturée pour renier sa foi au Christ. Elle a beaucoup prié
pour ne pas étre torturée, mais elle n’a pas pu y échapper.
Pourtant, au pire de l’interrogatoire, elle a ressenti une
paix et une assurance inimaginables, et elle a pu affirmer,
clairement, que Jésus est son sauveur. Les gardes 1'ont
reconduite dans sa cellule, mais au milieu de la nuit, 1’un
d'eux est venu frapper a sa porte pour en savoir plus sur
Jésus : depuis, il croit, sa famille croit, il est méme devenu
pasteur.

Peut-étre que c’'est aussi ce genre de porte ouverte que le
Christ promet a son église : malgré la fragilité et 1la
simplicité, son témoignage fidele portera du fruit.

Le Christ ajoute d’autres promesses : il la gardera dans
L’épreuve — il lui donnera la force de persévérer et de tenir,
il veillera sur elle. Et puis, a ceux qui auront persévéré
jusqu’au bout, il accordera une place de choix aux cotés de
Dieu, un nom nouveau, une carte d’'identité du royaume de Dieu
aussi permanente qu’une colonne. Ceux qui ne dorment plus que
d’un ®il, harcelés par leurs proches ou leur gouvernement,
ceux que tous ont rejeté, ceux qui ont tout perdu (travail,
famille, maison), a cause de leur foi au Christ, ceux-1la
recoivent cette promesse extraordinaire d’étre des colonnes
inébranlables dans la maison de Dieu, pour toujours.

Conclusion

Apocalypse, livre des révélations. Que nous révele cette
lettre ? D’abord, que 1l’'habit ne fait pas le moine — Dieu
regarde au ceur, et il se réjouit avant tout d’une foi sincere
et persévérante, méme si elle parait simplette a d’autres.



Ensuite, Dieu nous invite a deux choses : d’'abord soutenir les
freres et seurs ballottés par les vents — dans la priere, la
rédaction de cartes postales d’encouragement, 1’envoi de
Bibles : tout ce qui pourra les aider a tenir jusqu'au bout.
Ne méprisons pas ce que Dieu chérit, ne soyons pas éblouis par
les chrétiens célebres au détriment de nos freres et seurs qui
luttent, dans 1’ombre, mais en qui Dieu voit la méme valeur.

Dieu nous invite a soutenir les églises de Philadelphie
d’aujourd’hui, et il nous demande aussi de nous laisser
enseigner par elles. De les prendre pour modeles. Que nous
aussi, nous soyons forts par la force de Dieu. Que nous aussi,
avec notre puissance et nos facilités, nous soyons d’abord
pleins de loyauté et de fidélité envers Dieu, que nous
proclamions 1’Evangile avec joie et fierté — car celui qui
nous a sauvés est le sauveur, le Seigneur, qui offre une
nouvelle vie a ceux qui se tournent vers lui.

Vivre avec la porte
entrouverte

https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-avec-la-porte

Aujourd’hui nous terminons notre série sur la lettre de
Jacques, apbdtre, aux premieres églises. Jacques ne fait pas
vraiment de conclusion classique, avec salutations et résumé,
mais il termine avec des exhortations, un peu péle-méle, qui
rappellent les themes déja évoqués : par exemple, le poids de
la parole, l’importance de 1la persévérance, ou encore le
soutien aux faibles.

Lecture biblique Jacques 5.7-20


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/11/07/vivre-avec-la-porte-entrouverte/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/11/07/vivre-avec-la-porte-entrouverte/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-avec-la-porte

I1 est la. Il est vraiment la. Il est sur le seuil. Il attend
son heure, sur le pas de la porte, au seuil de notre temps,
mais il est déja la, prét a entrer. Jésus est la, le
Ressuscité, vainqueur du mal et de la mort, se tient prét,
prét a revenir manifester au monde entier sa victoire d'il y a
2000 ans.

Prenons-nous cette affirmation au sérieux ? Comment vivons-
nous a la lumiére de ce « bient6t » ? Alors certes, Jacques
dit que Jésus revient bient6t — et ca fait presque 2000 ans.
Bient6t : cela signifie surtout que Jésus est proche, qu’'il
est a la porte, et qu’il peut entrer a n’'importe quel moment,
demain, dans 10 ans, dans 3000 ans.. N'importe quand, mais
peut-étre ce soir ! Il est sur le seuil. A ceux qui savent que
Jésus est proche, la porte est comme entr’ouverte, car nous
distinguons dans l'ombre sa présence et son regard. Il est la,
nous le savons.

Prenons-nous cette affirmation au sérieux ? Jacques termine sa
lettre avec diverses recommandations, mais au fond, un appel
retentit : persévérez ! Tenez bon, car le Christ est a 1la
porte, et la porte est entr’ouverte.. Sans reprendre tout en
détail, j’'aimerais ce matin souligner trois caractéristiques
de cette persévérance que Jacques nous appelle a vivre.

1) Dans la prieére

Qu'est-ce que la persévérance ? il ne s’agit pas d'attendre en
se tournant les pouces ou en se résignant a l’impuissance

persévérer, c'est faire cuvre d’endurance. C’est tenir bon,
jusqu’au bout — comme un coureur de fond qui serre les dents
et qui tient, jusqu’au dernier metre ! Jacques s'adresse a des
chrétiens en grande partie éprouvés — par l’'oppression
sociale, la persécution, la maladie — tentés de se décourager
et de baisser les bras, ou au contraire de prendre les armes
et de se révolter, cédant a la violence et la l’injustice.
Jacques appelle a persévérer, comme l’agriculteur bien forcé
d’'attendre que les saisons passent pour pouvoir récolter ce



qu’il a semé. Il ne part pas en vacances pendant trois mois ;
mais il ne creuse pas non plus le sol pour tirer sur les
plants de tomates ou de haricots ! Il attend, oui, mais
activement, préparant le terrain, préparant sa ferme, pour le
jour J. Il attend avec confiance, sachant que dans la terre,
invisibles a 1’eil nu, poussent tranquillement les plantes
semées.

Persévérer, endurer, attendre activement, voila l’attitude a
avoir, une attitude qu’illustre tres bien la priere. Que fait
celui qui prie ? Il ne se résigne pas a la situation, mais il
ne prend pas non plus le pouvoir : il s’en remet a Dieu. Il
tend les mains vers Dieu, pour lui confier ce qu’'il vit : sa
vie, sa personne, ses relations, ses peines, ses joiles, ses
projets..

Jacques s’'attarde en particulier sur la priere pour les
malades. Il encourage 1’église a prier avec foi pour ceux qui
sont gravement malades : avec foi, avec la confiance de ceux
qui savent que Jésus est sur le seuil, et qu’il peut, s’il le
veut, passer sa main par la porte entrebaillée pour relever
celui qui agonise. Car si Jésus est la, tout pres, il peut
intervenir dans notre vie. Vivre en sachant que la porte est
entr’ouverte, c'est oser prier que Dieu donne, des maintenant,
comme un avant-go(lt de ce que nous vivrons avec lui dans
L’'éternité, parce que la résurrection du Christ a fait sauter
les verrous de la porte et que le regne de Dieu est tout pres.

Cela étant, loin de Jacques 1’'idée d’ordonner a Dieu de
guérir, de faire ceci ou cela : non, prier avec foi, c'est
prier avec la certitude que Dieu est puissant, qu’il est bon,
et qu’il nous répondra — tout en recevant avec humilité et
confiance la réponse que Dieu décidera de nous donner
parfois 1la délivrance, parfois la foi nécessaire pour
supporter 1’épreuve.

2) Dans la fidélité



Lorsqu’il évoque la priere pour les malades, Jacques touche a
un aspect qui vous a peut-étre interpellés : la question du
péché, du mal dont nous nous rendons coupables. Il ne dit pas
que toute maladie vient d’une faute a expier, d’ailleurs Jésus
a souvent résisté a cette interprétation, et 1’histoire de Job
est bien 1’exemple du juste éprouvé, jusque dans son corps,
sans lien avec une faute particuliere.

Pourquoi évoquer alors la question du péché ? D’abord parce
que parfois — mais bien sage qui saura le discerner chez
l’autre — parfois, une faute cause une maladie ou empéche la
guérison. Mais, plus largement, c’'est un appel a la cohérence.
Si je demande a Dieu de me guérir, physiquement, comment
pourrais-je rester aveugle sur mes troubles intérieurs ? le
corps est important, mais 1’ame encore plus ! Quand je prie
pour étre guérie, je demande a Dieu de me relever
physiquement, mais la logique veut que si je prie pour étre
relevée, j'accepte aussi que Dieu me releve spirituellement,
que Dieu me guérisse de ma culpabilité, de mon péché, des
mensonges et des amertumes qui pourrissent ma vie..

Avec persévérance, nous cherchons a vivre toujours plus comme
demain, quand Jésus aura passé la porte et instauré sa justice
et sa paix : ne plus juger les autres mais les soutenir, ne
plus mépriser le petit mais 1'élever, ne plus regarder aux
richesses illusoires mais chercher ce qui dure, ce qui est
beau et bon aux yeux de Dieu. Etre fidéle au Christ, c’est par
exemple résister a la tentation de la manipulation ou de
1’'hypocrisie : Jacques évoque les contrats, les serments — que
votre oui soit oui ! Tenez votre parole, sans ajouter de
lignes en petits caracteres pour vous dédouaner quand ca vous
arrange ! Ce qui parait étre un détail de la vie chrétienne,
nos serments, est un appel a l’'intégrité et a la sainteté
cherchez a honorer Dieu dans toute votre vie, dans les grands
moments et les petits détails !

3) Dans la communauté



Dans la priere comme dans la recherche de sainteté, 1la
communauté est essentielle. Comme les coureurs qui vont a
plusieurs pour s’encourager et se soutenir quand 1'un ou
l’autre faiblit, les chrétiens ont besoin les uns des autres
pour s’'encourager a persévérer en attendant que Jésus passe la
porte.

Prenez la priere : la nécessité d’'avoir une relation
personnelle avec Dieu, dans 1'intimité et 1la solitude,
n'empéche pas de partager nos joies et nos peines en
communauté ; c’'est d’autant plus vrai quand on touche le fond
et qu’on ne peut plus prier qu’'avec difficulté et angoisse,
car alors le soutien de la communauté est nécessaire — non pas
en entier dans la chambre du malade, mais représentée par ses
responsables, les membres du conseil p. ex. Toute notre vie
gagne a étre vécue avec les autres croyants, mais il y a des
moments oU c’'est indispensable : quand pointent le besoin de
réconciliation, la lutte contre 1’amertume ou la culpabilité,
1’égarement, le découragement, 1’angoisse. Il ne s’agit pas de
tout confier a tout le monde, mais de compter sur quelques
uns, dans 1’'église, avec qui nous ferons équipe pour aller
plus loin. Un exemple : dans les périodes de tentation, de
quelque nature qu’elle soit, lutter seul est une aberration.
Se confier, par contre, a quelqu’un, et prier a deux, toutes
les semaines, tous les jours s’'il le faut, pour résister et se
fortifier, voila qui permet de persévérer. Dieu nous offre
les moyens de tenir le bon cap, quelque soit la force des
vents ou la hauteur des vagues : c’est sa Parole, la Bible,
c’'est la priere, c'est le soutien des autres, par lesquels
Dieu agit pour nous relever.

Conclusion

Vivre en sachant que Jésus est sur le seuil et que la porte
est entr’ouverte, c’est persévérer, dans la priere — en nous
confiant a Dieu, dans la fidélité — en cherchant a vivre
toujours mieux en accord avec ce Dieu que nous prions, dans la
communauté des croyants — ou nous expérimentons concretement



1’amour et la solidarité. Debout sur 1le seuil, Jésus nous
invite a faire un pas de plus dans la bonne direction, il nous
encourage a tenir malgré les difficultés.

Jacques s'est concentré sur la part que nous avons a faire,
mais a la fin de cette lettre résonne encore la promesse du
début : si quelqu’un manque — de sagesse, de persévérance, de
sainteté, de patience, d’amour, de solidarité.. — qu’il 1la
demande a Dieu, avec foi, en sachant que Dieu va répondre,
parce qu’il est généreux et bienveillant, plein de grace et de
compassion.

Gérer sa vie

https://soundcloud.com/eel-toulouse/gerer-sa-vie

Lecture biblique : Jacques 4.13-5.6

Sur Internet, dans les magazines, a la télévision ou la radio..
partout on nous donne des conseils pour gérer notre vie. Les
10 conseils pour prendre sa vie en main, les 7 astuces pour
gérer ses économies, les 4 principes pour booster sa carriere
professionnelle, etc.

On nous propose partout des coachs pour notre développement
personnel, des offres incontournables pour une assurance vie,
des manuels pratiques pour réussir sa vie.. Bref, nous
apprendre a gérer notre vie est aujourd’hui un business qui
rapporte !

Tout cela n’existait pas au temps de 1’'épitre de Jacques.. Mais
n'est-ce pas un peu les mémes questions qui sont posées dans
ce texte ? Comment gérer sa vie ? Quels projets batir ?


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/10/30/gerer-sa-vie/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/gerer-sa-vie

Quelles assurances se donner ?

Jacques y répond, comme a son habitude, d'une facon directe
voire provocatrice..

Des sécurités illusoires

On pourrait dire qu’il pousse un double coup de gueule ! Les
deux paragraphes de son propos sont introduits par la méme
formule d’interpellation (4.13, 5.1), qu’on pourrait
traduire : « A vous, maintenant ! ». Jacques vise spécialement
deux types de comportements qu’il veut condamner avec vigueur,
et qui devaient étre particulierement présent parmi ses
lecteurs.

I1 dénonce deux sécurités illusoires. Dans 1le premier
paragraphe, celle des projets (trop) bien ficelés et dans le
deuxieme paragraphe, celle des richesses amassées. L’'idée
commune a ce passage est celle-ci : nos projets et nos
richesses sont des illusions quand ils deviennent notre
sécurité. C’'est méme une manifestation d’orgueil spirituel
soit parce qu’on pense étre seul maitre de son destin, soit
parce qu’on pense pouvoir se mettre a l'abri grace a ses biens
matériels.

Or, Jacques remet ceux qui tiennent de tels raisonnements a
leur place

Vous pensez étre maitre de votre destin ? Eh bien, aussi riche
et ambitieux que vous soyez, vous n’étes guere plus, a
L'échelle de 1’histoire, qu’un petit nuage qui s’'évapore.
Vous pensez vous garantir un avenir radieux par les richesses
que vous amassez ? Vos richesses sont éphémeres, elles
pourrissent et elles rouillent. Le monde va disparaitre, et
pourtant vous amassez les richesses alors que vous ne les
emporterez pas dans la tombe..

Plus grave encore, ces sécurités illusoires leur font oublier
les autres, elles les enferment dans leur égoisme. Les
ouvriers ne sont pas payés (v.4), des innocents sont condamnés



et meurent (v.6).

La lecon est celle-ci : quand le but de sa vie est de se
construire un petit monde sécurisé, on s’enferme dans son
égoisme. L’avertissement est valable pour chacun. S’ouvrir a
l'autre, l’accueillir, l'aimer, tout simplement, comme nous y
invite le Seigneur, ca peut mettre en danger notre confort et
notre sécurité. Quand ma sécurité est ma préoccupation
premieére, je ne suis pas sOr que 1’amour du prochain ait
beaucoup de place..

Notez d’ailleurs que ce qui est vrai a 1'échelle individuel
reste pertinent a 1’échelle d’'un peuple ou d’un pays. Quand le
souci premier est la sécurité, alors les peurs de 1’autre
grandissent, on est dans le repli, on construit des barrieres
et des murs, on préfere la méfiance et la suspicion a
l’accueil et l'hospitalité. Toute ressemblance avec ce qui se
passe aujourd’hui en Europe n’'est pas fortuite.. Dans une
société, quand la sécurité est érigée en valeur supréme, je ne
suis pas sOr que la liberté, 1’'égalité et la fraternité y
résistent longtemps..

Dieu voulant..

Face a ces sécurités illusoires, et notamment celle de nos
projets, Jacques fait une préconisation : « Vous devez dire
‘Si le Seigneur le veut, nous vivrons, et nous ferons ceci ou
bien cela.’ » (v.15)

Ce verset biblique a donné naissance a une formule utilisée,
parfois un peu a tout-va chez les chrétiens : « Dieu
voulant ». J’'ai méme déja vu écrit simplement DV pour le
signifier.. c'est dire qu’'elle est bien connue ! Si je n'’ail
rien contre 1’'usage de cette formule, comme précaution de
langage, je me méfie un peu de l’usage systématique. Le Dieu
voulant devenant un peu le Inch Allah évangélique !

Du coup, je me permets une petite parenthese sur ce qu'on
pourrait appeler les « formules magiques » évangéliques. Ces



formules sont, a la base, bibliques. Il n’y a donc pas lieu de
les proscrire. Mais attention a l’usage quasi magique qui peut
en étre fait. Comme s’'il ne fallait pas batir le moindre
projet sans, explicitement, dire « Dieu voulant ». Comme si on
ne devait pas prononcer une seule priéere, surtout
d'intercession, sans la conclure par la formule « au nom de
Jésus » (et si on peut répéter la formule au cours de la
priere, c’'est plus efficace). Comme si le secret de 1la
plénitude dans la louange, c’est de dire Alléluia comme un
mantra ! Et si on arrive a placer d’'autres mots en hébreu,
voire en araméen, c’'est encore mieux (méme si on ne connait
pas trop leur signification..) : Maranatha, Hosanna, Abba..

Mais revenons a notre épitre de Jacques. Derriere la formule,
il y a la reconnaissance de notre dépendance de Dieu. Jacques
veut nous situer a notre juste place ici-bas, que nous soyons
lucides quant a notre condition humaine. Non, nous ne sommes
pas maitres de notre destin, méme si nous sommes responsables
de nos choix et de nos projets !

Bien gérer sa vie, devant Dieu, c’'est subordonner tous ses
projets a la volonté de Dieu. Non pas s'’attendre a ce que la
feuille de route nous tombe comme par magie du ciel et que
nous n’'ayons plus qu’a la suivre, sans réfléchir. Mais, dans
tout ce que nous faisons, dans tous nos projets restons
attentifs a la voix de Dieu. Restons sensibles a sa main qui
pourrait nous conduire ailleurs que ce que nous avions prévu.

« Si le Seigneur le veut, nous vivrons, et nous ferons ceci ou
bien cela. »

Laisser de la place a 1’imprévu

Cela nous conduit a notre troisieme point. Si nous ne sommes
pas maitres de notre destin et que Dieu, lui, est souverain,
alors nous devons laisser de la place dans la gestion de notre
vie, pour de l'imprévu.

Cela éclaire peut-étre l'usage que fait Jaques d’une formule



sans doute connue a son époque et que l'on retrouve au verset
17 : « Celuil qui sait faire le bien et ne le fait pas, se rend
coupable d’un péché. »

Certes, cette formule peut, simplement, accentuer 1l’'importance
de ce qu’il dit. « Maintenant, vous savez, et si vous
n'agissez pas en conséquence, vous en serez responsable ».
Mais ne peut-on pas y voir aussi, en lien avec le contexte,
une invitation a saisir les occasions de faire le bien quand
elle se présentent.. y compris quand elles n’entrent pas dans
les projets que nous avions prévus ?

On ne peut pas planifier a 1l'avance les occasions que nous
aurons de faire le bien ! Dire « demain, nous ferons ceci ou
cela » de facon absolue c’est s’interdire de faire autre chose
si les circonstances le demandent. Des projets trop ficelés,
qui ne laissent aucune place a 1’'improvisation et
L’adaptation, peuvent empécher de voir les occasions de faire
le bien qui se présentent. Ne se préoccuper que de sa propre
sécurité nous empéche de voir les occasions que Dieu met sur
notre route.

Jacques ne nous invite-t-il pas a laisser de la place a
l’'imprévu dans nos vies ? Car notre imprévu, c'est peut-étre
le prévu de Dieu ! Et on risque de passer a cO0té parce que ce
n’'était pas dans le projet initial, parce que c¢a nous détourne
de notre feuille de route, ou parce que ca met en péril ce que
nous pensions construire pour notre avenir..

Si notre sécurité est dans nos projets ou dans nos richesses
(quelles qu'’elles soient), alors elle est illusoire. Mais si
notre sécurité est en Dieu, le tout-puissant souverain, alors
les imprévus de notre vie ne doivent pas nous faire peur.
Avoir confiance en Dieu, c’est aussi accueillir 1’imprévu
comme une chance de découvrir des projets de Dieu surprenants,
des découvertes étonnantes, des rencontres inattendues.

Conclusion



Gérer sa vie. (C’'est, indéniablement, un défi. Et je ne suis
pas slr que les multiples offres, conseils et astuces qu’'on
nous propose soient toujours de bon conseil.

L'’erreur est de croire que Dieu ne serait qu’un spectateur de
notre vie et que c’est a nous de tout planifier et de tout
assurer. En réalité, ce que sous-entend Jacques, c’'est qu’on
ne peut pas gérer correctement sa vie sans laisser Dieu en
prendre les rennes. Ca ne nous rend pas a notre tour
spectateur de notre vie, nous en restons les acteurs.. mais aux
cotés de Dieu. Et il pourrait bien parfois nous emmener sur
des chemins que nous n'avions pas prévus.

Du coup, je vous propose une autre formule en conclusion
Celui qui sait faire place a l'imprévu, dans la confiance en
Dieu, se verra emmener sur des chemins de bénédictions qu’il
n'avait pas prévu !

Frustrés |

https://soundcloud.com/eel-toulouse/frustres

Lecture biblique : Jacques 4.1-12

Jacques ne fait pas dans la dentelle ! On a méme un peu
L’'impression qu’'il exagere.. En réalité, il force peut-étre un
peu le trait mais c’est pour souligner les enjeux. D’une
certaine facon, il propose une dissection spirituelle de notre
ceur.. et ce n'est pas joli joli !

Il y trouve un ceur partagé, traversé de motivations ambigués.
I1T y voit les racines de tensions et de disputes entre freres
et seurs dans la foi. Il y discerne surtout des frustrations


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/10/23/frustres/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/frustres

vous voulez quelque chose et vous ne pouvez pas l’avoir.. vous
demandez et vous ne recevez pas..

Nous connaissons tous, a différents niveaux, des frustrations,
parfois difficiles a gérer. Et c’est le cas bien-sir dans
notre vie spirituelle. Jacques, ici, veut nous aider a les
comprendre et a les surmonter.

Comprendre nos frustrations

Dans son propos, Jacques évoque deux sources possibles de nos
frustrations spirituelles

— La comparaison avec les autres

— La duplicité de notre cecur

La comparaison avec les autres

« Vous voulez quelque chose et vous ne pouvez pas l’avoir 7?
Alors vous étes préts a tuer. Vous étes jaloux et vous ne
pouvez pas obtenir ce que vous désirez ? Alors vous luttez et
vous vous battez. » (v.2)

La convoitise et la jalousie, qui sont soulignées ici par
Jacques, ont pour racine la comparaison avec les autres. Bien-
sr, ici on pense d’abord aux convoitises pour les biens
matériels. Mais cela reste valable pour tout type de
convoitise.

Des 1le moment ou on se laisse aller a la comparaison, alors
nait la frustration. Parce qu’il y a toujours cette impression
tenace que 1'herbe est plus verte dans le pré du voisin.. Sauf,
bien-sir, si vous vous pensez tellement supérieur qu’il ne
vous manque rien et que la comparaison avec les autres vous
conforte dans votre sentiment de supériorité. La, votre
probléme est différent. Sautez directement au verset 6 : «
Dieu résiste aux orgueilleux. Il est bon pour les petits. » et
entendez le conseil du verset 10 : « Faites-vous petits devant
le Seigneur, et il vous honorera. »



Mais pour les autres, entendons ce que Jacques indique ici
arrétons de nous comparer les uns aux autres. C’est ce qui
crée frustrations, dissensions et disputes, qui peuvent
parfois aller tres loin. Arrétons de comparer nos situations
sociales ou familiales, arrétons de comparer nos dons et nos
ministeres, arrétons de comparer nos spiritualités ou nos
cheminements spirituels. Notre modele, notre horizon, notre
référence, c'est le Christ, et lui seul.

La duplicité de notre coeur

Une deuxieme source de frustration se manifeste dans la
priere. Et il faut avouer que le non-exaucement de nos prieres
peut parfois étre une source douloureuse de frustration
spirituelle. Je demande a Dieu de m’exaucer et il ne le fait
pas ! Je lui demande de me donner ceci ou cela et il ne me le
donne pas ! Je lui demande de me délivrer de ce penchant ou de
cette addiction mais il ne le fait pas !

Pour expliquer cette frustration, Jacques pointe du doigt
notre ceur : « Vous demandez et vous ne recevez rien ? (C’est
que vous demandez mal ! Vous demandez seulement pour
satisfaire vos désirs mauvais. » (v.3)

Pour Jacques, demander mal, c’est demander avec de mauvaises
motivations, « pour satisfaire vos désirs mauvais ». Et il le
fait avec des termes extrémement séveres en traitant ses
lecteurs d’adulteres (c’est bien le sens du mot grec au début
du verset 4) et de gens faux (« avec 1’'ame partagée », au
verset 8).

Cette duplicité du ceur, c’est notre ambiguité a étre attirés
a la fois par Dieu et par le monde. Le monde, ici, c'est tout
ce qui est contraire a Dieu. On ne peut étre 1'ami des deux a
la fois ! Le probleme, c’est que nous sommes 1’hdte des deux a
la fois.. D'ou nos frustrations ! D’'ou aussi la nécessaire
prise de conscience que nous aurons toujours cette lutte
intérieure, ce combat a mener en nous-mémes. Le chemin de la



sanctification, c’est aussi apprendre a gérer et surmonter nos
frustrations spirituelles

Surmonter nos frustrations

Méme s’il utilise un langage direct et sévere, Jacques ne veut
pas nous laisser perdu dans nos frustrations. Il donne des
clés pour apprendre a les surmonter. Nous pouvons en discerner
trois

1° Choisir son maitre et s'y attacher

« 0Obéissez a Dieu, mais résistez a l’esprit du mal, et il va
fuir loin de vous. » (v.7)

Par cette exhortation, Jacques nous dit que la résistance
paye. La victoire est possible ! La duplicité de notre ceur
peut petit a petit s’'estomper.

Le mouvement est double : obéir a Dieu et résister au diable.
Il y a une dynamique positive qui nous fait avance, qui repose
sur l'obéissance a Dieu, sur le fait d’entrer dans ses
projets, de nous accorder a sa volonté. Il s’'agit donc sans
cesse d’'apprendre a mieux connaitre ce que Dieu veut. Et 1a,
il n'y a pas 36 solutions : il faut lire la Bible !

Mais il y a aussi une dynamique négative contre laquelle
résister, un force qui nous écrase, nous détruit, nous égare,
celle de la volonté du diable. Autrement dit : cette volonté,
qui devient ndtre, de mettre en doute ou rester sourd a la
voix de Dieu. Comme dans le jardin d’Eden lorsque la voix du
Serpent a su insinuer le doute au sujet de la parole de Dieu.

Pour surmonter nos frustrations, il y a une décision ferme a
prendre : choisissons Dieu comme maitre et restons-lui
attaché. Refusons le diable comme maitre et résistons-lui.

2° Cultiver la proximité avec Dieu

Le deuxieme conseil est 1ié au premier : « Approchez-vous de



Dieu, il s’approchera de vous. » (v.8a) Jacques nous invite a
cultiver la proximité avec Dieu. Elle est réciproque, vécue
dans une relation authentique. Et cela permet de comprendre
que Dieu n’est pas un maitre distant et lointain mais un Pere
proche et aimant.

Mettre a part des temps d’'intimité avec Dieu est vital ! Et ca
ne se fait pas tout seul, il faut le vouloir. A cause de nos
emplois du temps minutés, a cause des sollicitations
incessantes de notre société de consommation, a cause du bruit
constant d'un monde ou le silence n’a plus de place, parce que
nous sommes toujours connectés, dérangés, alertés.. et nos
frustrations sont alimentées !

Sachons dire stop. Et cultiver la proximité avec Dieu, pour
nous ouvrir a la plénitude de sa présence. Et nos frustrations
s’envoleront. Dans la plénitude de la présence de Dieu, les
frustrations disparaissent completement ! De quoi aurions-nous
besoin d’autre que de la présence du Dieu infini, tout-
puissant, éternel ?

3° Faire le ménage

« Purifiez-vous, vous qui étes pécheurs ! Nettoyez vos ceurs,
vous qui étes faux ! Soyez tristes, mettez des habits de
deuil, pleurez ! Changez vos rires en larmes et votre joie en
tristesse ! Faites-vous petits devant le Seigneur, et il vous
honorera. » (v.8b-10)

I1 faut, régulierement, faire le ménage dans notre ceur. Chez
vous, j'imagine que vous faites régulierement le ménage, en
passant 1’aspirateur, la serpilliere, etc. Et quelques fois
dans 1’année, vous faites un grand ménage. Et c’est 1la, en
général, que vous retombez sur les clés que vous aviez perdues
depuis plusieurs semaines ou que vous découvrez que certains
coins cachés de votre maison sont infestés de bestioles
désagréables.

Nous avons aussi besoin de faire le ménage dans notre ceur,



dans nos aspirations et nos motivations profondes. Prendre le
temps de nous écouter et de prendre du recul sur nous-mémes.
On peut le faire régulierement, comme une hygiene de vie
spirituelle : y passer l’aspirateur. Et de temps en temps,
notre ceur a besoin d’'un grand ménage, plus en profondeur, par
une retraite spirituelle ou avec l'aide de quelqu’un d’autre
par exemple.

Conclusion

Nous avons tous des frustrations, de différents ordres, a
gérer dans notre vie. Et si nous en manquons, notre société
est la pour nous en fournir.. Ces frustrations, lorsqu’elles
sont alimentées, pourrissent notre vie et nos relations aux
autres. Surtout quand elles trouvent racine dans la
comparaison avec notre prochain.

En Christ, nous ne sommes pas appelés a la frustration mais a
la plénitude

« Que (Dieu) fasse habiter le Christ en vos ceurs par la foi ;
enracinés et fondés dans l’amour, vous aurez ainsi la force de
comprendre, avec tous les saints, ce qu’est la largeur, la
longueur, la hauteur, la profondeur.. et de connaitre l’amour
du Christ qui surpasse toute connaissance, afin que vous soyez
comblés jusqu’a recevoir toute la plénitude de Dieu.
(Ephésiens 3.17-19 — version TO0B)

C'est cette plénitude de Dieu en Christ qui nous pouvons
connaitre, dans la communion avec Dieu, pour vaincre nos
frustrations et vivre dans 1le contentement et 1a
reconnaissance. De quoi aurions besoin d’autre que toute la
plénitude de Dieu ?



Vralie et fausse sagesse

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ne-pas-se-tromper-de-sages
se

Lecture biblique: Jacques 3.13-18

On retrouve Jacques et ses défis. Tu dis que tu as la foi ?
prouve-le ! tu dis que tu es intelligent ? prouve-le ! Plus
t6t, Jacques a montré que la foi, c’'est plus qu’une simple
conviction sur Dieu : c’est une relation avec Dieu, marquée
par la confiance, qui influence la vie entiere. Maintenant
Jacques s’attaque a la sagesse, a l’intelligence, a la facon
dont nous définissons la maturité chrétienne. De méme que la
relation spirituelle que nous avons avec Dieu influence et
transforme notre caractere et notre comportement, de méme,
notre maturité de chrétiens se mesure sur le plan des
connaissances tout autant que sur le plan du caractere et du
comportement.

En effet, Jacques met les choses au clair : la vraie sagesse,
qui vient de la relation de foi que nous avons avec Dieu,
touche tous les domaines de notre vie. Il disqualifie ainsi
une certaine conception de la sagesse, qui se définirait par
le savoir (intellectuel) ou éventuellement le savoir-faire
(compétences pratiques, expertise, expérience) mais qui
négligerait le savoir-étre. La sagesse, dans la Bible, c’est
d’abord un savoir-étre, qui touche toute notre vie.

1) Non a une demi-sagesse

C'est sur cette base que Jacques interpelle ses interlocuteurs
et particulierement ceux qui se considerent sages : peut-étre
exercent-ils des responsabilités dans 1’église, peut-étre ont-
ils de 1’expérience dans la foi, peut-étre connaissent-ils les
Ecritures saintes sur le bout des doigts, ou sont-ils capables
de former de plus jeunes chrétiens.. Toujours est-il que cela
ne suffit pas pour définir 1la maturité chrétienne. C’est comme


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/10/16/vraie-et-fausse-sagesse/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ne-pas-se-tromper-de-sagesse
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ne-pas-se-tromper-de-sagesse

un arbre qui grandit : il doit développer son tronc et ses
branches, pour pouvoir porter du fruit, mais aussi ses racines
— on dit d’'ailleurs qu’'il y autant de racines souterraines que
de branches visibles. Ici, Jacques dénonce une sagesse a
plusieurs vitesses, incohérente, qui fait les choses a moitié
et se trompe en fait completement de chemin. Suivre Dieu,
c’'est le suivre de tout notre ceur — en tout cas, vouloir le
suivre de tout notre cerur. Jacques ne parle pas de ceux qui
échouent — on est malheureusement tous dans ce cas — mais de
ceux qui renoncent a essayer, de ceux qui se contentent de
L’apparence de la sagesse sans la chercher de tout leur ceur
une sagesse hypocrite, qui repose sur un masque, la
réputation, 1’ancienneté, 1les connaissances, mais qui ne
touche pas le ceur. Car la vraie sagesse n'est pas seulement
dans la téte : comme l'arbre développe racines, branches et
tronc, le sage est celui qui grandit en sagesse dans ses
connaissances, dans son caractere et son comportement.

Jacques évoque un élément en particulier : 1le probleme de
l'ambition personnelle et des rivalités avec les autres. En
effet, les communautés auxquelles il écrit sont traversées par
des conflits de personnes qui sabotent la vie communautaire.
Jacques touche donc a la racine de ces conflits : 1’ambition
personnelle, la jalousie, la comparaison, 1la rivalité.
Cependant, Jacques n’est pas le seul a évoquer les problemes
de 1'’ego : Paul adresse les mémes reproches aux Philippiens
par exemple, en les exhortant a 1'humilité, et on voit déja
les disciples demander a Jésus : qui est le plus grand ? qui
sera a ta droite, Seigneur ?

Pourquoi cette question de 1l’ambition personnelle ? des
rivalités ? de la comparaison ? du désir de pouvoir, de
grandeur, de supériorité ? Peut-étre parce qu’au début de la
vie chrétienne, on s'’attache a éviter les péchés évidents

1’addiction, une vie sexuelle déréglée, le vol, le mensonge,
l'infidélité.. mais ensuite il reste, et ce n’'est pas le
moindre, le péché caché, tapi au fond de nous, invisible aux



autres mais visible a Dieu : l'orgueil qui est en nous, et qui
nous pousse a chercher la premiere place, a nous comparer, a
juger avec rancune, amertume, mépris. Ce vieil orgueil qui
voulait nous faire prendre la place de Dieu, au jardin d’Eden,
et qui a opposé Adam a Eve, dans 1’accusation et le reproche.
Cet orgueil est incompatible avec la vraie sagesse, car il
influence notre comportement et le pollue : il n’'y a donc pas
de quoi se vanter ! Plus encore, et la je crois que Jacques
nous titille dans notre mauvaise foi, le demi-sage ne doit pas
justifier son manque de sagesse !

Bien sir, nous sommes tous pleins de bonne volonté, et
personne ne veut étre hypocrite ou orgeuilleux ! Et pourtant,
parfois, nous cédons a la tentation de la facilité, du
compromis avec notre péché. Parfois nous arrétons de lutter
contre nous-mémes, contre notre arrogance, contre nos
motivations douteuses, contre ce mépris de 1’autre. Et le
danger, quand nous arrétons de lutter, c’est de le justifier

« ah mais je suis comme ca ! Je me suis mis en colere contre
lui, mais enfin, je ne pouvais pas le laisser parler de
Dieu/de 1'église/ de moi comme ca ! » Jacques répond : « tu te
crois sage parce que tu as rétabli la vérité ? mais la vraie
sagesse ne fait pas l’impasse du respect de l’autre. » Avec ce
texte, Jacques nous empéche de réarranger la sagesse a notre
sauce, selon nos points forts ou nos progrés : la sagesse au
rabais ne vaut pas mieux que celle d’un incroyant ou méme d’un
démon !

2) La sagesse des humbles

Quelle est alors la vraie sagesse, celle qui transforme toute
la personne, esprit, ceur, et corps ?

On peut étre étonné de voir que Jacques définit surtout la
sagesse par la douceur et le pacifisme, dans les motivations
comme dans les actions : le sage est doux, humble, pacifique,
cherche la justice avant ses propres intéréts, sert les
autres. C'est le modele que propose aussi Pierre, qui décrit



la vie chrétienne comme une vie marquée par l’honnéteté, la
maitrise de soi, la patience, la fidélité, 1’'amitié et 1’amour
envers les autres (2 Pierre 1.5-7). C'est ce que dit Paul : le
fruit de 1’Esprit de Dieu qui travaille en vous, c’est
amour, joie, paix, patience, bonté, service, confiance dans
les autres, douceur, maitrise de soi (Galates 5.22-23). Et
tous ces apbtres ne font que reformuler ce que disait Jésus
heureux ceux qui se savent pauvres en eux-mémes, les doux, les
assoiffés de justice, ceux qui euvrent a la paix, ceux qui ont
le ceur pur, ceux qui sont compatissants (Matthieu 5.3-8).
Voila le portrait de 1’homme sage, et qui est-il sinon le
Christ lui-méme, lui qui a dit : « venez a moi, car je suis
doux et humble de ceur » (Matthieu 11.28-29) ? Ce portrait
c’'est celui de Jésus, lui-méme, lui qui a renoncé a tous ses
privileges pour se faire le plus petit des hommes, pour
servir, lui qui a donné sa vie pour réconcilier les hommes
avec Dieu et entre eux !

Notre modele de sagesse n’est rien moins que le Christ lui-
méme : c’'est lui, notre vocation ! lui qui ne sépare pas la
vérité de 1’'amour, la justice du pacifisme. En Jésus-Christ,
Dieu nous a accordé le pardon et le salut — mais dans quel
but ? que nous recevions cette grace et que nous la vivions
pour étre de plus en plus a l'image de Dieu, pleins de grace
et de vérité, fideles et justes, riches en bonté et lents a la
colere — a 1’exemple du Christ qui révélait Dieu avec
perfection. En Christ, nous apprenons que la fin ne justifie
jamais les moyens, que la victoire ne passe pas par le
sacrifice de l’autre, mais par le sacrifice de soi, par la
générosité, le service, 1’abaissement, 1’amour.

En regardant le Christ, qui peut se targuer d’étre sage ? qui
peut se vanter d’avoir compris ? qui peut se croire supérieur
au plus petit d’entre nous ? Jacques nous force a redescendre
de notre piédestal illusoire : en réalité nous sommes encore
loin de ressembler au Christ, méme les pasteurs, méme les
responsables, les plus anciens, ou les plus pieux, nous sommes



encore loin de ressembler au Christ. Avec ce constat, Jacques
nous pousse a l’'honnéteté et a 1'humilité, a la repentance, a
scruter notre ceur pour débusquer ce qui déforme encore
1’image de Dieu que nous sommes appelés a refléter.

Jacques ne veut pas que nous nous arrétions au triste constat
de ce que nous sommes, mais que nous regardions au Christ pour
tendre vers lui, pour grandir vers lui, pour nous rapprocher
de lui. Au début de sa lettre, il nous rappelle cette
promesse : « Si quelqu’un parmi vous manque de sagesse ( !),
qu’il la demande a Dieu, et Dieu lui donnera cette sagesse. En
effet, Dieu donne a tous, généreusement, sans faire de
reproches. » (Jacques 1.5) Dieu veut que nous 1lui
ressemblions, et il nous donne un modele : le Christ, il nous
donne aussi 1'Esprit qui nous transforme intérieurement, qui
fait l'essentiel d’ailleurs du travail ! Notre part, c’est de
le lui demander, de chercher de tout ceur a ressembler au
Christ ! a faire de la douceur et de la paix, de la justice et
de 1la bienveillance notre objectif de développement
personnel !

Que 1la douceur et 1la paix soient notre objectif de
développement personnel, mais aussi communautaire ! Qu'elles
président a nos projets, a nos ambitions, a nos relations..
Qu’elles nous impressionnent, plus que les discours brillants,
les diplémes élaborés ou les années d'expérience. Que 1la
douceur et la paix deviennent notre priorité, méme dans les
désaccords ou les tensions : que nous ne cherchions pas a
faire ou a savoir avant d’étre, étre a l’'image du Christ, qui
s'est donné pour nous.

Conclusion

Jacques nous encourage a étre exigeants, a chercher de toutes
nos forces a grandir en Dieu — dans les mots de Paul : « Je ne
veux pas dire que j'ai déja atteint le but, ou que je suis
parfait ! mais je continue a courir pour saisir le prix, parce
que le Christ Jésus m’a déja saisi. [..] J'oublie la route qui



est derriere moi, je suis tendu en avant et je fais la seule
chose importante : courir vers le but. » (Philippiens 3.12-14)

Pourquoi ? parce que le Christ nous a fait renaitre, par son
Esprit, a une vie nouvelle. Il s’est donné lui-méme pour nous
arracher aux tentacules du mal, du péché, du mépris, de la
jalousie, de la rivalité, pour faire de nous les enfants de
Dieu, pour faire de nous des freres et des seurs, témoins de
L’amour de Dieu dans le monde. Alors demandons, demandons sans
cesse, que Dieu nous fasse croitre, petits et grands, dans sa
sagesse, la sagesse du Christ.



