Vous étes le corps du Christ
(3) L’'importance de 1'accueil

https://soundcloud.com/eel-toulouse/limportance-de-laccueil

L’accueil est souvent une question qui préoccupe beaucoup les
églises évangéliques. C'est une question qui est souvent
source d’'insatisfaction ou de frustration. On a presque
toujours l’'impression de ne pas bien le faire ou qu’on peut
toujours mieux faire dans ce domaine..

Et c’est d’autant plus difficile qu’on entend souvent, pour
une méme Eglise, des gens dire qu’ils ont été trés bien
accueillis et d’autres qu’'ils ont été tres mal accueillis.
Sans doute parce que les attentes, en matiere d’'accueil,
peuvent étre tres différentes. Certains s’attendront a ce
qu'on s’'intéresse a eux et qu’on leur pose des questions sur
qui ils sont, d’ou ils viennent, etc. Et d’autres fuiront a la
premiere question tellement ils auront peur qu’on veuille leur
mettre le grappin dessus. Certains apprécieront avoir le temps
de rester d’abord un peu 1incognito, d’apprivoiser la
communauté, avant d’envisager d'y chercher une place. D’'autres
auront 1'impression d’'étre ignorés et pas pris en
considération si on ne les sollicite pas rapidement pour
rejoindre un groupe ou s’intégrer dans une activité.

Et puis on ne peut pas vivre de la méme facon 1’accueil dans
une petite église familiale avec 25 personnes au culte que
dans une église qui rassemble plusieurs centaines de personnes
le dimanche.

On ne va pas trouver des réponses toutes faites a ces
questions dans la Bible.. Mais 1'apdtre Paul, dans ses
exhortations finales de 1’épitre aux Romains, utilise une
formule forte et pertinente qui me parait utile pour souligner
quelques principes de base quant a l’accueil. Elle se trouve


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/22/vous-etes-le-corps-du-christ-3-limportance-de-laccueil/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/22/vous-etes-le-corps-du-christ-3-limportance-de-laccueil/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/limportance-de-laccueil

en Romains 15.7, et nous lirons jusqu’au verset 13.
Lecture : Romains 15.7-13

7 Accueillez-vous les uns les autres, comme le Christ vous a
accueillis pour la gloire de Dieu. 8 Je vous le dis, Dieu est
fidele. C’est pourquoi le Christ est devenu le serviteur des
Juifs, pour accomplir les promesses faites par Dieu aux
ancétres. 9 Et les non-Juifs rendent gloire a Dieu a cause de
sa bonté. En effet, les Livres Saints disent : « Pour cela, je
te féterai parmi tous les peuples et je chanterai en 1’honneur
de ton nom. »

10 Les Livres Saints disent encore : « Peuples, réjouissez-
vous avec le peuple que Dieu a choisi. »

11 « Pays du monde entier, chantez la louange du Seigneur !
Tous les peuples, chantez la grandeur de Dieu ! »

12 Esaie dit aussi : « Un homme de la famille de Jessé va
venir. Il se levera pour gouverner les autres peuples, et ces
peuples mettront leur espoir en lui. »

13 Que Dieu, qui donne l’espérance, vous remplisse de paix et
de joie a cause de votre foi ! Alors vous serez pleins
d’espérance par la puissance de l’Esprit Saint.

Accueillez-vous les uns les autres

Les épitres du Nouveau Testament contiennent de nombreuses
exhortations avec cette formule « les uns les autres ». Elles
traduisent 1’impératif communautaire de 1’Eglise, avec toutes
ses facettes, dont l’accueil fait pleinement partie

S’'accueillir les uns les autres, c’'est d'abord considérer que
l'accueil est 1'affaire de tous. Ce n’est pas réservé aux
spécialistes.. Pas besoin d’avoir le badge officiel pour se
soucier de 1l'accueil, aller saluer 1les nouveaux, aller a la
rencontre de ceux qui sont isolés ou perdus, offrir une
poignée de main ou un sourire.

Mais dans le contexte de 1'épitre aux Romains, 1l’enjeu
derriere cette exhortation est plus profond. Il tient a



L’accueil mutuel entre chrétiens d’origine juive et chrétiens
d’origine paienne (cf. v.7-8). Il faut comprendre que c’était
LE grand défi des premieres décennies de 1l'histoire de
L’Eglise. Or 1’Evangile appelle autant les paiens et les
Juifs, et il les appelle a partager la méme maison de Dieu
qu’est 1’Eglise de Jésus-Christ. Et cela a créé des tensions
tres rapidement, tant le fossé culturel était important. La
premiére crise majeure de 1'histoire de 1'Eglise était liée
aux différences culturelles..

Or, 1'Evangile n'est pas 1ié a une culture. I1 s’incarne dans
toutes les cultures. L’horizon biblique du peuple de Dieu,
c'est celui d’Apocalypse 7 : un peuple issu de tous les
peuples, de toutes le langues, de toutes les cultures. Le
brassage culturel est intrinséque a 1’Evangile. I1 me semble
qu’il est important de le rappeler aujourd’hui ou les replis
identitaires ont le vent en poupe..

La diversité culturelle, nous la connaissons au sein de notre
Eglise. Mais nos cultures s’accueillent-elles vraiment
mutuellement ? Se mélange-t-on vraiment ou ne faisons-nous que
cohabiter ?

Comme le Christ vous a accueilli

La formule « accueillez-vous comme Lle Christ vous a
accueilli » rappelle d’autres exhortations de Jésus lui-méme

— Aime ton prochain comme toi-méme..

— Pardonnes-nous nos offenses comme nous pardonnons a ceux qui
nous ont offensés..

Des formules qui soulignent une certaine réciprocité, le fait
de faire aux autres ce qu’on aimerait qu’ils fassent pour
nous, ou de donner aux autres ce que Dieu nous a donné. Le
Christ nous a accueilli. Tel que nous sommes. Comment
pourrions-nous ne pas accueillir notre prochain alors que
nous-mémes sommes au bénéfice de 1’accueil du Christ ?Comment
pourrions-nous ne pas accueillir celui que le Christ lui-méme



accueille ?

L'’autre idée derriere la formule de Paul, c'est de
s’'accueillir les uns les autres a la maniere de Jésus, selon
L’exemple d’accueil donné par le Christ. Or, les Evangiles
sont pleins de récits ou Jésus fait preuve d’un accueil
inconditionnel. Y compris et surtout envers ceux que les
autres ne voulaient pas accueillir. Les gens qu’on disait de
mauvaise vie, les péagers percus comme collaborateurs de
l'occupant romain. Il a accueilli ceux que tout le monde
évitait et considérait comme impur : des lépreux, une femme
atteinte d’une perte de sang, une femme adultere que la foule
était préte a lapider..

Mais, ajoute-t-on toute de suite, c’était parce qu’il voulait
qu’ils se convertissent. Il les accueille parce que ce sont
des pécheurs repentants. Mais est-ce vraiment toujours le
cas ? Pensez-vous vraiment que tous ceux avec qui Jésus allait
manger se sont vraiment convertis ? Il me semble que si
c’'était vraiment 1le cas, les reproches des Pharisiens
n'auraient pas eu beaucoup de portée.. Et d'ailleurs, on a
aussi quelques exemples qui montrent que les choses ne sont
pas aussi simples. Parmi les 10 Lépreux que Jésus a guéri, un
seul est revenu le remercier.. Le jeune homme riche venu le
rencontrer est reparti triste de son entrevue avec Jésus..

A 1'image de Jésus, 1l'accueil va de paire avec la grace. On
n'accueille pas sous conditions quand on veut accueillir comme
le Christ !

Pour la gloire de Dieu

Les deux premieres partie de l'exhortation de Paul suffisaient
déja a souligner 1’importance de 1’accueil. Sa derniere partie
le souligne encore plus. Car l’enjeu est de taille : rien de
moins que la gloire de Dieu !

Associer la gloire de Dieu a quelque chose d’'aussi banal que
l’accueil peut paraitre surprenant. On penserait plut6t aux



miracles, aux manifestations spectaculaires de Dieu, ou a une
louange enthousiaste qui résonnerait comme un avant-go(t du
Ciel.. Voila ou resplendit la gloire de Dieu !

Mais pour Paul, la gloire de Dieu est aussi dans l'accueil a
L’image du Christ. Accueillir comme le Christ nous accueille,
c'est agir a l’'image de Dieu. C'est refléter quelque chose de
sa gloire.

Dieu est glorifié quand son Eglise refléte la réconciliation
entre Juif et non-Juifs au temps de 1’'apb6tre. Il est glorifié
guand elle est un 1lieu ouvert, accueillant, sans
discrimination ni jugement. Il est glorifié quand elle est
interculturelle et intergénérationnelle, une Eglise dans
laquelle toutes barrieres sociales tombent, ou, selon les
paroles de Paul aux Galates, « il n'y a plus ni Juifs ni
Grecs, ni esclaves ni hommes libres, ni hommes ni femmes. »
(Galates 3.28)

Conclusion

Nous avons raison de nous interroger sur l’'accueil dans
L’Eglise. C’est important !

D'abord, c’est l'’affaire de tous : Accueillez-vous les uns les
autres ! Ensuite, notre accueil doit étre inspiré par le
Christ : inconditionnelle expression de la grace. Enfin, c’est
une facon simple et tres concrete de glorifier Dieu.

Bien-slr, ces principes, il faut les mettre en pratique, voir
comment les incarner dans notre Eglise, discerner ce que cela
implique concretement, voir sans cesse comment améliorer ce
qui existe déja.. Mais commencons, chacun, par faire nodtre
cette exhortation de 1’apé6tre

« Accueillez-vous les uns les autres comme le Christ vous a
accueillis pour la gloire de Dieu. »



“Vous étes 1le corps du
Christ!” (2) Pour une
spiritualité équilibrée

https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-spiritualite

Lecture biblique: 1 Corinthiens 14.1-5 et 15-19

Paul a beaucoup parlé du role et de la nature de 1’église a la
communauté de Corinthe, qui était pour le moins bouillonnante
voire chaotique. Slrement qu’on y trouvait a la fois le
meilleur et le pire. Des expériences de Dieu tres intenses et
spectaculaires, mais aussi (et c’est ce que nous connaissons
le mieux puisque Paul s’attache surtout a évoquer ce qui ne va
pas) l’indifférence, 1’'orgueil, 1’égoisme qui défigurent la
communauté par des rivalités, des conflits, du désordre.. Face
aux difficultés de cette communauté, Paul reprend comme un
refrain cet ingrédient incontournable de la foi en Jésus-
Christ, qu’'’est 1’amour pour les autres. Il en parle au
chapitre 13, comme de la plus remarquable et désirable
performance spirituelle, rappelant que sans l'amour le reste
est vide. Maintenant, Paul applique au culte ce qu’il vient de
dire sur l’'amour. Si l’amour pour les autres est ce qu’'il y a
de plus important, comme 1’'a commandé le Christ, quel impact
cela a-t-il, notamment, sur notre facon de vivre le culte, et
plus largement, la spiritualité en communauté ?

 Le culte, un temps pour partager..

On devine dans le texte que les cultes a Corinthe étaient
désordonnés. Chacun faisait ce qu’il voulait, et 1le culte
était loin d’étre édifiant — méme si certains vivaient
d’intenses moments avec Dieu, et en ressortaient nourris,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/15/vous-etes-le-corps-du-christ-2-pour-une-spiritualite-equilibree/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/15/vous-etes-le-corps-du-christ-2-pour-une-spiritualite-equilibree/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/15/vous-etes-le-corps-du-christ-2-pour-une-spiritualite-equilibree/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-spiritualite

grandis, enthousiasmés. Dans cette adoration, les Corinthiens
privilégiaient une forme en particulier, le « parler en
langues », une facon de prier ou chanter avec des sons qui ne
correspondent a aucune langue existante, et dans laquelle le
croyant exprime son adoration a Dieu de facon tres personnelle
— dans une grande intimité avec Dieu, un peu mystique. C’est
ce que Paul appelle prier, ou chanter, avec le ceur. En soi,
cette forme est bonne et valable — Paul d’ailleurs priait de
cette facon-la régulierement, et de nos jours, encore beaucoup
prient ainsi.

Le probleme, c’est que le parler en langues n’'a pas forcément
sa place au culte communautaire. En effet, le culte a pour but
de rencontrer Dieu, oui, mais en communauté, avec les autres.
Du coup, Paul évoque une autre forme d’expression
spirituelle : la prophétie. Il ne s'agit pas forcément de
prédire 1'avenir, c'est méme rarement le cas, mais de
s’'approprier pour aujourd’hui les vérités éternelles de la
foi : comment les Ecritures saintes qui révélent Dieu
viennent-elles nous parler aujourd’hui ? Cela prend en compte
p.ex. la prédication, mais aussi toutes les paroles que nous
échangeons : prieres, exhortations.. — tout ce qui rend la
parole de Dieu actuelle pour notre vie, pour moi mais aussi
pour les autres. Comme elle est censée étre compréhensible par
tous, la prophétie est plus appropriée pour le culte que le
parler en langues, parce qu’'elle prend en compte 1la
communauté, alors que le parler en langues touche seulement a
1’'individu — sauf si la priere ensuite est traduite pour que
les autres puissent s’y associer. Mais dans ce cas-la, si on
cherche a étre compris, pourquoi ne pas prier directement de
maniere intelligible ?

Au-dela de la question de telle ou telle forme de priere,
l’enjeu, c’est notre attitude lors du culte, a l'église : que
venons-nous chercher ? un havre de paix ? une respiration dans
la semaine ? une réflexion a méditer les prochains jours ? un
moment de louange exaltant qui dynamise notre foi ? Ce ne sont



pas de mauvaises raisons de venir au culte, mais ce ne sont
pas les seules ! ce ne sont méme pas les plus importantes. Le
culte, selon la Bible, est d’'abord une rencontre avec Dieu et
avec les autres, et si je vis le culte pour moi seul, je rate
tout l'intérét de 1'église, qui est de vivre l’amour de Dieu
ensemble.

= Une spiritualité équilibrée, en privé et en communauté

Si 1'on ne vient pas au culte uniquement pour ce que nous
allons y recevoir, mais pour vivre une rencontre avec Dieu et
avec les autres, cela implique que chacun nourrisse sa vie
spirituelle en dehors du culte. Paul cite sa propre
expérience : quand il est seul, il vit des temps d’'une
extraordinaire intimité avec Dieu — dans le parler en langues,
par des visions aussi.., mais quand il est en communauté, il ne
cherche pas la méme chose. ***

Cela parait évident, mais parfois nous attendons du culte
qu’il réponde a nos besoins, qu’il nous transporte vers Dieu,
mais du coup, nous sommes parfois décus ! parce que les chants
ne nous plaisaient pas, que la prédication ne concernait pas
notre situation, que nous aurions voulu tel silence, ou tel
rythme, ou tel style.. cela génere frustration, amertume, voire
un peu de colere envers cette église qui ne répond pas a nos
attentes.

Mais venir au culte, c’est comme aller manger chez des amis.
Si vous jelinez depuis une semaine, vous arrivez affamé, un peu
énervé, clairement carencé, et vous sautez sur le buffet
d’'apéritif, vous trépignez pendant que les autres parlent,
n'attendant qu’'une chose : 1le plat principal. Et voici
gu’arrive un plat que vous n’aimez pas trop.. Et ainsi de suite
— en rentrant, vous tempétez contre vos amis, qui ne savent
pas recevoir, qui perdent du temps, etc. En réalité, quand on
va chez des amis, certes on a faim, mais raisonnablement, et
on n'y va pas d’abord pour se nourrir ! on y va pour passer un
bon moment ensemble, pour prendre des nouvelles, pour se



confier, se soutenir ou débattre de sujets intéressants.

Venir a 1'église est un peu pareil : on vient, oui, avec des
attentes légitimes, mais on ne vient pas que pour soi, car le
culte n’est pas pour assouvir les besoins de chacun
individuellement, mais pour faire grandir 1’ensemble. Cela
suppose que nous avons d’autres occasions de laisser Dieu nous
nourrir, dans des temps personnels de priéere, de méditation
biblique, de réflexion sur ce que Dieu est pour moi. Par
exemple, telle personne se sentira vraiment proche de Dieu au
travers de longs moments de chants, ou de musique — telle
autre, en marchant dans la nature, ou dans un profond silence,
ou encore en servant des repas a des personnes en besoin. Si
1’on cherchait a tout faire pour tous, le culte serait vite
indigeste. En fait, dans la communauté, au travers des
différentes rencontres, on vise d’abord le partage
s’encourager, se consoler, et s’instruire les uns les autres.
Et paradoxalement, on ne peut vraiment profiter des temps en
communauté que si on soigne sa vie personnelle avec Dieu, de
la méme facon qu’on profitera du repas entre amis si on a
correctement mangé a midi.

Dans la solitude, nous expérimentons, de facon parfois
extraordinaire, la communion avec Dieu le tout Autre qui se
fait proche, le Créateur transcendant qui me tend la main —
cette exaltation, on la vit assez rarement en groupe ; et ce
n'est pas grave, ce n’'est pas cela que nous venons chercher au
culte. Parce que, ensemble, on vit autre chose, on expérimente
une autre réalité de Dieu, tout aussi sublime : la relation.
Dieu aime partager, et cela se reflete dans les relations avec
les autres, la communion, l’amour, le service mutuel : quand
on prie a deux ou trois, ou méme a 200, qu’'on partage
ensemble, qu’on agit, on golte alors a cette dimension d’un
Dieu multiple, varié, qui s'épanouit dans 1'échange et le
partage — et cela on ne peut le vivre qu’'avec les autres.

Conclusion



Pour vivre pleinement notre foi, nous avons besoin des temps
communautaires, et de temps ou nous sommes seuls avec Dieu.
Mais avec quel équilibre ? J'aimerais prendre pour conclure
1’image de la vie de couple. Aucun couple ne fait tout
ensemble, mais a 1l'inverse un couple qui ne ferait rien
ensemble ne serait plus vraiment un couple, mais deux
individus cohabitant sous le méme toit. Cela étant, chaque
couple a son propre systeme : certains passent trois quarts de
leur temps ensemble, d’autres un quart, sans que cela
n’empéche d’'étre un couple fort, uni, solidaire, et amoureux.
Cette souplesse s’applique a notre implication dans 1'église

que vous veniez seulement le dimanche ou cing fois dans la
semaine, c’'est selon ce qui vous convient ! Ce qui compte,
c’'est que vous ne viviez pas avec Dieu a moitié — soit que en
communauté, avec le risque de s’'affamer et de paradoxalement
tomber dans le piege de 1'égocentrisme en venant chercher ce
dont moi j’ai absolument besoin ; soit que tout seul, en se
privant alors de 1'expérience de la relation, par laquelle
Dieu se révele a nous, lorsque nous nous instruisons 1les uns
les autres, que nous nous encourageons les uns les autres et
gue nous nous consolons les uns les autres. Alors cherchons
Dieu dans 1’'intimité de la solitude comme dans les relations,
afin qu’il se révele a nous dans la richesse de ce qu’il est.

“Vous étes le corps du Christ
1" (1) Le role du culte

https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-role-du-culte
NB : Cette prédication est la premiere d’'une série qui
essayera de répondre aux « questions a l'ap6tre Paul » posées



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/08/vous-etes-le-corps-du-christ-1-le-role-du-culte/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/08/vous-etes-le-corps-du-christ-1-le-role-du-culte/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-role-du-culte

par les participants au week-end de rentrée de 1’Eglise
évangélique libre de Toulouse. Plusieurs questions touchaient
a la question du culte, et notamment la musique et les chants,
la place de la confession des péchés, la liberté qui doit étre
laissée a l'Esprit de Dieu.

Dans la terminologie protestante, le culte désigne le
rassemblement de 1'Eglise pour prier, chanter, écouter la
Parole de Dieu.. Or, il y a peu de textes dans le Nouveau
Testament qui donnent des instructions précises quant au
culte. On sait par le livre des Actes des apdtres que, des le
lendemain de la Pentecb6te, les chrétiens se réunissaient pour
prier et écouter 1’enseignement des apdtres. On a quelques
consignes de 1'ap6tre Paul dans la premiere épitre aux
Corinthiens, mais dans un contexte ou il fallait remettre un
peu d’'ordre dans le chaos qui semblait régner dans cette
Eglise. Et puis il y a deux textes, assez proches quant a leur
contenu, dans deux autres épitres de Paul. Je vous propose de
les lire et de les méditer ce matin.

Lectures bibliques : Ephésiens 5.18-20, Colossiens 3.15-17

I1 y aurait beaucoup a dire a partir de ces deux textes. A
commencer par le fait qu’il n'y a rien de contraignant quant a
la facon de vivre un culte. On peut étre fidele a ces textes
de bien des manieéres, avec différentes formes de spiritualité
communautaire, dans différentes traditions ecclésiales. Il n'y
a pas qu’'une seule facon de vivre un culte qui serait conforme
a la Bible..

Mais si on ne devait garder que quelques éléments
incontournables du culte, j’en proposerais trois : la
communauté, le Saint-Esprit et le ceur.

La communauté

On peut lire la Bible seul, on peut prier seul, on peut méme
chanter seul.. mais ce n’est pas un culte au sens ou on
1l’entend en général. Méme si on parle parfois de « culte



personnel ». Le culte, c’est une expression de piété
communautaire. Et elle est importante parce que dans la
perspective biblique, la foi n'est pas qu’'une affaire
personnelle et individuelle, elle a wune dimension
communautaire. On n’est pas chrétien tout seul, chacun fait
partie du corps du Christ.

Alors bien-sir, le culte est rendu a Dieu. Son but est de
glorifier le Seigneur : « Quoi que vous fassiez, en parole ou
en ecuvre, faites tout au nom du Seigneur Jésus, en rendant
grace par lui a Dieu, le Pere. » (Colossiens 3.17)

Mais quand on 1lit les instructions de 1'apbétre Paul dans nos
deux textes, l'accent tombe sur la dimension communautaire !
I1 s’'agit de dire ensemble des psaumes, de chanter ensemble a
Dieu. Le rassemblement doit manifester la réalité que nous
formons un seul corps en Christ. C’'est ce qui explique que la
musique, avec le chant, occupe une place centrale dans ces
textes bibliques. A cause de sa dimension communautaire !
Chanter, c’est prier ensemble, en méme temps, avec le mémes
paroles. C’est la voix du corps du Christ qui s’exprime.

Mais littéralement, Ephésiens 5.19 dit : « Parlez-vous les uns
aux autres par des psaumes, des hymnes, etc.. » Il ne s’agit
donc pas seulement de prier et chanter ensemble mais de le
faire les uns pour les autres.

Ca signifie donc que le choix des cantiques dans un culte est
important. Ils doivent nous parler, nous édifier. Et cela tant
au niveau de la musique que des paroles. Pour la musique, dans
cette optique, il est nécessaire qu’il y ait un
renouvellement, avec des musiques modernes, qui nous parlent
culturellement. Dans le respect bien-sir des golts divers.. I1
faut aussi que les cantiques aient des paroles qui ont du
sens. C’est vrai que la, on n'est pas toujours gatés.. et pas
seulement avec les nouveaux chants. Des fois, ca passe parce
qu’il y a la musique. Mais essayez un test redoutable : lisez
les paroles d'un cantique a haute voix, sans les chanter. Et



voyez ce que ca donne..

Mais 1l'exhortation a « se parler les uns aux autres » est
valable aussi pour la priére communautaire. Certes, en priant,
on parle a Dieu.. mais on parle aussi a ses freres et scurs
quand on prie a haute voix en public ! Evidemment, il ne
s'agit pas de régler ses comptes pendant une priere, ni de
déballer sa vie privée en public. Méme s’il faut aussi qu’il y
ait dans nos cultes l'occasion de confesser personnellement a
Dieu nos péchés, et susciter peut-étre une démarche de pardon
et de réconciliation a mettre en euvre dans notre vie.

Mais n’'avez-vous jamais été édifié par une priere au cours
d'un culte ? Peut-étre faudrait-il mieux les préparer ?
Pourquoi ne prépareriez-vous pas vos prieres avant de venir au
culte le dimanche matin ? Pour qu’elles honorent Dieu et
édifient les freres et securs..

La dimension communautaire du culte est donc essentielle. Et
on peut tres bien la manquer, y compris quand une église est
pleine. Si on vit le culte chacun pour soi devant Dieu, en
oubliant ses fréres et swmurs autour de soi. Mais 1’Eglise est
un corps et non une banque d’organes. Les organes sont liés
les uns aux autres pour former un corps vivants, pas mis les
uns a coté des autres dans un méme lieu. Et cela doit se voir
dans le rassemblement du culte !

Le Saint-Esprit

Le deuxieme incontournable du culte, c’est le Saint-Esprit. Il
en est un acteur indispensable. En Ephésiens 5, tout découle
du Saint-Esprit qui nous remplit. Littéralement, le texte
dit : « soyez remplis du Saint-Esprit, en disant ensemble des
psaumes.. et chantant et psalmodiant.. ». L’exhortation de base
c’'est d'étre rempli du Saint-Esprit et toutes les autres sont
des propositions relatives. Autrement dit, si on n’est pas
rempli du Saint-Esprit, tout le reste n’'a plus de sens.. C'est
pourquoi la priere d’'ouverture, au début de nos cultes, est



importante. Ce n’est pas juste pour la forme. Elle exprime la
nécessité de la présence de Dieu, par son Esprit, au milieu de
son peuple qui se réunit.

Si on est remplis du Saint-Esprit, alors nos chants, nos
prieres, ne seront pas seulement nos paroles mais les paroles
du Saint-Esprit lui-méme.. D'ailleurs Colossiens 3 ne parle pas
d’étre rempli du Saint-Esprit mais de la parole du Christ qui
doit habiter en nous dans toute sa richesse. Etre rempli du
Saint-Esprit, c’est étre habité par la parole du Christ.

Remarquez bien qu’ici il n'’est pas question d’un type de piété
plus que d’un autre. Pas besoin d’étre charismatique pour dire
que nous devons étre remplis du Saint-Esprit et que 1’Esprit
de Dieu doit animer et donner vie a nos cultes ! Ici se pose
bien-sir la question de la liberté de 1’Esprit. Il faut sans
doute laisser une part de spontanéité dans nos cultes pour la
laisser pleinement s'’exprimer. Mais étre spontané ne signifie
pas forcément étre inspiré ! De méme la liberté de 1'Esprit
c'est aussi de pouvoir agir en amont, dans la préparation.

Quoi qu’il en soit, sans le Saint-Esprit, un culte n'est
qu’une réunion entre chrétiens.. Mais Dieu n’est pas la. Et ce
n'est plus un culte. C’est un rassemblement humain, qui peut
étre tres sympathique voire méme enthousiaste. Mais sans la
présence et 1’'action de Dieu, ce n'est pas un culte.

Le ccur

Le troisieme incontournable que j'aimerais souligner, c’'est le
ceur. Notre ceur. « Chantez la louange du Seigneur de tout
votre ceur. » (Ep 5.19)« Remerciez Dieu de tout votre ceur »
(Col 3.16)

On ne parle pas ici des sentiments et des émotions. On parle
de 1’'implication personnelle. Ca induit aussi des émotions
mais pas seulement. Vivre un culte avec le ceur, c’'est le
vivre avec 1l'esprit en éveil, une écoute active, une
authenticité dans les paroles et les gestes, etc..



Quelle est notre attente, notre préparation ? Quand nous
venons au culte le dimanche, nous attendons-nous a rencontrer
Dieu, a entendre sa voix ? Pas seulement revoir des freres et
seurs, étre portés par une louange vivante, étre instruit par
la prédication de la Bible. Mais rencontrer Dieu. Ou pour
utiliser les expressions de nos textes, étre remplis du Saint-
Esprit et de la parole du Christ.

Vous aurez remarqué qu’'il n’'y a pratiquement que des
impératifs dans nos deux textes. Donc les choses ne se font
pas toute seule. Il faut y mettre du sien. Les chants peuvent
étre magnifiques, 1la prédication pertinente, 1’'ambiance
chaleureuse.. si vous n’'y mettez pas chacun tout votre ceur, ca
sera un culte qui ne vous concernera pas..

Si votre ceur n’est pas impliqué dans le culte, alors ce qui
s’y passera vous sera extérieur. Comme si les seuls acteurs
d’un culte étaient ceux qui sont sur l’estrade.. Si vous n'étes
pas acteurs du culte, en y participant de tout votre cecur,
alors vous en restez spectateurs.

Conclusion

La communauté, Dieu, le croyant. Le r6le du culte est de
permettre 1’articulation de ces trois dimensions de 1’Eglise.

Retirez la dimension communautaire et le culte n’est alors
qu’une parenthese dans la semaine ou chacun vient faire son
marché et repart chez lui avec ce qu’il a trouvé.. ou pas.

Retirez 1'Esprit de Dieu et le culte n’est alors guere plus
qgu’un rassemblement humain comme un autre, comme on participe
a un club ou une association.

Retirez l'implication personnelle, de tout ceur, de chacun et
le culte devient juste un spectacle, avec des acteurs ou des
chanteurs qui se produisent devant un public. Allez plut6t au
théatre ou au cinéma !



Vivons au contraire le culte comme 1’occasion d’expérimenter
L’Eglise comme corps du Christ. Un corps dans la diversité de
ses membres, par la dimension communautaire. Un corps vivant,
animé par le Saint-Esprit. Un corps ou chacun a son
importance, dans lequel chacun est acteur, de tout ceur.

Bénir..

https://soundcloud.com/eel-toulouse/benir

A 1la place (ou en complément !) des veux traditionnels de
bonne année et de bonne santé que vous avez sans doute déja
échangé depuis quelques heures (et vous allez continuer encore
guelques jours..), je vous propose ce matin de nous placer les
uns les autres sous la bénédiction de Dieu. Et nous pouvons le
faire grace au texte de 1’Ancien Testament qui nous est
proposé pour ce dimanche.

Lecture biblique : Nombres 6.22-27

Cette bénédiction sacerdotale était prononcée tous les jours
par les prétres, a la fin de leur office au temple. Et c’est
une priere qui est toujours tres importante dans le Judaisme
aujourd’hui. Elle est dite a la synagogue, mais aussi a la
maison, par les parents, tous les vendredis soirs, pour bénir
leurs enfants le jour de shabbat.

C'est d’ailleurs une formule liturgique que nous utilisons
aussi souvent dans nos cultes, comme formule de bénédiction
finale. D’'autant que ses trois parties peuvent évoquer pour
nous la dimension trinitaire..

En y regardant de pres, on constate que la formule est tres
travaillée d’un point de vue poétique. Elle est en effet


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/01/benir/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/benir

constituée de trois phrases de taille croissante. La premiere
est faite de 3 mots pour 15 lettres, la deuxieme de 5 mots
pour 20 lettres, la troisieme de 7 mots pour 25 lettres. Une
structure qui traduit un mouvement, une dynamique d’expansion,
comme la bénédiction de Dieu qui se répand et s’accroit. Elle
évoque une bénédiction de Dieu qui avance inexorablement et
que rien ne peut contrecarrer.

De plus, si on enleve les trois occurrences du mot SEIGNEUR
(Yahwé), il reste 12 mots.. comme le nombre des tribus
d’'Israél. Signe d’'une bénédiction du Seigneur pour 1’ensemble
de son peuple. Personne n'est oublié.

C'est passionnant de constater que si on n’en reste qu’a la
structure de cette formule, on a déja un enseignement sur la
bénédiction de Dieu. C’'est une bénédiction qui se répand
inexorablement pour tous ceux qui lui appartiennent. Et c’est
déja la une formidable promesse pour nous en ce début
d’année !

Mais pour aller plus loin, bien-s(r, il faut nous arréter sur
le contenu de cette triple formule. Chacune des phrases a le
SEIGNEUR comme sujet, suivi de deux verbes, le second
précisant ou développant le sens du premier : bénir et garder,
faire briller sa face et faire grace, lever sa face et donner
la paix.

Bénir et garder

La bénédiction de Dieu, dans 1le contexte de 1'Ancien
Testament, est associée en général a 1'abondance, 1la
fertilité, la prospérité a tous égards. Un peu comme dans les
Veux qu’'on s’échange a Nouvel An, ou on se souhaite
mutuellement une bonne année, une bonne santé et plein de
bonheur.. On pourrait en déduire, et certains le font
d’ailleurs, qu'étre béni c’est forcément étre riche, en bonne
santé et vivre dans 1’abondance.

Mais le fait que le verbe bénir soit associé des la premiere



phrase de cette formule au verbe garder donne une tonalité
plus nuancée a l’ensemble. Si le verbe bénir s'’accorde aux
temps d’abondance, le verbe garder convient particulierement
aux temps d'épreuves.

Plusieurs psaumes se font 1’écho de cette bénédiction
sacerdotale. Et notamment le Psaume 121 en ce qui concerne ce
verbe garder (il est utilisé 6 fois en 8 versets). Il s’ouvre
par cette question : « Je leve les yeux vers les montagnes,
d’ou me viendra la secours ? » Et la réponse est bien-sir le
Seigneur : « Il ne sommeille ni ne dort, celui qui garde
Israél » (v.4).

Autrement dit, la bénédiction de Dieu est pour les bons et les
mauvais jours : il nous bénit et il nous garde. Etre gardé par
Dieu, dans les temps heureux, c’est étre au bénéfice de son
abondance. Etre gardé par Dieu, dans les temps sombres, c’est
recevoir les forces pour traverser l'épreuve, la joie dans les
difficultés, la paix face a l’'adversité. Dans les deux cas,
c'est bien une bénédiction !

Quoi que nous réserve l'année qui s’'ouvre devant nous, dans la
joie ou dans 1'épreuve, nous pouvons fermement espérer en la
bénédiction de Dieu, qui sera appropriée a ce que nous
traverserons.

Bénir et faire grace

La deuxieme phrase débute par une expression figurée : « Que
le SEIGNEUR fasse briller sa face sur toi. ». C’est comme si
le Seigneur avait un visage éclatant et que, par sa présence,
il illuminait notre vie. Ou comme si le sourire de Dieu
illuminait son visage et nous rassurait quant a ses intentions
envers nous. Car elles sont toute positive et pleines de bonté
a notre égard. Ce que confirme le deuxieme verbe de 1la
phrase : faire grace.

La grace, c’est un don gratuit, immérité. Un cadeau.. une
notion que nous comprenons bien en ce temps de fétes. Elle est



forcément accordée par quelqu’un qui occupe une position
supérieure, en faveur de quelqu’un qui n’'a aucun droit a la
réclamer. C’est bien notre position devant Dieu..

Et cela signifie que la bénédiction, au moins dans son sens
fort, vient de Dieu seul. Jamais de nous. Nous ne sommes pas
supérieurs a nos semblables ! Nous pouvons bien-s(ir demander
la bénédiction de Dieu pour les autres, ou méme pour soi. Mais
la bénédiction vient de Dieu seul. C’est un cadeau de sa
grace. Dans notre texte, quand Dieu dit a Aaron et ses fils

« c'est ainsi que vous bénirez les Israélites », il dit en
fait que c’'est ainsi que lui, il bénira son peuple, par
l’'intermédiaire de ses prétres. C'est d'ailleurs ce que dit le
verset 27 : « Ainsi ils placeront mon nom sur les Israélites,
et je les bénirai. »

Je ne suis pas tres a l’'aise avec ces chrétiens qui bénissent
les autres, comme s’ils avaient a leur disposition un dose de
bénédiction qu’ils pouvaient dispenser autour d’eux. Et bien-
sGr, quand il s’agit de bénir des objets ou des lieux, je suis
encore plus mal a l'aise !

I1 faut souligner que si la bénédiction de Dieu est une grace,
alors elle n’est pas un di. Jamais. Ca ne veut pas dire pour
autant qu’elle soit hypothétique ! Elle nous est promise, par
un Dieu qui nous est favorable. C’'était déja vrai au temps de
L’Ancien Testament. Ca l’est encore plus depuis la venue, la
mort et la résurrection de Jésus-Christ. La lumiere sur le
visage de Dieu est la méme qui a éclaté du tombeau vide.

Recevoir toute bénédiction de Dieu comme un cadeau et non un
di, c’est savoir accueillir les cadeaux de Dieu comme des
signes de son amour. Et ca fait du bien !

Bénir et donner la paix

La troisieme phrase aussi utilise une expression figurée
« Que le SEIGNEUR leve sa face vers toi. ». La TOB traduit
« qu'il porte sur toit son regard. » et la version Parole de



Vie propose « qu’'il te regarde avec bonté. »

Cette expression imagée n’est utilisée qu’'ici pour Dieu. Mais
ailleurs dans l’Ancien Testament, quand Dieu « cache sa face »
c’'est qu’il est en colere. Il se cache, il s’en va.. Ici, c'est
l'inverse, il leéve sa face, il se montre présent et se
manifeste favorablement. Et il donne la paix..

On est bien dans le prolongement de la phrase précédente.
L'insistance tombait sur 1l’initiative de Dieu dans 1la
bénédiction : il fait grace, il l’accorde comme un cadeau.
L’insistance ici tombe plus sur les effets de la bénédiction
de Dieu : elle procure la paix.

La paix, dans la Bible, c’est bien plus que 1l'absence de
conflit. La paix (shalom) est une plénitude ! C’est la paix de
la réconciliation (en particulier avec Dieu), la paix du
repos, de la sécurité, de 1l'espérance, de 1’'harmonie, du bien-
étre.. Elle est 1’accomplissement du projet de Dieu, une des
marques du Royaume qui vient : la paix est omniprésente chez
les prophetes pour décrire la Création réconciliée avec Dieu,
a la fin des jours.

La paix que Dieu donne est la plénitude de sa présence dans
notre vie. Il leve sa face vers nous : que peut-il nous
arriver ?

Conclusion

Que le SEIGNEUR te bénisse et te garde !

Que le SEIGNEUR fasse briller sa face sur toi et t’accorde sa
grace !

Que le SEIGNEUR leve sa face vers toi et te donne la paix !

Que pouvons-nous souhaiter de plus qu’une telle bénédiction de
Dieu pour cette année qui s’ouvre devant nous ?

Mais posons nous une question complémentaire : comment étre,
en 2017, non seulement au bénéfice de la bénédiction de Dieu



mais aussi des instruments de bénédiction pour les autres ?

Sans doute pouvons-nous nous inspirer de ces trois verbes pour
qu’'ils orientent 1la facon dont nous envisagerons nos
relations. Prenons-le comme une bonne résolution ! Cherchons a
garder, protéger et prendre soin ; soyons préts a faire grace,
pardonner, restaurer ; poursuivons la paix, travaillons a la
réconciliation.

En un mot, efforcons-nous de faire aux autres ce que Dieu a
fait pour nous. Soyons en bénédiction pour les autres comme
nous sommes au bénéfice de la bénédiction de Dieu.

Faire 1’expérience de Dieu

https://soundcloud.com/eel-toulouse/sons-de-dimanche-matin

Lecture biblique: 1 Jean 1.1-4

Il n'en revient toujours pas. Méme 1la, devant son bureau,
apres des années, des décennies, il n’'en revient pas. Il 1'a
vu ! Entendu, touché, avec ses mains ! vu avec ses yeux ! Il
1’a vu ! et il n'en revient toujours pas.. malgré le temps
passé depuis le départ de Jésus, malgré des années de
prédications, d’'implantation d’églises, de persécutions aussi,
Jean est encore bouleversé par cette bonne nouvelle : la vie
(la vie 1), 1'éterniteé, Dieu, l'inexprimable,
1’indéfinissable, 1’'invisible, est entré dans le monde, et il
1'a entendu, vu, touché !

Jean a expérimenté Dieu, et ca a bouleversé sa vie.

Apres tant d’années, au moment de parler du Christ, Jean
ressent toujours le méme enthousiasme, la méme joie, la méme
effervescence — comme tous ceux qui ont rencontré Jésus et ont


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/12/27/faire-lexperience-de-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sons-de-dimanche-matin

compris qu'il était « plus », plus qu’un homme, plus qu’un
prophete, plus qu’un sage : des le début, Marie, Elizabeth et
L’enfant dans son ventre qui tressaille d’allégresse, Joseph,
les bergers et les mages, Anne la prophétesse et le vieux
Siméon ; et aussi plus tard les premiers disciples (tel André
a son frere Simon : Nous avons trouvé le Messie !) ou la femme
samaritaine, qui court dire a tout le village qu’elle a
rencontré au puits celui qui donne la vie.. et les apdtres, les
premiers chrétiens : la liste de ceux que l'expérience de Dieu
a bouleversés est longue..

On pourrait croire que cette joie s’atténue avec le temps, que
c’'était 1'’excitation du moment, 1la nouveauté, le buzz, mais
Jean, des décennies plus tard, loin d’étre blasé, est toujours
aussi bouleversé quand il parle de Jésus.

- Témoin de 1’indescriptible

Jean est bouleversé parce qu’'il a été témoin de
L’indescriptible : ce qui était des le commencement, des avant
le monde, avant les étoiles et les dinosaures.. ce qui était
avec Dieu, ce qui est Dieu depuis toujours, ce qui est la vie
— comment le décrire ? — est entré dans nos vies, dans notre
tissu humain. Cela s'est manifesté, s’est présenté a nos sens.
Cela est rentré dans les réalités du quotidien, irruption de
L'éternel dans le temporel — Dieu n’est pas abstrait, au-
dessus, loin : il s'’est fait concret, chair et sang, proche, a
notre hauteur..

Je dis cela, parce que Jean dit « cela » (ce que nous avons vu
etc. et non pas « celui »), car en Jésus il y a plus qu’'une
personne humaine, il y a de l’'indéfinissable, de 1'éternel.
Devant le Christ, homme et bien plus qu’un homme, nos cadres
de pensée explosent, nos mots touchent leurs limites
1'infini est entré dans le fini, le créateur s’est fait
créature, le peintre s'est fait tableau — il y a de quoi étre
bouleversé !



C'est impensable, et pourtant c’est réel : Jean est la pour en
témoigner. Avec d’'autres, il a vu le Christ marcher sur les
eaux, gquérir les 1lépreux, arréter la tempéte, multiplier les
pains et transformer 1’eau en vin, il 1’a vu mort et vivant a
nouveau, traverser les murs et s’'élever dans les airs.

Ces expériences contredisent le bon sens et bousculent la
logique, et pourtant elles sont la, réelles, étalées sur 3
ans, devant des centaines de témoins de toutes origines — ces
expériences concretes, Jean est bien obligé de les croire ! Et
la seule explication, la seule qui tienne, c’est celle que
Jésus a donné de lui-méme : fils des hommes, il est aussi fils
de Dieu. En lui, Dieu s'’est fait homme — il est entré dans nos
vies.

- Une expérience qui se partage

On comprend bien que Jean soit bouillonnant : il a touché
Dieu ! Et cela le bouleverse tellement que malgré les
difficultés et le risque de persécution, Jean ne peut que
proclamer, annoncer, partager ce dont il a été témoin.
L’expérience de rencontrer Dieu en Jésus était si forte — est
si forte ! parce que maintenant que Jésus n’est plus sur
terre, Dieu ne s'est pas éloigné, Jean n'est pas abandonné
mais il vit la présence de Dieu tous les jours, par la foi.

Cette expérience, Jean ne peut pas la garder pour lui — il a
préché, il a implanté des églises, et il continue,
inlassablement, de transmettre ce message qui fait vivre
Dieu est accessible, il est entré dans nos vies.

La vie avec Dieu ne se garde pas pour nous, mais elle nous
lance dans une dynamique, vers les autres. Autrement dit, un
chrétien est forcément témoin.

C’est souvent un sujet de culpabilité pour nous, pour moi en
tout cas, car on a souvent du mal a parler de cette bonne
nouvelle qu’est Jésus, par peur de dire des bétises, de passer
pour un illuminé ou encore de récolter mépris et moqueries.



Parfois on pense aussi que c’est une question privée.

Mais si on revient a 1'’essentiel, a 1’énormité qu’est le
Christ, cet homme a qui j’'ai donné ma vie parce que je pense
qu’il est Dieu, alors il vaut la peine que je partage avec
d'autres cette extraordinaire nouvelle. Faire et refaire
l’expérience de Dieu, par la foi, seul ou avec d’autres, en
nous replongeant dans la Bible, en mettant a part du temps
pour prier — comme une priorité dans nos agendas bien chargés
-, en décryptant la présence de Dieu dans notre quotidien..
redécouvrir Dieu dans notre vie. Nous avons tous besoin,
régulierement, de revenir a Dieu, pour étre tellement remplis
de sa vie et de sa présence que c¢a déborde — peu importe
comment, par des gestes, des paroles, une attitude, mais que
ca déborde.

Mais Jean donne 1l’'impression que ca marche aussi dans l'autre
sens : témoigner, a rendre compte de notre foi, de notre
expérience, sans jugement ni dogmatisme, simplement ce que
nous vivons avec Dieu, va nous aider a reprendre conscience de
la puissance de Dieu dans notre vie. Raconter pour mieux
expérimenter. Vous savez, c’est comme les couples : quand on
raconte ou qu’on se redit son histoire, comment on est tombé
amoureux, la fameuse demande en mariage, comment on a surmonté
telle épreuve, notre amour en est renforcé, fortifié,
renouvelé. Avec Dieu c’est pareil : en partageant ce que nous
avons recu, la valeur du don de Dieu se dévoile a nouveau.

Ainsi, se rapprocher de Dieu nous lance dans une dynamique de
témoignage et de partage, mais partager nous rapproche aussi
de Dieu : le mouvement se nourrit lui-méme et nous permet
d’entrer plus profondément dans la joie de Dieu.

- De la joie a la joie

En effet, Jésus fait entrer Dieu dans nos vies pour nous faire
entrer dans la joie de Dieu, qui existe depuis toujours et
pour toujours.



Prenons un peu de recul : Dieu, des le commencement, était
heureux, épanoui, réjoui, il était bien. Et puis 1’amour a
débordé, Dieu a voulu associer d’autres a sa joie — car la
joie ne se garde pas pour soi. Et il a créé le monde, pour
faire entrer d’'autres étres dans sa joie. Apres la création,
Dieu se repose et partage sa joie avec le monde nouveau-né.
Oui mais voila, une breche a fissuré cette harmonie, et
L’homme s’est engouffré dedans, perdant tout. En Jésus, Dieu
comble cette breche et tend a nouveau la main pour ramener
L’humanité et le monde dans sa joie parfaite. I1 va tres loin,
puisqu’il scelle en lui-méme, en son identité, 1’alliance
entre 1’homme et lui — plus jamais 1l’homme ne pourra se
dissocier de Dieu, car Dieu, en Jésus-Christ, a revétu
1’humanité, pour toujours, pour une joie éternelle.

C'est ce mouvement que suit Jean : sa joie de connaitre le
Christ déborde jusqu’aux autres, pour que lui et eux soient
dans la méme joie, la joie d'expérimenter le Dieu qui fait
vivre. Certes, aujourd’hui, la joie n'’est pas encore complete,
il reste tant de souffrances et de difficultés, mais Dieu
promet d’établir un monde entierement gouverné par sa justice
et sa paix. Pour 1’instant, nous pouvons déja vivre 1l’amour de
Dieu qui déborde et nous tourne vers les autres — et c’est la
qu’intervient 1'église : nous vivons la présence de Dieu en
présence des autres, nous vivons la joie de Dieu en 1la
partageant avec d’autres. Nous vivons un avant-gol(t de cette
joie éternelle que nous éprouverons ensemble, avec Dieu, et
avec les autres.

Conclusion

Jésus, Emmanuel — Dieu avec nous, est né il y a bien 2000 ans.
I1 a fait exploser nos cadres, bouleversé nos vies, pour nous
remplir de sa vie, une vie généreuse, joyeuse, qui déborde et
inclut les autres. Que « Dieu avec nous » nous rende « avec
Dieu » et « avec les autres », pour que nous fassions
l'expérience, avec toujours de plus de force, de
l’indescriptible amour de Dieu pour nous, qui est entré dans



nos vies pour nous faire entrer dans sa joie.



