Recevoir les miracles

https://soundcloud.com/eel-toulouse/croire-au-miracle

« J'ai 35 ans, mais j’'ai l’'impression d’en avoir le double. Ma
vie est terriblement difficile en ce moment ! Il y a quatre
jours, mon mari est mort, et il m'a laissée avec une maison et
deux petits a gérer. Vous savez, je ne travaille pas, ma
famille est loin, je suis franchement démunie. Au milieu de ma
peine, j'ai tellement de soucis ! Et ce matin, j’'ai recu une
visite qui m’a glacé le sang : l’'an dernier, nous avons eu une
mauvaise récolte, et du coup nous avons d0 emprunter de
L’argent pour nous nourrir. Nous pensions rembourser cette
année, si le climat était propice, mais les fortes chaleurs
nous ont obligé a emprunter une deuxieme fois, a un commercant
qui n'était pas touché par la sécheresse. Mais maintenant que
mon mari est mort, il réclame le paiement de mes dettes ! il a
méme menacé de prendre mes deux garcons, mes deux petits, pour
les faire travailler et rembourser notre dette. Je suis
désespérée.. Au fond du trou. Il me reste peut-étre un
recours : je vais aller voir Elisée, le prophete qui était
dans le méme groupe que mon mari. Il était proche du grand
prophete Elie, peut-étre qu’il pourra m'aider. »

Lecture biblique: 2 Rois 4.1-7

1Un jour, une veuve vient trouver Elisée. Son mari faisait
partie d’un groupe de prophétes. Elle supplie Elisée en
disant : « Mon mari est mort. Tu le sais, 1l respectait le
SEIGNEUR. 0Or, l’homme a qui nous avons emprunté de l’argent
est venu me demander mes deux enfants. Il veut en faire ses
esclaves. »

2Elisée lui dit : « Qu’est-ce que je peux faire pour toi ?
Dis-moi ce que tu as chez toi. » La femme répond : « Je n’ai
rien du tout. Il me reste seulement un peu d’huile pour me
parfumer. »

3Elisée lui dit : « Va donc demander des récipients vides chez
tes voisines. Tu en demanderas beaucoup.

4Quand tu seras rentrée chez toi avec tes enfants, ferme bien


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/07/04/recevoir-les-miracles/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/croire-au-miracle
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/1/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/2/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/3/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/4/PDV

la porte. Ensuite, tu verseras de l’huile dans tous ces
récipients et tu mettras de co6té ceux qui seront pleins. »

5La femme quitte Elisée. Quand elle est chez elle avec ses
enfants, elle ferme la porte. Ses fils lui présentent les
récipients, et elle les remplit.

6Quand les récipients sont pleins, elle dit a l’un de ses
enfants : « Donne-moi encore un récipient. » Mais il répond :
« Il n'y en a plus. » Alors 1l’huile s’arréte de couler.

7/La femme va raconter a Elisée ce qui vient d’arriver. Le
prophéete lui dit : « Va vendre cette huile et rembourse ta
dette. L’argent qui te restera vous permettra de vivre, toi et
tes fils. »

En ce début de mois de juillet, je commence une série, comme
nous avons 1l'habitude de le faire pendant 1'été, consacrée
cette année a des épisodes autour du prophete Elisée, que 1’'on
trouve dans le deuxieme livre des Rois (2 R 2-13). Elisée,
comme Elie, son prédécesseur et maitre, exerce son ministere
dans un contexte tres dur. Nous sommes aux environs de 850-800
av. JC, et ca fait un peu plus d’'un siecle que le royaume
d'Israél s’est divisé en 2, au nord et au sud. Depuis, il y a
une sorte d’engrenage, avec des rois de plus en plus sourds a
Dieu, en particulier au Nord, la ou Elie puis Elisée exercent.
Dans un pays ou sur le plan politique — les rois — et sur le
plan religieux — les prétres — tous sont corrompus, et
trahissent allegrement leur alliance avec Dieu, comment Dieu
peut-il montrer sa fidélité, sa présence ? Il le fait en
passant par les quelques prophetes qui lui sont encore
fideles, et qui vont devenir les catalyseurs de 1l’'action de
Dieu. D’'ou 1’importance d’'Elie et Elisée dans ces annales sur
les rois d’'Israéel.

1) La foi, au jour le jour

Evidemment, ce qui est au centre de ce récit, c’est le
miracle ! La puissance de Dieu qui vient au secours des plus
démunis. A 1’époque, les veuves, les orphelins, sont parmi les
plus fragiles sur le plan social, et il n’est pas étonnant
qu'ils soient vite dans 1'impasse. Par 1'intermédiaire
d’'Elisée, cette veuve et ses enfants échappent a la perte de


http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/5/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/6/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/4/7/PDV

leurs biens voire de la liberté, avec l1'esclavage, mais en
plus ils recoivent de quoi vivre longtemps.

Mais arrétons-nous sur la foi de la veuve. Est-ce que vous
avez remarqué sa docilité ? Elle présente sa situation
désespérée a Elisée, dans l’'urgence, et lui, il lui demande
d’aller chercher des récipients. Il lui donne des instructions
précises, qu’elle respecte scrupuleusement et sans poser de
question. C’est d’autant plus étonnant qu’Elisée n’est pas
responsable depuis longtemps, et qu’il est encore en train de
prouver qu’il est vraiment prophete de 1'Eternel, du vrai
Dieu. Nous, a sa place, on aurait quand méme demandé des
précisions, mais elle, elle y va. Je ne dis pas qu’'il faille
obéir sans réfléchir a ce que dit le pasteur ( !), mais cette
femme nous donne un exemple de ce que peut étre la foi.

Manifestement, elle reconnait dans 1les paroles d’'Elisée
quelque chose qui vient de Dieu, et elle s’y accroche. Elle
s’y accroche maintenant, sans savoir de quoi sera fait demain,
sans savoir ou c¢a va 1’emmener. Quand elle expose sa situation
a Elisée, on ne sait pas ce qu’elle attend : une offrande/
aumbne, qu’un des prophetes aille parler avec le créancier
pour négocier la dette ?.. mais probablement pas un miracle !
Donc une foi exemplaire, qui avance pas a pas, Ssans savoir de
quoi l’avenir sera fait — et cette qualité-la est essentielle
dans la foi. Faire confiance, a Dieu, c'est accepter de ne pas
tout savoir, mais de croire que sur notre chemin, encore
inconnu, Dieu sera présent et agira.

Et Dieu a agi ! Il a multiplié, il a fait déborder sa grace —
ici de maniere miraculeuse, spectaculaire, mais bien souvent
dans notre vie, de maniere discrete mais décisive : une offre
d’emploi, une guérison, une rencontre, ou encore la paix dans
la difficulté ! 1la réconciliation au milieu du conflit ! Dieu
fait déborder sa grace, aujourd’hui, comme hier, et c’est ca
qui motive notre confiance aujourd’hui, au jour le jour.

2) Dieu agit pour et avec nous



Dans ce miracle (ailleurs ca peut étre différent), Dieu
utilise ce que la veuve possede « Qu’est-ce que tu as ? Un
reste de parfum ». On est tous d’accord que le miracle ne
dépend pas de ce qui est la, mais de celui qui fait - le
miracle ne vient pas du reste de parfum mais de Dieu ! Cela
dit, je comprends ce fond de parfum comme un rappel que Dieu
agit la plupart du temps avec ce qu’on a, aussi petit soit-il.
I1T n’'intervient pas sans nous, comme si nous étions passifs,
spectateurs, récepteurs anesthésiés — non, il nous implique !

Quand Jésus a nourri des milliers de gens, il a utilisé le peu
qui était la, 5 pains, 2 poissons. Dieu nous implique dans son
miracle, personnellement, avec ce que nous sommes. On retrouve
la méme dynamique dans le salut, non plus seulement du corps,
mais total, que Jésus nous offre : il prend notre culpabilité
en mourant sur la croix, il ressuscite, victorieux, innocent
et juste, triomphant du mal, prince du salut — mais si nous
n’'apportons pas notre petit et faible « oui, je crois », rien
ne se passe. Quand Jésus envoie ensuite son Esprit dans le
croyant pour le remplir de sa vie et le transformer, si nous
n’'apportons notre petit et faible « s'il te plait, change-
moi », peu se passe. Les miracles ne dépendent pas de ce que
nous avons, l'action de Dieu ne repose pas sur notre puissance
— et pourtant, Dieu nous implique // parce qu’'il veut étre en
relation avec nous. Dieu n’agit pas que pour nous, il agit
avec nous, il nous rend partenaires de son salut (quelle
dignité !) partenaires de son salut, pour le grand salut de
1’ame, avec notre faible « oui » comme pour les portes qui
s’ouvrent au quotidien, avec notre faible priere ou notre
engagement parfois minime. Mais Dieu agit avec nous, parce
qu’il nous aime et nous respecte.

3) Notre role dans le miracle

Cette histoire nous parle de Dieu, de ses miracles, d’Elisée
qui se montre fiable dans ses prophéties puisqu’elles
s’accomplissent, de la foi de la veuve, sa confiance méme
quand elle ne maitrise pas tout. Mais je trouve autre chose



dans ce récit : un exemple de fraternité. La fraternité, c’est
une des marques de 1’'église, mais nous sommes parfois démunis
dans ce domaine, cO0té matériel mais aussi moral, spirituel.
Comment vivre a plusieurs le miracle ? Le texte nous donne
trois reperes.

1) La veuve expose sa situation. Elle en parle ! On a le droit
de parler de ses problemes ! Personne n’'est censé étre le
grand vainqueur qui réussit tout sans jamais faillir ou
douter. On a le droit de demander de 1l'aide, ou du soutien.

Mais remarquez que la veuve reste assez sobre : elle dit ce
qu’'elle vit, mais elle n’'impose pas a Elisée de faire telle ou
telle chose. Elle parle, puis elle passe la parole [image
ballon qu’on passe] et elle écoute de ce qu’'Elisée va dire.
Elle est vraiment dans 1’équilibre — ni « je serre les dents,
je ronge mon frein, et dans 5 ans j’ai un ulcere », ni « j'ai
ce probleme, c’est le tien maintenant, résous-le ». Parfois on
a peur de s'exprimer parce qu’'on craint de trop faire peser
sur l'autre, mais la veuve a trouvé le bon positionnement
confier sans écraser.

2) En réponse, Elisée la responsabilise. Vous avez remarqué
qu’il ne fait rien ! Il donne deux-trois consignes et c’est
tout. C’est elle qui est responsable de sa vie, et ce n’'est
pas a Elisée de résoudre ses problemes ou de gérer sa vie.
Elle n'est pas un bébé, mais une adulte, et c’est a elle de
décider ce qu’elle va mettre en pratique.

C’'est central pour nous : souvent, quand quelqu’un nous confie
ses problemes, on est tentés de régler sa vie, mais ce n'est
pas notre place. On peut vite s’épuiser, voire se perdre, si
on essaye de « sauver » l’'autre, de gérer sa vie a sa place.

3) Cela dit, Elisée ne la laisse pas toute seule. Déja il
donne des conseils, et il recommande qu’elle s’appuie sur ses
voisines. Alors préter un récipient, c¢a nous parait peu, mais
a L’'époque les gens avaient moins de matériel domestique ! Il



ne faut pas surinterpréter le texte, mais je suis frappée
qu’'Elisée 1l'encourage a solliciter les autres méme si ce n’est
pas grand-chose.

Nous ne sauverons pas les autres — Dieu seul le peut, et il le
fait en partenariat avec la personne, dans le secret d’'une
chambre fermée. Mais, nous pouvons quand méme étre
solidaires : donner de notre temps, écouter, prier,
accompagner, éventuellement aider, donner. Nous aussi, nous
pouvons participer aux miracles que vivent les autres, a notre
place, par fraternité.

Conclusion

En conclusion, j’'aimerais vous laisser une image qui illustre
comment Dieu a agi pour la veuve. Elle était en train de se
noyer.. et Dieu 1’'a sauvée ! Il est descendu de son
hélicoptéere, a lancé une corde pour la remonter. Mais ce n'est
pas tout : la veuve a tendu les bras, avant méme de voir la
corde, elle a tendu les bras vers Dieu. Mais ce n'est pas
tout : ceux qui l'entouraient ont appelé Dieu a 1'aide, ils
ont lancé des bouées, peut-étre des encouragements..

Alors ce texte n’est pas le modele d’'action de Dieu par
excellence, ce n'est qu'un exemple de la maniere dont Dieu a
agi pour cette femme — parfois, il agit autrement. Mais ce
récit nous rappelle une vérité inébranlable : Dieu prend soin
de nous. Dieu nous aime. Dieu veut intervenir pour nous, et
avec nous. Il nous implique dans ses miracles, par la priere
et l’action, que ce soit en notre faveur ou en faveur des
autres. Il nous fait passer dans les coulisses de son amour,
de sa puissance, et nous rend partenaires de son action dans
le monde. Alors osons approcher Dieu avec le peu que nous
sommes, le peu que nous avons, osons approcher avec foi, en
sachant qu’il fera des miracles !



Au grand jour et sur les
toits !

Lecture biblique : Matthieu 10.26-33

Précisons d'abord le contexte de ces paroles. Elles font
partie du discours de Jésus a ses disciples, au moment ou il
les choisit. Il les envoie et les avertit : « Je vous envoie
comme des brebis au milieu des loups. » Il leur dit qu’'ils
vont subir des persécutions, qu’ils seront traduits devant les
tribunaux et qu’'ils seront hais a cause de leur foi. Bref, ce
n'est pas vraiment encourageant comme tableau.. Et c’est apres
tout cela que Jésus leur dit ces paroles : « Ne les craignez
donc pas !»

Jésus se veut donc rassurant pour ses disciples.. Méme si son
discours est fait de contrastes, ou les affirmations semblent
parfois presque se contredire. Ainsi Jésus dit que les gens
vont les persécuter.. mais qu’'il ne faut pas avoir peur d’eux.
I1 dit qu’'il faut craindre Dieu qui peut nous faire périr dans
la géhenne.. mais qu’en méme temps Dieu est prévenant jusqu’a
connaitre le nombre de nos cheveux. Jésus ne nous reniera pas
si on ne le renie pas.. mais il nous reniera si on le renie !

En fait, on pourrait se demander si ces paroles sont vraiment
rassurantes ! Ceci dit, c’est quand méme bien 1’intention de
Jésus si on en croit sa premiére exhortation : « Ne les
craignez pas ! », qu’il répete au verset 31 : « Soyez donc
sans crainte. »

On pourrait reformuler les paroles de Jésus ainsi : Nous ne
devons pas craindre les hommes. Ils peuvent peut-étre
atteindre notre corps mais notre ame leur est inaccessible. Le
seul que nous devrions craindre, c’est Dieu car lui peut nous


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/06/25/au-grand-jour-et-sur-les-toits/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/06/25/au-grand-jour-et-sur-les-toits/

tuer corps et ame. Mais Dieu est prévenant, il nous aime et
connait jusqu’au nombre de nos cheveux.. Nous pouvons étre sans
crainte devant lui ! Confessons donc le Christ publiquement !

Ou encore plus court : N'ayons pas peur de proclamer
publiquement le Christ !

N’ayons pas peur

I1 faut le dire : vu ce que Jésus venait de dire a ses
disciples, ces derniers avaient de quoi avoir peur ! N’est-il
pas légitime de craindre ceux qui vous persécutent, qui
cherchent a vous nuire et vous haissent ? Jésus ne nie pas
qu’'ils puissent représenter un danger pour ses disciples. Ils
peuvent « tuer le corps », ce qui n’est quand méme pas rien !
Mais Jésus relativise méme cela, avec deux arguments

Ils ne peuvent pas « tuer notre ame », c’est-a-dire notre vie
véritable qui est en Dieu. Si le corps est atteint, c’est dans
cette vie-ci. Notre vie éternelle, elle, est en Dieu et aucun
homme ne peut y porter atteinte.

Dieu prend soin de nous, il est prévenant jusqu’a connaitre le
nombre de nos cheveux. Cela signifie qu’il ne souhaite pas que
nous souffrions, qu’il prendra soin de nous mais que si nous
devons souffrir, il sera a nos cotés.

Et pourtant, nous avons peur.. Nous avons peur de répéter en
plein jour ce que le Seigneur nous dit tout bas. Nous avons
peur de crier sur les places. Nous avons parfois peur de nous
afficher comme chrétien, aujourd’hui encore. Nous vivons au
quotidien comme des croyants incognito.

Vous me direz : ouli mais ce n'est pas facile en France, avec
la laicité, la méfiance envers la religion, le terrorisme,
etc.. OK, c’est vrai. Mais vous pensez que c’'était plus facile
au temps de Jésus ? Et Jésus n’a jamais dit que ce serait
facile ! Il a méme dit le contraire.. Je suis frappé de voir
combien Dieu donne courage et force a ceux de nos freres et
seurs chrétiens qui vivent dans des contextes de persécutions



a cause de leur foi. Ils sont des exemples pour nous.

Pour eux comme pour nous, Jésus nous redit ces paroles
adressées a ses disciples : « Ne les craignez pas ! »

Mais le verset 33 est difficile a entendre.. Vraiment, Jésus
pourrait nous renier ? Il me semble que la parole de Jésus ici
doit étre entendue comme celle qui précede ou il dit a ses
disciples que s’'il y a quelqu’un a craindre, ce ne sont pas
les hommes mais Dieu seul ! S'il y a quelqu’un a qui rester
fidele jusqu’au bout, quelle que soit l'adversité, c’est bien
Jésus-Christ. Lui qui a été jusqu’'au bout de sa mission pour
nous ! Jésus nous invite au courage de la foi.

Et puis on a aussi un exemple de triple reniement dans les
évangiles, avec l'ap6tre Pierre. Et Jésus ne 1'a pas renié
pour autant. Ca ne veut pas dire que c’est une parole en l'air
de la part de Jésus ici. Mais elle nous pose la question
comment restons-nous fidele au Christ dans l’adversité ?

Je ne sais pas si vous avez vu « Silence », le film de Martin
Scorsese sorti en début d’'année au cinéma. C’est exactement un
des sujets du film qui raconte 1'histoire de deux prétres
jésuites, au XVIIe siecle, qui se rendent au Japon pour
retrouver leur mentor dont on dit qu’il aurait renié sa foi.
Ils découvrent un pays ou le christianisme est devenu illégal
et ses fideles persécutés, obligés de vivre leur foi caché. Le
film pose notamment la question de la foi face a
l'inquisition : faut-il y céder tout en gardant une foi
intérieure cachée ou faut-il rester fidele quoi qu’il en
colte ? Vraiment, je suis sorti ébranlé de ce film, interpellé
quant a ma foi et la facon de la vivre ou non publiquement.

Proclamons le Christ

« Ce que je vous dis dans l’'ombre, dites-le au grand jour ; ce
qgue vous entendez dans le creux de l'oreille, proclamez-le sur
les terrasses » (v.27)



Au lieu des « terrasses », on pourrait dire : « sur les
toits » puisqu’il s’agit des toits en terrasse des maisons de
1’époque. Il s’'agit donc de dire 1’Evangile au grand jour et
le proclamer sur les toits !

Ca me rappelle un peu 1l’exhortation de Jésus, dans le Sermon
sur la Montagne, a étre lumiere du monde. On ne met pas une
lampe sous un seau.. on la met bien en évidence pour qu’elle
brille aux yeux de tous. Ici, briller, c’est proclamer bien
haut le Christ.

Et Jésus enfonce le clou aux versets 32-33 en invitant ses
disciples a se déclarer publiquement pour le Christ. Il le
fait avec solennité, en mettant en garde contre le fait non
seulement de se taire mais de le renier.

Dire 1’Evangile au grand jour. Le proclamer sur les toits. Se
déclarer publiquement pour 1le Christ. Vous y arrivez
facilement, vous ? Moi pas.. Pour certains, c’est peut-étre
facile, mais pour beaucoup, il faut se faire violence !

I1T ne s’agit pas forcément d’aller sur la place du Capitole,
de monter sur une chaise et proclamer des versets bibliques
dans un micro. Mais avouons qu’il n’est pas toujours facile de
mettre en pratique ces exhortations de Jésus.

Et puis il y a, c’est vrai, des contraintes aujourd’hui qui
rendent impossible le fait de dire ouvertement sa foi dans
certains contexte. C’est le cas, en France, dans les hopitaux,
a L’école, dans les services publics en général.. Vous serez
simplement virés si vous le faites ! Les actes doivent alors
prendre le relais des paroles. Et les paroles peuvent
s’'exprimer en dehors du travail..

Dire 1’'Evangile au grand jour. Le proclamer sur les toits. Se
déclarer publiquement pour le Christ..

Lorsque Jésus dit a ses disciples qu’il les envoie comme des
brebis au milieu des loups, il leur dit aussi d’'étre rusés



comme les serpents et innocents comme les colombes ! Et il y a
des chrétiens qui sont tellement rusés que personne ne sait
jamais qu’'ils sont croyants et d’autres qui sont tellement
innocents, ou naifs, qu’ils tendent toujours le baton pour se
faire battre ! Il ne s’'agit pas d’'étre suicidaires
spirituellement et de venir toujours avec ses grands sabots
évangéliques !

Il s’agit de faire preuve de sagesse, de bon sens,
d’'opportunisme. Mais il s’'agit aussi de mettre comme priorité
la cause du Christ. C'est notre mission de disciples de Jésus-
Christ, a laquelle il nous faut répondre.. méme s’'il faut se
faire un peu violence !

Conclusion

L'appel de Jésus a ses disciples résonne d’'une facon
particuliere pour nous aujourd’hui. L’impératif de se déclarer
publiquement pour le Christ demeure. Celui de dire au grand
jour et de proclamer sur les toits 1’Evangile, aussi. Méme
s'il nous faut étre, pour parler comme Jésus, « rusés comme
les serpents » pour le faire d’une maniere respectueuse de la
laicité.

Nous pouvons bien-sir nous retrouver face a des laicards
obtus, des antireligieux ou des anticléricaux. Il faut faire
avec.. Et il y a des contextes spécifiques ou l’extréme
prudence doit étre de mise. Il n’empéche que le défi demeure

nous sommes, en tant que disciples du Christ, appelés a étre
ses témoins, chacun personnellement, et en tant que
communauté. Et ce n’'est pas qu’une affaire intime et privée.

Nous avons le droit de le dire dans notre France laique. Y
compris dans l'espace public. Pour autant que nous le fassions
de maniere respectueuse, sans causer de trouble. Certains
devront se retenir, pour rester dans les limites du respect.
D’'autres devront se faire violence.



Inventons de nouvelles manieres de dire au grand jour et de
proclamer sur les toits que Jésus-Christ, le Fils de Dieu, est
Sauveur !

Le Dieu de grace

https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-dieu-de-grace

Lecture biblique : Exode 34.1-9

Le Dieu de 1’'Ancien Testament est-il différent du Dieu du
Nouveau Testament ? C’est ce qu’on entend parfois.. Celui de
L’Ancien Testament serait sévere, a la justice implacable, un
Dieu saint qu’il faut craindre. Celui du Nouveau Testament
serait grace, bonté, patience, un Dieu que l’'on peut aimer.

Avouons que parfois on porte un regard distant et critique sur
L’Ancien Testament. On a en téte les paroles du prologue de
L’évangile selon Jean : « La loi a été donnée par Moise, mais
la grace et la vérité sont venues par Jésus-Christ » (Jean
1.17). On pense a Paul, dans ses épitres, qui oppose la loi et
la grace. Mais on oublie qu’il le fait en argumentant a partir
de 1’'Ancien Testament, et de 1'exemple d’Abraham en
particulier.

Non, le Dieu de 1’'Ancien Testament n’est pas différent du Dieu
du Nouveau Testament ! Le SEIGNEUR, dans l’Ancien comme dans
le Nouveau Testament, est le Dieu de grace. La preuve ici

« Je suis le SEIGNEUR. Oui, je suis un Dieu de pitié et de
tendresse. Je suis patient, plein d’amour et de fidélité. »
(v.6) Certes, la justice de Dieu se manifeste dans ce texte..
mais c’'est bien une justice marquée par la grace !

La grace accorde toujours une nouvelle chance


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/06/14/le-dieu-de-grace/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-dieu-de-grace

La grace de Dieu se manifeste des la premiere parole du
Seigneur dans notre texte : « Taille deux tablettes de pierre,
comme celles que tu as cassées. J’écrirai sur elles les
paroles qui étaient sur les premiéres. »

Dieu accorde un nouvelle chance au peuple d’'Israél. Les
tablettes sur lesquels il avait inscrit ses 10 paroles ont
déja été gravées une fois.. mais elles avaient été brisées par
Moise, suite a 1’épisode du veau d’or. Impatient et ne voyant
pas Moise redescendre de la montagne ou il était aller
rencontrer Dieu, le peuple d’'Israél avait alors fondu tout
1l’or qu'ils avaient pu récolter et avait faconné un veau en or
en disant : « Voici ton Dieu qui t’'a fait sortir d’'Egypte » !
En voyant cela, en coléere, Moise brisa les tablettes de
pierre.

Ca aurait pu étre la fin de 1’'alliance de Dieu avec son
peuple. Il n’'en est rien. Le Seigneur redonne une chance au
peuple d’'Israél. Il demande a Moise de retailler des tablettes
et il écrira a nouveau ses 10 paroles, la charte de
l’alliance.

Dieu est bien plus patient que le peuple d’'Israél ! Il est
bien plus patient que Moise ! « Je supporte les fautes, les
révoltes et les péchés. » (v.7) La patience est une des
premieres marques de la grace. Et 1’on voit bien, tout au long
de 1’histoire biblique, combien Dieu s’est montré patient avec
son peuple, malgré ses errances, ses infidélités. Un peuple a
la téte dure, comme le dit Moise ! Et combien il se montre
encore patient avec nous, je n’en doute pas.. nous qui, aussi,
avons souvent la téte dure.

Que se passerait-il si Dieu ne nous laissait jamais de
nouvelle chance ? S’'il n’avait aucune patience envers nous ?
Si la moindre faute était immédiatement sanctionnée.. Nul doute
que cette église serait vide !

Et nous qui sommes au bénéfice de la grace et la patience de



Dieu, de quelle patience faisons-nous preuve envers nos
prochains ? Savons-nous leur donner une nouvelle chance ou les
enfermons-nous dans une sanction, un jugement ? Quelle est la
mesure de grace dans notre vie, nos relations ?

La grace prend le péché au sérieux

Dans ses paroles adressées a Moise, Dieu se présente comme un
Dieu plein de grace et de patience.. Pourtant, il parle aussi
du péché et du coupable qu’il ne déclare pas innocent. Mais la
grace prend au sérieux le péché. D’ailleurs, s'il n'y a pas de
péché, il n'y a pas besoin de grace !

« Je supporte les fautes, les révoltes et les péchés. Mais le
coupable, je ne le déclare pas innocent. J’agis contre celui
qui a péché, contre ses enfants jusqu’a la troisiéme ou la
quatrieme génération. »

La formule peut étonner, voire choquer. Mais il y a d’abord
ici une question de proportion. 3 ou 4 générations contre
1000 ! Une génération, c’est quoi, 25 ans ? 3 ou 4
générations, c’'est de 1l'ordre d’un siecle.. Mais 1000
générations, ca fait 25000 ans. L'histoire de Moise date de
moins de 4000 ans par rapport a aujourd’hui.. ¢a nous laisse
21000 ans de marge !'!!

Evidemment, ce ne sont pas des nombres a prendre de facon
littérale ! Mon petit calcul veut juste souligner que la
bienveillance et 1la grace de Dieu dépassent infiniment son
jugement. On retrouve un peu ici ce que Paul appelle la
surabondance de la grace de Dieu, qui couvre le péché : « La
ou le péché a proliféré, la grace a surabondé ». (Romains
5.20)

Mais le péché lui-méme doit étre pris au sérieux : « le
coupable, je ne le déclare pas innocent. » Il a des
conséquences, qui s'étendent parfois sur plusieurs
générations. Pas besoin ici de tomber dans 1’'écueil du péché
des ancétres dont il faudrait se repentir.. Il s’agit



probablement de considérer 1'impact, les conséquences du péché
au-dela de celui qui les commet. Et lorsque notre texte parle
de trois ou quatre générations, il souligne 1la gravité
possible de cet impact. Ce que je fais, mes choix de vie, mes
actions, ne me concernent pas seulement moi mais affectent
aussi ceux qui m’entourent, parfois au-dela de ce que
j'imagine.

I1 faut prendre le péché au sérieux pour prendre la grace au

sérieux ! Dieu ne nous aime pas parce que nous sommes
aimables.. Il nous aime malgré le fait que nous ne le sommes
pas ! Il nous aime parce qu’il nous a créé. Il nous aime

malgré notre péché, notre infidélité, malgré notre téte dure !
Et il vient a notre rencontre méme si nous nous éloignons de
lui. C’est cela la grace.

I1 demande a Moise de refaire les tablettes de pierre. Il fait
revenir Juda de son exil a Babylone. Il envoie son Fils dans
un monde qui le rejette et le crucifie. Il vient a notre
rencontre et nous appelle. Il continue de cheminer avec nous,
malgré les détours et les impasses dans lesquelles nous nous
engageons.

La grace répond a nos besoins

Ce qui est aussi intéressant dans notre texte, c’est la
réaction de Moise.

« Seigneur, puisque tu te montres bon pour moi, je t’en prie,
viens avec nous ! Je le sais, ces gens ont la téte dure. Mais
pardonne nos fautes et nos péchés, et considére-nous comme ton
peuple ! » (v.8-9)

Il a compris ce qu’est la bonté de Dieu. Et il la recgoit
d’'abord pour lui-méme : « tu te montres bon pour moi. » Il est
aussi conscient des limites de son peuple et en est solidaire.
I1 dit que le peuple a la téte dure mais il demande aussi a
Dieu : « pardonne NOS fautes et NOS péchés.. » En réalité,
cette derniere phrase pourrait aussi étre traduite au futur,



c’'est ce que font la plupart des versions francaises, comme
une affirmation de foi : « Tu pardonneras nos fautes et nos
péchés, et tu nous considéreras comme ton peuple. »

C'est comme si Molise disait ici au SEIGNEUR : c’est bien d’un
Dieu comme toi dont nous avons besoin. Parce que nous avons la
téte dure, nous avons besoin d’un Dieu qui pardonne et qui
fait grace ! La version Parole de Vie traduit « ces gens ont
la téte dure », mais littéralement, c’est un peuple « a la
nuque raide ». Autrement dit, un peuple qui ne veut pas
baisser la téte, qui refuse de se soumettre. Un peuple qui
n'en fait qu’a sa téte.. méme s’'il fonce droit dans le mur.

La grace de Dieu est bien ce dont nous avons besoin ! Parce
que nous avons aussi souvent la nuque raide. C’est une grace
par laquelle Dieu nous promet le pardon, et par laquelle il
nous considere comme ses enfants. Une grace aussi par laquelle
il pourra, petit a petit, nous transformer. Assouplir notre
nuque. Changer notre ceur. Nous rendre a notre tour plein de
grace pour les autres.

Conclusion

Il faut le dire clairement : le Dieu de 1’Ancien Testament
n'est pas différent du Dieu du Nouveau Testament ! C’est le
méme Dieu de grace qui veut nous sauver, toujours prét a nous
donner une nouvelle chance. Sa grace est bien ce dont nous
avons besoin, aujourd’hui comme hier, et pour demain encore.
Elle seule nous garantit le pardon de Dieu et peut transformer
notre vie pour que nous soyons aussi des artisans de grace au
quotidien.



Pentecote a Samarie

Méme si nous ne féterons 1’Ascension, la montée du Christ au
ciel et la Pentecéte, don du SE & 1’Eglise, que les prochains
dimanches, je vous propose de sauter quelques étapes et de
lire un passage du livre des Actes. A Jérusalem, les apbtres
ont déja recu le SE, d’'une maniere spectaculaire, qui a montré
qu’une nouvelle ere s’ouvrait pour le peuple de Dieu. Les
apbtres parlent de Jésus, et les Juifs présents dans la ville
se convertissent en masse. Assez rapidement, 1'église
rencontre la persécution des responsables religieux juifs —
les croyants se dispersent alors, et ce qui aurait di étre un
coup d’'arrét pour les disciples de Jésus devient un formidable
tremplin pour annoncer la bonne nouvelle du salut en JC a

d'autres, toujours plus loin.

Lecture biblique: Actes 8.4-25

4 Les croyants qui sont partis de tous les c6tés vont d’un
endroit a l’autre, en annoncant la Bonne Nouvelle.

5 Philippe va dans une ville de Samarie, et la, il annonce le
Messie.

6 D’un commun accord, les habitants viennent en foule, et 1ils
écoutent avec attention ce qu’il dit. En effet, ils entendent
parler des choses extraordinaires qu’il fait et 1ils les
voient. 7 Des esprits mauvais sortent de nombreux malades, en
poussant de grands cris, beaucoup de paralysés et d’infirmes
sont guéris.

8 Alors la joie est grande dans cette ville.

9 Un homme appelé Simon habite dans cette ville depuis un
certain temps. Il pratique la magie et il étonne beaucoup les
gens de Samarie. Il dit qu’il est quelqu’un d’important, 10 et
tous, les plus jeunes comme les plus vieux, l’écoutent avec
attention. On dit : « Cet homme, c’est la puissance de Dieu,
celle qu’on appelle la “Grande Puissance” ! » 11 Depuis
longtemps, Simon étonne beaucoup les gens avec sa magie, c’est
pourquoi ils 1’écoutent avec attention. 12 Mais maintenant,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/05/22/pentecote-a-samarie/

Philippe leur annonce la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ et du
Royaume de Dieu. Tous ceux qui le croient, des hommes et des
femmes, se font baptiser. 13 Méme Simon devient croyant, il se
fait baptiser et il ne quitte plus Philippe. En voyant les
miracles et les choses extraordinaires qui arrivent, c’est luil
qui est trés étonné !

14 A Jérusalem, les apbtres apprennent que les gens de Samarie
ont recu la parole de Dieu, ils leur envoient donc Pierre et
Jean. 15 Quand les deux apétres arrivent en Samarie, 1ils
prient pour que les croyants recoivent l’Esprit Saint. 16 En
effet, l’Esprit Saint n’est encore descendu sur personne parmi
eux. Ils ont seulement été baptisés au nom du Seigneur Jésus
17 Alors Pierre et Jean posent les mains sur leur téte, et ils
recoivent l’Esprit Saint.

18 Simon voit que les croyants recoivent l’Esprit Saint quand
les apétres posent les mains sur leur téte. C’est pourquoi il
offre de l’argent a Pierre et a Jean 19 en leur disant : «
Donnez-moi ce pouvoir, a moi aussi. De cette facon, quand je
poserai les mains sur la téte de quelqu’un, cette personne
recevra l’Esprit Saint. » 20 Mais Pierre lui répond : « Que
ton argent soit détruit, et toi aussi ! Tu as cru que tu
pouvals acheter avec de l’argent ce que Dieu donne
gratuitement. 21 Ce qui se passe ici n’est pas pour toi, tu
n'as pas le droit d’y participer ! En effet, pour Dieu, ton
intention est mauvaise. 22 (Ce que tu as fait est mal,
reconnais cela et prie le Seigneur. Il va peut-étre pardonner
ces mauvaises pensées. 23 0Qui, je le vois, tu es rempli
d’envie et prisonnier du péché ! » 24 Simon répond a Pierre et
a Jean : « Priez vous-mémes le Seigneur pour moi, alors rien
de ce que vous avez dit ne pourra m’arriver. »

25 Les deux apétres rendent témoignage en annoncant la parole
du Seigneur, puis ils retournent a Jérusalem. En chemin, 1ils
font connaitre la Bonne Nouvelle dans beaucoup de villages de
Samarie.

Ce récit du début de 1’'Eglise entreméle deux fils, deux
histoires. D'un c6té, nous avons le plan large, avec Philippe



qui préche aux foules, qui guérit, délivre, et fait des choses
extraordinaires, les foules qui se convertissent, les apbtres
qui viennent rencontrer les habitants, et repartent en
traversant les villages de Samarie. Et d’un autre co6té, en
parallele, Luc focalise notre attention sur un personnage en
particulier, Simon, le magicien, en relief par rapport aux
autres. Je suivrai ces deux fils, pour voir comment ce texte
nous enseigne et nous encourage aujourd’hui.

1) La foi des Samaritains : 1’Evangile ouvre les frontiéres

I1 était une fois un breton qui croyait que Jésus donnait le
salut, et le disait a qui voulait 1’entendre. Persécuté par
ses proches, il prit son baluchon et partit précher.. en
Normandie ! Selon votre lieu d’origine, vous pouvez remplacer
par : un Aveyronnais qui va dans le Tarn, ou un Alsacien quil
part en Lorraine. Plus sérieusement, par un citoyen actuel
d’'Israél qui irait dans la bande de Gaza. On le sait, les
pires ennemis sont souvent les plus proches, les faux freres.
Les Juifs et les Samaritains étaient de ces faux freres-la
issus du méme peuple, les aléas de 1'Histoire ont conduit une
branche des Juifs a se mélanger aux peuples paiens locaux,
lorsqu’Israél a été déporté aux 8e et 6e s. avant JC. Non
contents de s’unir a ces peuples, ceux qui sont devenus les
Samaritains ont adopté certains éléments de leur religion
paienne, se faisant une foi a leur sauce, avec des éléments
bibliques et des éléments qui n’'avaient rien a voir. Ainsi
débute la longue hostilité entre Juifs « purs » et Samaritains
« batards ».

Et voila que Philippe prend sur lui d’aller dans une ville de
Samarie précher le salut, comme Jésus 1’avait fait quelques
années plus t6t. Sa prédication impressionne, Dieu authentifie
ses paroles par des miracles, et les gens croient en Jésus, et
ils recoivent le baptéme. Philippe a compris que Jésus veut
offrir le salut a tous, et pas seulement aux descendants
d’Abraham, de Moise et de David. En s’adressant a des « demi-
Juifs », il amorce un mouvement qui s’élargira ensuite aux
non-Juifs, lorsque Corneille 1le paien sera a son tour



considéré comme un frere, en Christ. Cet épisode, c’'est le
début d'une Eglise sans frontieres.

C'’est bien pour cela que les apbdtres Pierre et Jean se
déplacent de Jérusalem, ravis d’entendre que d'autres ont
reconnu le Christ comme leur sauveur. C’'est pour cela aussi
qu’ils prient pour eux de maniere spécifique, demandant le
Saint Esprit. Alors c’est vrai que normalement, selon les
enseignements des apo6tres, lorsque quelqu’un croit en Jésus,
il recoit automatiquement 1'Esprit de Jésus qui le relie a
Dieu et lui permet de recevoir le pardon, l’amour et la vie de
Dieu, avant de demander le baptéme. Mais la nous sommes dans
une situation particuliere, avec des questions de préjugés que
vous pouvez bien imaginer.. Une des facons de comprendre ce qui
se passe la, c’'est que Pierre et Jean ont voulu marquer le
coup, en étendant leurs mains en signe de solidarité et de
communion, et en priant pour le don du SE qui authentifie le
fait que, oui, les Samaritains, méme eux, lorsqu’ils croient
en Jésus, font partie du méme peuple que les autres, et ont le
méme statut qu’eux — la preuve : ils recoivent 1’Esprit dans
les mémes conditions spectaculaires que les Juifs a la
Pentec6te. On retrouvera la méme situation plus tard, avec une
mini Pentecb6te des paiens : Juifs, non-Juifs, demi-Juifs, peu
importe, car tous sont sauvés par le méme Christ. Luc prend
soin de noter la joie qui se répand dans la ville — quelle
joie en effet pour cette communauté qui trouve en Jésus le
salut mais aussi l’'unité et 1la réconciliation.

2) Simon, ou la tentation du pouvoir

En contrepoint, Luc évoque Simon. Magicien, manifestement
compétent, il a un impact extraordinaire sur les gens, a cause
de ses actes impressionnants. Mais a l’'arrivée de Philippe, la
foule le quitte pour aller vers ce rival plus puissant, ce
plus grand « magicien ». Simon, impressionné, suit le
mouvement de foule, confesse sa foi, recoit le baptéme et
commence a suivre Philippe partout. Lorsque Pierre et Jean
arrivent et prient pour 1le don du Saint-Esprit aux
Samaritains, Simon n’en croit pas ses yeux — il faut imaginer



une manifestation visible de l’Esprit, comme les langues de
feu a la Pentecbte — et demande a Pierre d’avoir lui aussi ce
pouvoir de donner le SE : il recoit en retour une volée de
bois vert.

La description de Simon souligne 1’importance du pouvoir chez
lui : en effet, il dit de lui-méme qu’il est un grand, et il
accepte qu’on le considere comme une « puissance » divine. Sa
demande est du méme cru : le désir de posséder un pouvoir
inédit, peut-étre pour retrouver son ancienne influence sur
les foules. Est-ce que Simon a feint de croire en Jésus pour
découvrir les « secrets » des miracles chrétiens ? Ou est-ce
seulement la force de l’habitude ? On ne le sait pas, mais
Simon annonce tous ces chrétiens, a divers niveaux d’autorité,
qui garderont dans l’'Histoire cette tentation du pouvoir, et
chercheront, jusqu’a aujourd’hui, a instrumentaliser 1la
puissance de Dieu dans leur intérét propre. Beaucoup,
aujourd’hui, dans les églises ou sur internet, promettent la
guérison, la délivrance, la réussite, si on se met sous leur
coupe.. C'est d’ailleurs la la grande différence entre Simon et
Philippe : Philippe préche Jésus, tandis que Simon se préche
lui-méme, lui, la « Grande Puissance ». Pendant les vacances,
nous sommes passés devant une église protestante, et sur le
panneau d’'informations en facade, il n’y avait que des photos
du pasteur, en train de précher, dans des bains de foule etc.
Une autre église protestante, toute proche, montrait elle une
vidéo sur le sens du salut (geste deux poids deux mesures).
Tous ceux qui font des miracles ou qui préchent avec
conviction ne doivent pas forcément étre suivis ! C’est Jésus
qui sauve ! Donc, chacun d’entre nous doit exercer son sens
critique : est-ce que ce que je vois ou j’entends me rapproche
de Jésus, ou du prédicateur ? La tentation du pouvoir, de
l’argent, est peut-étre le probleme que la Bible dénonce le
plus, et qui garde malheureusement toute son actualité, hors
de 1’église mais dedans.

Que Simon soit syncrétiste ou simplement immoral, Pierre
l'avertit que sa cupidité et sa mégalomanie le détruiront.
C’'est un esclavage, qui retient Simon dans 1’'amertume. Mais a



ses paroles dures, Pierre ajoute une offre : repens-toi (litt.
Change de mentalité), détourne-toi de ce mal, et prie pour le
pardon. C’est le message de l'Evangile : ce qui nous détruit
est mauvais, mais en Dieu, nous avons une chance de salut, si
nous nous tournons sincerement vers lui.

Simon demande a Pierre de prier pour lui : est-ce par une
humilité toute nouvelle, ou par désintérét (geste mise a
distance) ? Difficile a dire ! Et Luc ne nous en dira pas
davantage. Tout du long, Simon sera resté ambigu, ambivalent -
peut-étre un exemple des dérives qui ponctuent la croissance
de 1’église.

Conclusion

Ce récit nous montre la joie de l1’'Evangile qui se répand, les
frontieres, personnelles et communautaires, qui tombent,
L"annonce généreuse de 1’'Evangile a tous, 1'ouverture
généreuse de 1'Eglise a tous. Mais il nous montre aussi les
franges, les risques, et nous invite, non a la fermeture et a
la méfiance mais a la sagesse et a la prudence. Etre chrétien,
aimant, accueillant, ne veut pas dire étre naif ! Nous sommes
donc appelés, nous aussi, a ouvrir nos portes, a annoncer
largement 1’Evangile, a accueillir tout aussi largement, mais
en gardant comme boussole le Christ, et le Christ seul.

Le chemin, la vérité et 1la
vie

https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-chemin-la-verite-et-la-
vie

Lecture biblique : Jean 14.1-11

Au ceur de ce texte nous trouvons une des paroles les plus


https://eeltoulouse.fr/blog/les-dimanches-soirs/2017/05/14/le-chemin-la-verite-et-la-vie/
https://eeltoulouse.fr/blog/les-dimanches-soirs/2017/05/14/le-chemin-la-verite-et-la-vie/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-chemin-la-verite-et-la-vie
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-chemin-la-verite-et-la-vie

connues de Jésus : « Je suis le chemin, la vérité et la vie. »
Une affirmation massive, absolue, fondatrice. Mais qui
pourrait sonner a nos oreilles comme plutdét intolérante voire
extrémiste ! Est-ce le cas ?

Comme toujours, il est important de ne pas isoler une parole
de son contexte. Les chapitres 14-17 constituent les dernieres
paroles de Jésus a ses disciples, avant son arrestation. Elles
ont une importance particuliere et se terminent avec sa grande
priere dite « sacerdotale ». Jésus sait que la séparation
approche et que ce sera un moment difficile pour ses
disciples. Alors il se veut rassurant : « Ne soyez pas
inquiets.. ». Et il évoque sa mort prochaine de facon imagée,
en parlant de maison, de chambres, de chemin. Il s’en va mais
il va leur préparer une place aupres de Dieu.

Mais deux disciples vont s’exprimer et témoigner du désarroi
de 1’ensemble du groupe, de leur difficulté a comprendre ce
que Jésus leur dit. C’est d’'abord Thomas qui dit a Jésus

« Seigneur, nous ne savons pas ou tu vas. Comment est-ce que
nous pourrions connaitre le chemin ? » C’est ensuite Philippe
qui dit a Jésus : « Montre-nous le Pere ». Et la, une pointe
d’agacement semble marquer la réponse de Jésus : « Philippe,
je suis avec vous depuis si longtemps, et tu ne me connais pas
? Celui qui m'a vu a vu le Pere. »

Et au milieu, il y a cette fameuse parole de Jésus. Aux deux
questions des disciples, il y a une seule réponse de Jésus
« Je suis le chemin, la vérité et la vie ».

Ce ne sont pas trois affirmations différentes mais bien une
seule. Jésus est le chemin parce qu’'il est la vérité et la
vie. Il est lui-méme 1le chemin qui meéne a Dieu, parce qu'il
est l'incarnation de la vérité de Dieu, Dieu fait homme, et
par lui la vie méme de Dieu est offerte a tous.

Le chemin

Au début, quand Jésus évoque le chemin par lequel il doit



passer, il pense a sa mort et sa résurrection. C'est ce
chemin-1la qu’il s’appréte a emprunter, et c'est par ce chemin-
la qu’il peut nous préparer une place auprés de Dieu. On sait
que plusieurs fois Jésus en a parlé a ses disciples, et on
sait aussi qu’ils avaient du mal a le comprendre.

Mais dans un deuxieme temps, quand Jésus dit « Je suis le
chemin » il ne parle plus seulement du chemin qu’il va
emprunter mais celui qu’il incarne, et c’est toujours 1ié a sa
mort et sa résurrection. Jésus est pour nous le chemin parce
que sa mort et sa résurrection est notre chemin de salut.

D’une certaine facon, on pourrait dire tout simplement que le
chemin dont parle Jésus, c’est le salut. Notre salut, c’est
Jésus-Christ, par sa mort et sa résurrection ! C’est par lui
que nous pouvons étre sauvé, c’est dans la communion avec sa
mort et sa résurrection que nous avons une place aupres de
Dieu. Il est d'ailleurs intéressant de noter que dans le livre
des Actes (19.9), 1’Evangile préché par Paul est appelé « la
voie » (ou le chemin, c’'est le méme mot grec que dans Jean
14.6).

L’'image du chemin pour évoquer le salut est parlante pour des
disciples qui se mettent en marche a la suite du Christ. On
peut souligner au moins trois aspects de la métaphore

Il y a d’abord 1la mise en marche, le choix de s’engager sur le
chemin. On peut tres bien refuser de le faire et rester sur le
bord du chemin, regarder passer les autres.. Ou alors on se
lance, on répond a l'appel du Christ et on démarre 1'aventure
de la foi. On n'’est pas d’'office sur le chemin.. il faut le
vouloir.

Il y a ensuite le cheminement. Depuis Abraham, le croyant est
un nomade, toujours en mouvement. Comme les disciples qui
suivaient Jésus. Le danger de la vie chrétienne, c’est la
sédentarité spirituelle. Je ne parle pas de l’attachement a
une Eglise locale, qui est tout a fait 1égitime et méme



important. Je pense plutét au danger de s’installer, du
confort de nos habitudes, de notre routine, de nos amis
chrétiens qui pensent comme nous.. On se fabrique un petit
cocon confortable qui nous enferme et nous endort alors que
nous devons restés ouverts et éveillés !

Il y a enfin 1'objectif. Le chemin mene quelque part, il y a
une destination. On ne part pas a l’aventure dans la jungle, a
L’aveugle en terrain inconnu. Il y a une espérance qui nous
guide. Et elle est bien fondée sur le Christ, qui a lui-méme
emprunté pour nous le chemin de la mort et de la résurrection.

La vérité

Jésus est aussi la vérité. Il est l’incarnation de la vérité
de Dieu, il est Dieu fait homme : « Je vis dans le Pere, et le
Pére vit en moi. »

L'idée était déja présente dans le prologue de 1’évangile
selon Jean

14 La Parole est devenue un homme, et il a habité parmi nous.
Nous avons vu sa gloire. Cette gloire, il la recoit du Pére.
C’est la gloire du Fils unique, plein d’amour et de vérité.

()

17 Dieu nous a donné la loi par Moise, mais l’amour et la
vérité sont venus par Jésus-Christ. 18 Personne n’a jamais vu
Dieu. Mais le Fils unique, qui est Dieu et qui vit auprés du
Pére, nous 1’a fait connaitre.

Lorsque Jésus dit qu’'il est la vérité, c’est une affirmation
absolue quant a lui mais relative quant a nous.

Elle est absolue quant a lui parce qu’'il est le Fils de Dieu.
Jésus-Christ n’est pas une vérité parmi d'autres. Il est 1la
vérité. Parce qu’il est Dieu et Dieu est, par définition,
absolu ! Bien-si(r, une telle affirmation peut déranger voire
choquer. Elle peut paraitre intolérante.. mais elle est bien au
ceur de 1'Evangile et nous l’accueillons dans la foi.



Ceci dit, nous ajoutons tout de suite que cette vérité est
relative quant a nous parce que nous n’'en sommes que les
témoins, pas les détenteurs. La vérité n'’est pas une doctrine
ou une confession de foi. Elle est une personne : Jésus-
Christ. Nos doctrines et nos confessions de foi s’efforcent de
mettre des mots sur la vérité du Christ, et le Seigneur nous y
aide par sa Parole. Mais ce ne sont que des vérités relatives
a la vérité absolue du Christ.

Personne ne peut prétendre étre détenteur de la vérité ! On ne
peut pas mettre la main sur la vérité parce qu’on ne peut pas
mettre la main sur le Christ ! Et il me semble que notre
posture de disciple du Christ doit étre moins celle de
défenseurs de la vérité que de chercheurs de la vérité. Notre
quéte de vérité ne peut étre assouvie que dans la relation
avec le Christ, une relation vivante et sans cesse renouvelée.

La vie

On comprends donc pourquoi Jésus dit enfin qu’il est 1la vie.
La vie, c’est la conséquence de tout ce qui précede, c'est
parce qu’'il est le chemin et la vérité qu’il est aussi la vie.
Parce qu’'il est celui qui nous conduit a Dieu et qu’il est
Dieu lui-méme, Jésus-Christ nous fait partager la vie méme de
Dieu. Cela aussi était déja dans le prologue de 1l’Evangile
selon Jean

« A ceux qui croient, la Parole a donné le pouvoir de devenir
enfants de Dieu. Et 1ils sont devenus enfants de Dieu en
naissant non par la volonté d’un homme et d’une femme, mais de
Dieu. » (Jean 1.13-14)

I1T faut donc bien 1le comprendre, Jésus ne promet pas
simplement a ses disciples la vie aprés la mort. La vie
éternelle dont par 1'Evangile, c’est bien plus que cela !
C'est la vie de Dieu, que nous partageons des aujourd’hui, une
vie nouvelle qui découle de la relation avec Dieu, par le
Christ. La vie éternelle, ce n’est pas seulement une garantie



face au jugement a venir, une promesse pour demain, ou apres-
demain. C’'est une assurance pour aujourd’hui, celle de l’amour
de Dieu qui nous accompagne.

Cette vie-la, elle découle de notre relation avec Dieu. Elle
ne peut pas provenir d’un chemin qui serait une tradition ou
un rite, ni d’'une vérité qui serait un doctrine. Elle vient du
Saint-Esprit qui vient habiter en nous, ce « fleuve d'eau
vive » dont parle Jésus en Jean 7. Les traditions, les rites,
les doctrines, les théologies, la Bible elle-méme, tout cela
ne sont que des outils au service d’une relation vivante et
authentique, par la foi, avec le Christ. C’'est la que se
trouve la vie !

Conclusion

« Je suis le chemin, la vérité et la vie ». Cette parole est-
elle trop absolue et intolérante ? Pas si on la comprend bien..

Jésus est le chemin, par sa mort et sa résurrection. Mais
c’est a nous de nous engager aujourd’hui sur ce chemin par la
foi.

Jésus est la vérité, parce qu’'il est Dieu fait homme. Mais
c’'est a nous de sans cesse chercher cette vérité, 1la
(re)découvrir, sans jamais prétendre la détenir.

Jésus est la vie, parce qu’il nous remplit de son Esprit
vivifiant. Mais c’est a nous de le laisser nous remplir en
nous abreuvant sans cesse a la source de son amour.

Ainsi, cette parole forte et absolue de Jésus-Christ est avant
tout une invitation a la rencontre, a répondre a son appel et
le suivre, des aujourd’hui. Car c’'est aujourd’hui déja, et pas
seulement demain ou apres-demain, que nousS pouvons
expérimenter qu’il est pour nous, le chemin, la vérité et 1la
vie.



