Jésus, Dieu avec nous — méme
dans la violence

https://www.voutube.com/watch?v=csnQkBM4bXI

Noél est une féte de joie et de paix, méme au-dela de nos
églises, et on y espere affection, réconciliation, meilleures
résolutions.. Ce qui n'arrive pas toujours ! Mais les cantiques
et les récits de la Naissance du Christ nous plongent dans la
bonne nouvelle que Dieu nous aime et nous rejoint, pour nous
donner sa paix.

Il y a pourtant un épisode autour de la naissance de Jésus qui
tranche avec nos images d’'Epinal, et que nous lisons peu : 1la
fuite des parents de Jésus en Egypte. La naissance du Christ
n'est pas que gloire et chorale d’anges, elle est assombrie
par des crises qui font écho aux notres — et, paradoxalement,
méme si ce n’'est pas tres joyeux, cet épisode tragique
appartient lui aussi a la Bonne Nouvelle de Noél.

Quelques mots de contexte. Alors que les mages venus d’Orient
viennent rendre hommage au Roi qui vient de naitre, ils se
présentent chez le roi des Juifs, Hérode. Celui-ci n’'est au
courant de rien — et ca se comprend, puisque la royauté de
Jésus dépasse la sphere politique. Les conseillers juifs
finissent par trouver dans les prophéties des indications de
l’endroit ou le Messie devrait naitre, les mages sont préts a
partir voir Jésus, mais Hérode, ivre de pouvoir et paranoiaque
devant ce rival naissant, entre dans un double jeu : il tente
de les manipuler pour trouver l’enfant et s’en débarrasser.
Apres avoir adoré 1’enfant, les mages doivent revenir au
palais — mais, avertis en réve, ils rentrent chez eux sans
rien dire a Hérode.

Lecture biblique : Matthieu 2.13-23

13 Quand les savants furent partis, un ange du Seigneur


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/01/03/jesus-dieu-avec-nous-meme-dans-la-violence/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/01/03/jesus-dieu-avec-nous-meme-dans-la-violence/
https://www.youtube.com/watch?v=csnQkBM4bXI
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/13/NFC

apparut a Joseph dans un réve et lui dit : « Léve-toi, prends
avec toi l’enfant et sa mére et fuis en Egypte ; restes-y
jusqu’a ce que je te dise de revenir. Car Hérode recherchera
l’enfant pour le faire mourir. »

14 Joseph se leva donc, prit avec lui l’enfant et sa mére, en
pleine nuit, et se réfugia en Egypte. 15 Il y resta jusqu’a la
mort d’Hérode. Cela arriva afin que s’accomplisse ce que le
Seigneur avait dit par le prophéte : « J’ai appelé mon fils a
sortir d’Egypte. »

16 Quand Hérode se rendit compte que les savants s’étaient
moqués de lui, il entra dans une grande colere. Il donna
l’ordre de tuer, a Bethléem et dans les environs, tous les
garcons de deux ans et moins, selon les indications de temps
données par les savants.

17 Ainsi s’accomplit ce qu’avait déclaré le prophéte Jérémie :

18 « 0On a entendu une voix a Rama, des pleurs et de grandes
lamentations. C’est Rachel qui pleure ses enfants, elle ne
veut pas étre consolée, car ils sont morts. »

19 Aprés la mort d’Hérode, un ange du Seigneur apparut dans un
réve a Joseph, en Egypte.

20 Il lui dit : « Léve-toi, prends avec toi l’enfant et sa
mere et retourne au pays d’Israél, car ceux qui en voulaient a
la vie de l’enfant sont morts. »

21 Joseph se leva, prit avec lui l’enfant et sa mére et
retourna au pays d’Israél.

22 Mais il apprit qu’Archélaos était devenu roi de la Judée a
la suite d’Hérode et il eut peur de s’y rendre. Il fut averti
dans un réve, et il partit pour la région de la Galilée.

23 Il habita dans une ville appelée Nazareth, afin que
s’accomplisse cette parole des prophétes : « Il sera appelé
Nazaréen. »


https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/15/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/16/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/17/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/18/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/19/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/20/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/21/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/22/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/2/23/NFC

Le parcours du Messie

Matthieu nous raconte cet épisode difficile pour différentes
raisons. D’abord, cela permet de comprendre, tout simplement,
pourquoi Jésus, qui est né a Bethlehem en Judée, grandira a
Nazareth en Galilée. Pour nous, ca ne parait pas étre un enjeu
de taille, mais imaginez un homme célebre, dont la famille
serait du Tarn, mais qui serait connu sous le surnom
« L'Alsacien ». Matthieu prend le temps d’expliquer pourquoi

Jésus le Galiléen est aussi 1l’enfant né a Bethlehem, annoncé
par le prophete Michée.

C’'est un enjeu important pour Matthieu : montrer que Jésus est
l’authentique Messie, en faisant régulierement le lien entre
sa vie et les prophéties. Par exemple, il cite le prophete
Osée : « d'Egypte, j’'ai appelé mon fils » (Osée 11.1 //
Matthieu 2.15) : Jésus repasse par les étapes du peuple
d'Israel, lui aussi il sort d’Egypte pour revenir en terre
d’'Israel. La citation autour du Nazaréen est plus confuse, on
ne trouve pas cette phrase chez les prophetes, et il s’'agirait
peut-étre d’'un jeu de mot qui fait écho au Messie comme
rameau, pousse, nouvel espoir pour Israel (rameau : netser,
Esaie 11.1)

Cet épisode met aussi en lumiére la foi de Joseph. Matthieu a
déja raconté comment Joseph a décidé d'’épouser Marie malgré sa
grossesse inexpliquée, suite a un réve divin. Les réves
reviennent, et Joseph continue de faire confiance Dieu, malgré
ce que ca lui colte. Loin d’étre un personnage secondaire,
Joseph apparait comme un modele de foi — il déracine sa
famille, d’abord en Egypte, puis quelque temps plus tard, pour
retourner en Galilée. Méme si Jésus n’'est pas son fils
biologique, Joseph fait tout pour 1le protéger.

Sa foi et son obéissance font évidemment contraste avec
l’acharnement de Hérode qui se déchaine contre Jésus, quitte a
faire massacrer toute une génération d’'enfants. Hérode entre
dans la longue lignée des dirigeants cruels et violents. Si on



remonte environ 1500 ans avant Jésus, a 1’époque de Moise, en
Egypte, le Pharaon demande aux sage-femmes de tuer tous les
nourrissons garcons chez les Juifs, pour limiter la force de
ce peuple qu’'il tient en esclavage. Moise échappe a cette
mesure, et il sera le libérateur du peuple d’'Israel. Comme
lui, Jésus sera le libérateur — du peuple d’'Israel et des
autres peuples !

Et si on revient a 1'époque de Jésus, quelques décennies apres
sa naissance, on retrouve a nouveau des dirigeants assoiffés
de pouvoir, paniqués par Jésus, en qui ils voient un rival
spirituel et une menace pour leur autorité. Ils complotent a
leur tour, mais cette fois, Jésus ne se défend plus, au
contraire, il se laisse volontairement entrainer dans la
spirale de leur violence et finit sur une croix.

Jésus au ceur de la violence

La violence fait partie de la vie de Jésus — sa mort injuste
sur la croix est son signe distinctif. Cette violence de la
crucifixion nous choque, mais le Christ assume volontairement
cette mort, comme un sacrifice, sachant que la mort est le
prix a payer pour que Dieu puisse librement effacer nos
ardoises et nous donner une nouvelle vie. Nous sommes au
bénéfice de la croix, et nous sommes reconnaissants pour la
mort du Christ, car elle démontre a quel point Dieu nous aime,
jusqu’ou il est capable d’aller pour nous sauver.

Mais le massacre des enfants, c’'est une autre violence : une
violence gratuite, subie, envers des étres fragiles et
innocents. On plonge dans le scandale du mégalomane au pouvoir
cruel. Et c’est stérile, rien n’en sort a part les
lamentations et la désolation.

Pour Matthieu, cette tragédie ressemble aux horreurs de la
chute de Jérusalem et de son royaume, a 1’'époque du prophete
Jérémie, qui imagine la matriarche Rachel se lamenter sur ses
enfants, le peuple d’'Israel, soit massacré soit emmené en exil



(Jérémie 31.15). Des 1le début, Jésus est solidaire de 1la
souffrance de son peuple, il 1la subit. Ici, il en réchappe,
mais comme une victime de guerre, comme un survivant — on n’a
pas besoin d’étre détruit par la violence pour en étre
atteint.

Ces violences aveugles défigurent encore aujourd’hui notre
vie. Celle qui s’'abat sur un enfant, sur les victimes d’abus
ou de harcelement, sur ceux qui sont méprisés pour la couleur
de leur peau ou pour leur origine, sur ceux qui doivent fuir
leur pays pour survivre. C'est la violence impersonnelle qui
sans explication bouleverse la trajectoire de la vie : un
accident, un handicap, une maladie grave, une catastrophe
naturelle.. Ces violences aveugles qui font qu’on en ressort a
jamais différent, avec un traumatisme peut-étre bien caché
mais présent, avec une mentalité de rescapé, de survivant.

En devenant un homme en Jésus, Dieu s’est rendu solidaire de
nos culpabilités, pour nous en délivrer.. Mais il a aussi
assumé la souffrance et les lamentations des victimes ! Sur la
croix, il porte le poids de la cruauté de Hérode, et des
enfants sacrifiés — il meurt pour les coupables et pour les
victimes.

Dieu avec nous, jusqu’au bout

Alors j'ai dit tout a l'heure que cette tragédie appartient a
part entiere a la Bonne Nouvelle de Noél.. Oui, car Jésus sait.
I1 connait tout de nos souffrances, il les a lui-méme
expérimentées. Ce récit est violent comme un témoignage peut
étre violent, comme la vie peut étre violente — il nous met
peut-étre mal a 1l’'aise, mais il dit 1la profondeur de la
tendresse de Dieu pour nous, qui nous rejoint dans ce qu’'il y
a de pire. Il n'est pas devenu un homme dans les conditions
idéales — on met souvent en avant la pauvreté et la précarité,
mais la violence est présente elle aussi.



Dans 1’'épreuve, on se sent souvent isolé, incompris, seul pour
porter nos fardeaux et nos peines. Mais a travers Jésus, Dieu
1l’a vécu et il nous dit : « je te comprends. » Nous ne sommes
plus seuls a porter nos peines : il les porte avec nous. Nous
pouvons nous appuyer sur lui, lui confier nos questions et nos
cris — il les comprend, il les accueille ! Sa présence ne
supprime pas les cicatrices ou les obstacles a surmonter, mais
c'est un tel réconfort, de savoir que Dieu traverse, avec
nous, ces épreuves-la.

Et puis, en demi-teinte, ce récit nous redonne de l’espoir
Jésus a survécu. Jésus a survécu : au massacre des enfants,
mais aussi a la violence de la croix. Il a survécu a la mort,
il est ressuscité. Il regne aujourd’'hui aux cbdtés de Dieu,
partageant sa vie avec ceux qui croient en lui. La vie que
Jésus nous promet, par la foi, c'est la vie au-dela de la mort
et du mal, la vie dans l’'éternité de Dieu. Tout calvaire aura
une fin.. et la justice et la paix de Dieu triompheront.

Cette paix divine n’est pas réservée a la vie d’apres : par
son Esprit, Dieu nous 1'offre déja aujourd’'hui. Déja
aujourd’hui, dans des situations qui semblent insurmontables,
sur des blessures insupportables, Dieu insére sa vie et sa
paix, la chaleur et le réconfort de son amour. Tout n'est pas
réglé, mais Dieu nous redonne la force de tenir et d’avancer
vers 1l’avenir qu’il nous réserve. Dans certains milieux, on
appelle ca la résilience, la capacité a rebondir, mais je
crois que Dieu, dans sa grace, participe a nos relevements
en nous appuyant sur sa main tendue, nous trouvons la force de
nous remettre en route.

Conclusion

En ce début d’année se succedent les veux et les souhaits.
L’année 2020, et son lot de tragédies, nous pousse peut-étre a
plus de prudence que d'habitude — nous ne savons pas ce qui
nous attend. Les épreuves seront la, s(rement, plus pour
certains que pour d’autres, et nous devrons trouver comment



étre solidaires et nous entraider — mais au ceur de ces
épreuves, une lueur de réconfort et d’'espoir brillera quoi
qu’il arrive : en Jésus, par son Esprit, Dieu est avec nous,
et i1l nous promet sa paix et sa vie.

Croire, c’est attendre

https://youtu.be/Uw3ZDdrc_uE

Quand on regarde une creche, on y voit les différents
personnages qui entourent Jésus lors de sa naissance. Marie et
Joseph, évidemment. Les anges et les bergers. Les mages, méme
si, normalement, ils interviennent plus tard..

Mais il y a d’autres personnages qui gravitent autour de la
naissance de Jésus. Apres les anges et les bergers, mais avant
les mages, il y a deux personnages dont nous parle Luc dans
son évangile. Ils rencontrent Jésus quelques jours apres sa
naissance, alors que ses parents 1’amenent au temple pour la
cérémonie de purification ordonnée par la loi de Moise. Tous
les deux sont agés, 1l'une est une prophétesse nommée Anne,
l’autre un homme dont on ne connalt presque rien, nommé
Siméon. C’'est sur ce dernier que nous allons nous arréter ce
matin.

Luc 2.22-32

22 Puis le moment vint pour Joseph et Marie d’accomplir la
cérémonie de purification qu’ordonne la loi de Moise. Ils
amenéerent alors l’enfant au temple de Jérusalem pour le
présenter au Seigneur, 23 car il est écrit dans la loi du
Seigneur : « Tout garcon premier-né sera mis a part pour le
Seigneur. » 24 Ils devaient offrir aussi le sacrifice que
demande la méme loi, « une paire de tourterelles ou deux
jeunes colombes. »



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/27/croire-cest-attendre/
https://youtu.be/Uw3ZDdrc_uE

25 Il y avait alors a Jérusalem un homme nommé Siméon. Il
était juste, il honorait Dieu et attendait celui qui devait
sauver Israél. L’Esprit saint était avec lui 26 et lui avait
appris qu’il ne mourrait pas avant d’avoir vu le Christ envoyé
par le Seigneur. 27 Inspiré par l’Esprit, Siméon alla dans le
temple. Quand les parents de Jésus amenérent leur petit enfant
afin d’accomplir pour lui ce que demandait la Loi, 28 Siméon

le
29
tu
30
31
32
et

recut dans ses bras et bénit Dieu en disant :

« Maintenant, 6 maitre, tu as réalisé ta promesse :
peux laisser ton serviteur aller en paix.

Car j’ai vu de mes propres yeux ton salut,

ce salut que tu as préparé devant tous les peuples :
c’est la lumiére qui te fera connaitre aux populations
qui sera la gloire d’Israél, ton peuple. »

Que sait-on de Siméon ? Pas grand chose, en réalité.

= 0n connait son nom, qui signifie en hébreu “qui a été

entendu, qui est exaucé”. On peut dire qu’'ici il porte
bien son nom.. Sa priere, devenue le cantique de Siméon,
exprime sa joie de voir la promesse de Dieu se réaliser.
On comprend qu’il était agé puisqu’il dit, au début de
sa priere : “Maintenant.. tu peux laisser ton serviteur
aller en paix.” C’est bien 1la phrase d’un homme qui a
attendu de longues années pour voir arriver ce jour !
L’évangéliste Luc nous dit que Siméon était juste et
qu’il honorait Dieu, 1l attendait celui qui devait
sauver Israél. On pourrait traduire ainsi, a partir du
grec, ce que Luc dit de Siméon : “Il était juste et
pieux, attendant la consolation d’'Israél.” On pourrait
donc dire que la foi et la piété de Siméon étaient
caractérisées par l'attente.

Luc ajoute qu’il avait recu l'assurance qu’'il ne
mourrait pas avant d'avoir vu le Christ, le Messie, de
ses yeux. Comment a-t-il fait pour discerner le Messie
dans ce petit enfant que ses parents aménent au temple,
on ne le sait pas.. Le texte biblique dit simplement que
c'est inspiré par 1’Esprit qu’il est allé dans le



temple.

Si on devait résumer en une formule tres courte le personnage
de Siméon, on pourrait dire : Siméon, c’'est un juste qui
attend. I1 apparait dans 1’Evangile comme le juste dont
L’'attente est récompensée. Et a ce titre, il me parait pouvoir
étre a la fois un encouragement et une exhortation pour nous,
dans le temps que nous vivons.

D’une maniére ou d’une autre, tout le monde est dans 1’attente
aujourd’hui. On attend la fin de la pandémie, la fin des
mesures sanitaires et leurs contraintes.. et certains attendent
le vaccin comme le Messie ! Mais 1’attente est inquieéte, parce
qu’'elle s’étendra peut-étre au-dela d’une 3e vague épidémique,
parce qu’'on ne sait pas encore dans quel état sera le “monde
d’apres”, et quel impact tout cela aura sur nous, sur notre
vie professionnelle, notre vie sociale.. notre vie d’Eglise !

Comment, en tant que croyant, vivons-nous 1’'attente ?
Fondamentalement, le croyant est dans 1’attente. Et c’est méme
peut-étre ce qui devrait le caractériser en premier : une foi
vivante se manifeste dans l1’attente. D’'une certaine facon,
croire, c’'est attendre !

Croire, c’est attendre

Le croyant est en attente de Dieu, au quotidien. Il sait que
tout lui vient de Dieu. Alors il attend l’'accomplissement de
ses promesses. Il cherche a le rencontrer, a 1’entendre dans
la priere et la méditation de sa Parole, a le voir dans les
circonstances de sa vie. Il s’attend a Dieu, pour tous les
aspects de sa vie. C’'est cela, étre croyant.

Ca ne veut pas dire qu’il restera les bras croisés et attendra
que tout lui tombe du ciel. L’attente n’'est pas de la paresse.
L’attente chrétienne est d’abord 1'assurance que Dieu se
soucie de nous, et cette assurance nous met en marche, elle
nous permet d’avancer. C’est sur la route, dans nos projets,



au ceur de nos taches du quotidien que nous nous attendons a
Dieu, dans l’'assurance de sa présence. Nous nous attendons a
un lui parce qu’il marche a nos cotés, sur tous nos chemins.
Cette assurance nous permet de vivre sereinement d’attente.

Cette attente active, elle se manifeste dans la vigilance. Ce
n'est pas une attente contrainte et subie, comme quand on est
en attente au téléphone, avec les 4 Saisons de Vivaldi en
boucle jusqu’a ce qu’'un conseiller soit disponible ! Le
croyant attend, mais il reste toujours a 1’'écoute. Comme
Siméon qui entend l’'Esprit lui dire d’'aller au temple. C’est
une attente vigilante, pour étre capable de discerner les
signes de la présence de Dieu, les indices de ses promesses.
Comme Siméon encore qui a su voir dans 1’enfant amené au
temple, le Messie promis. C’est dans 1l’attente que notre
discernement est aiguisé. Nous en avons besoin pour apprendre
toujours mieux a déceler la présence de Dieu dans notre vie.
L'attente fait partie de notre apprentissage de disciples du
Christ.

L’attente produit aussi la patience et la persévérance. Comme
Siméon qui, enfin, voit la promesse qu’'il a recue s'accomplir
devant ses yeux. Si l'attente est au ceur de notre posture de
croyant, ca signifie que tout ne viendra pas tout de suite.. La
patience et la persévérance sont des valeurs clé du Royaume de
Dieu. Des valeurs qui sont tellement peu dans l’air du temps,
avec notre monde de 1’'instantané ! Un monde qui fait de nous
des enfants gatés qui veulent tout, tout de suite.. et qui
pleurent et crient quand ils n’ont pas ce qu’ils veulent.

En réalité, l’attente c’est la confiance. Etre en attente de
Dieu au quotidien, c’est lui faire confiance. Une confiance
qui integre 1’incertitude et 1’inconnu. Le croyant sait que c¢a
fait partie de la vie.. et il n’'a pas de probleme avec ca.
Parce qu’il a confiance en Dieu qui veille sur lui. Cette
confiance a laquelle nous sommes appelés se refuse a tout
expliquer, a toujours vouloir trouver un responsable ou un
coupable, a tout vouloir maitriser. Autant d’obsessions que



1'on voit se manifester aujourd’hui, dans le temps que nous
traversons. Mais nous devons y résister, en tant que croyants.
Celui qui s'attend a Dieu n’a pas besoin de tout expliquer et
de tout maitriser, il sait que Dieu reste aux commandes. Il ne
doit pas céder aux discours simplistes, populistes ou
complotistes. Et étre un exemple de confiance.

Conclusion

Nous avons dit de Siméon qu’'il était un juste qui attend. On a
surtout parlé d’attente ce matin, moins de justice.. Mais c’est
justement en étant dans l’attente que le croyant devient un
juste. Dans 1le langage biblique, un juste ce n’'’est pas
quelqu’un de parfait et sans défaut, ce n’'est pas un héros ou
un saint. Le juste, c'est celui qui plait a Dieu en
s'efforcant de faire sa volonté.

Or, c’est bien dans la posture de 1l'attente que le croyant
développe des qualités qui le rendent capable d’accomplir 1la
volonté de Dieu. L'’assurance, la vigilance, la patience, la
confiance. Nous avons besoin de toutes ces qualités pour faire
la volonté de Dieu et ainsi lui faire plaisir.

Siméon était un juste parce qu’il attendait Dieu. Aujourd’hui,
au seuil d’une nouvelle année pleine d’incertitudes, comment
attendons-nous le Seigneur ?

Dieu: une lumiere qul reévele
la beauté

Voir la prédication en
vidéo: https://www.youtube.com/watch?v=YEYNj5dT2hA



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/22/dieu-une-lumiere-qui-revele-la-beaute/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/22/dieu-une-lumiere-qui-revele-la-beaute/
https://www.youtube.com/watch?v=YEYNj5dT2hA

Notre vie a besoin de beauté. Sans parler de la « belle vie »
qui est surtout une vie facile, nous avons besoin de beauté
dans notre quotidien. Au-dela du corps ou des décorations, la
beauté en général, accessible aux cing sens, ne peut pas si
facilement étre qualifiée de « non-essentielle ». Les débats
autour de la culture en temps de confinement ont rappelé que
si l'art et la beauté ne sont pas nécessaires pour survivre
physiquement, ils font partie intégrante de la vie humaine
vécue dans sa richesse.

Un film de science-fiction, Equilibrium (2002), touche un peu
a cette question. Dans une société utopique, on part du
présupposé que les émotions humaines sont a l’origine des plus
grands scandales : violence, guerre, corruption etc., et que
si 1'on arrivait a éliminer l'orgueil, 1le désir, la jalousie,
la peur, la colere etc. il n'y aurait plus de probleme dans
1l'humanité. Une pilule vient donc effacer chaque jour les
émotions humaines — les mauvaises et aussi les bonnes,
malheureusement. Le film n’est pas extraordinaire mais comme
toutes les utopies, il fait réfléchir. Ce qui m’a interpellée,
en tout cas, c’est que dans ce film, tout est gris. Murs,
meubles, vétements.. Méme les vitres sont recouvertes d’un film
pour qu’on ne pulsse pas voir au dehors 1les couleurs de
l’extérieur. Parce que la nature, dans sa beauté, éveille en
nous des émotions : le moindre promeneur du dimanche vous le
dira..

La lumiére que Dieu a créée et qui le caractérise si bien, est
une lumiere qui révele la beauté avec ses différentes nuances
et couleurs : la nuit, tous les chats sont gris, n’'’est-ce
pas ? Mais plus qu’un simple projecteur/révélateur, la lumiere
en elle-méme est belle, douce le soir ou ardente le midi,
apaisante ou vivifiante, multicolore quand l’'eau la difracte.

La beauté — de la lumiere ou de ce qu’elle éclaire — suscite
la joie, le contentement, et l'admiration ou l’adoration,
quand elle nous tourne vers les euvres que Dieu a faites.
C'est donc tout naturel que les croyants de la Bible aient



chanté Dieu pour la beauté de ses oeuvres, dans la création.
Et je vous invite a lire le Psaume 8, qui médite sur la beauté
du Créateur.

Lecture Psaume 8

1 Psaume de David, pris dans le livre du chef de chorale. Avec
la harpe de Gath.

2 SEIGNEUR notre Maitre, ton nom est magnifique sur toute la
terre !

Ta beauté dépasse la beauté du ciel.

3 Par la bouche des enfants, des tout-petits, tu affirmes ta
puissance devant tes ennemis.

Ainsi, tu fais taire tes adversaires qui sans cesse luttent
contre toi.

4 Je regarde le ciel que tes mains ont fait, la lune et les
étoiles que tu as fixées.

5 Et je me demande : Qu’est-ce que l’homme pour que tu penses
a lui ?

Qu’est-ce qu’un étre humain pour que tu prennes soin de lui ?

6 Pourtant, tu l’as fait presque 1’égal des anges, tu l’as
couronné de gloire et d’honneur.

7 Tu lui donnes pouvoir sur tout ce que tu as fait, tu as tout
mis a ses pieds :

8 moutons, chévres et bereufs, tous ensemble, méme les bétes
sauvages,

9 les oiseaux du ciel et les poissons de la mer, et tout ce
qui passe sur les routes des mers.

10 SEIGNEUR notre Maitre, ton nom est magnifique sur toute la


https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/1/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/2/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/3/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/4/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/5/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/6/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/7/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/8/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/9/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/8/10/PDV

terre |

La beauté du Créateur

Le psaume 8 est une méditation chantée, sur la harpe, qui
célebre directement Dieu pour sa beauté et sa majesté.
Impressionné par la volte céleste, avec la lune et les
étoiles, David prend conscience que celui qui a créé tant de
beauté est lui-méme encore plus beau, plus majestueux, plus
admirable !

La beauté dans le monde nous dévoile que son Créateur n’est
pas seulement puissant et sage pour produire et ordonner, mais
qu’il a de la sensibilité, des émotions, du plaisir.. . Il
n'est pas impersonnel ! Et le récit de la création au début de
la Bible (Genese 1.1-2.3) laisse bien entendre que Dieu se
réjouit du monde qu’il a créé : « Dieu vit que cela était
bon »..

Ses créatures ne sont pas non plus impersonnelles,
interchangeables : 1’abondance des especes, des formes, des
couleurs, témoigne des infinies nuances dans la créativité de
Dieu. Cette diversité harmonieuse, pleine d’innovation
(puisque tout est unique), témoigne de sa vitalité débordante,
joyeuse et exubérante : Dieu n’est pas gris, il est
flamboyant !

La place de 1’étre humain

Quand on s’arréte 5 minutes pour contempler un paysage
grandiose ou simplement prendre conscience de la complexité du
vivant, comme David on se sent.. tout-petit ! minuscule.
L'étre humain est si peu de chose.. Un regard vers 1l'’extérieur
devrait suffire a percer la bulle d’'auto-suffisance qui nous
donne 1’impression d’'étre le centre du monde, et a nous
tourner vers le Créateur avec admiration et humilité.



Pourtant, en notre for intérieur, nous sentons bien que malgré
notre petitesse dans ce monde, nous sommes appelés, nous
humains, a de grandes choses — a une existence pleine de sens,
a des actes riches d'impact, a une vie qui dépasse la survie.
La nature ne 1’explique pas, mais les textes inspirés, oui !
David s’'inspire presque mot pour mot du récit de création au
début de la Genese pour décrire le paradoxe de 1'’existence
humaine, créature comme les autres mais « image » de Dieu avec
une responsabilité particuliere dans le monde

Genese 1.26 : Dieu dit enfin : « Faisons 1’étre humain ; qu’il
soit comme une image de nous, une image vraiment ressemblante
! Qu’il soit maitre des poissons dans la mer, des oiseaux dans
les cieux et sur la terre, des gros animaux et des petites
bétes qui vont et viennent au ras du sol ! »

Malgré sa fragilité et son humilité, 1’étre humain est
précieux aux yeux de Dieu, et c’est ce mystere qui occupe
finalement la majorité du chant de David.

D'une part, il est invité a une relation avec Dieu toute
personnelle — a peine évoquée ici, cette relation dépasse la
complicité d’un homme avec sa femme, ou l'affection d’un pére
envers son enfant. Dieu crée 1’'étre humain pour vivre avec
lui, dans une relation d’amour réciproque 1’'étre humain ne
mérite pas mais qu’il recoit comme un cadeau.

D’autre part, 1’étre humain créé en image de Dieu recoit une

vocation particuliére : une autorité sur 1le monde qui
1’entoure. Pour Dieu, l'étre humain n’est pas qu’une créature
parmi les autres : Dieu lui délegue son autorité et la

responsabilité de gérer ce que Dieu a créé. 0On le sait,
L’humanité, malgré sa fragilité, a une influence sur le reste
de la planete sans égale. Cette grande autorité avait
évidemment pour but de développer et protéger la création,
avec respect pour le Créateur et les créatures, et non pas de
la défigurer, ce qui arrive bien trop souvent quand 1'étre
humain se détourne du Créateur. Mais les exces et les travers


https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/1/26/NFC

de 1’orgueil humain n’effacent pas la dignité que Dieu nous
accorde.

La générosité de Dieu

L’abondance de la création, comme le statut inattendu de
L’étre humain, soulignent la générosité du Créateur. Au-dela
de 1'utile et du fonctionnel, Dieu ajoute du beau qui lui-méme
rajoute du bon.. c’est comme un repas bien présenté qui
paraitra plus savoureux (expérience a l'appui). Avec le méme
contenu, un chant mélodieux ou un poeme avec du rythme des
images ou des rimes touchent davantage qu’un simple discours.
D’ailleurs, les textes bibliques sont souvent composés avec un
effort littéraire ou sur une musique, comme ici, pour toucher
davantage celui qui se met a l'écoute de Dieu.

La beauté de ce que Dieu fait est un signe de sa grace : il
est gracieux, au sens propre ! Il nous invite au partage, au
partage d’expériences, d’émotions. A la communion ! Et 1la
beauté en est un signe, car la beauté nous rejoint et nous
réjouit. Par le beau, Dieu partage simplement sa joie avec
nous.. Et c’est cela son but, inlassablement, de la Genése a
L’Apocalypse, de la création a la nouvelle création : partager
sa jole avec nous.

Se nourrir de beauté n’est donc pas une discipline spirituelle
inutile, que ce soit avec la nature ou avec l’'art : au-dela du
nécessaire, le beau nous réconforte, nous émerveille, nous
fait réver.. et nous rappelle sans cesse notre Dieu si
généreux. Cultiver le beau enrichit aussi notre quotidien : un
simple sourire, une carte d’'encouragement, un cadeau bien
présenté (c’est la période) témoignent de 1’'affection et de la
solidarité au-dela des mots. Dans une société obsédée par la
productivité et 1’efficacité, ou tentée d’utiliser la beauté
simplement pour mieux vendre, la beauté gratuite est un signe
de grace..

Pour plus de beauté : 1’humilité



Il y a encore une particularité de la beauté en Dieu et qui
vient de Dieu, une caractéristique étonnante chez un Dieu si
puissant : la place qu’'il fait aux petits (verset 3). Malgré
sa puissance et sa grandeur, Dieu ne méprise pas la fragilité.
Au contraire ! Il apprécie chacun, du plus petit au plus grand
(qui reste petit devant lui..).

Non seulement il leur accorde la dignité de son amour, mais en
plus, son golt, a lui, c’est de faire briller sa lumiere par
les petits, les fragiles, les humbles. Comme s’ils laissaient
mieux passer sa gloire et sa magnificence que les forts et les
puissants de ce monde, trop tentés de ramener les projecteurs
sur eux-mémes. Dieu aime briller par ceux qui se savent
pauvres et humbles (Mt 5.3), par une simple jeune femme comme
Marie, par un enfant — quel encouragement pour nous ! La ou
nous nous voyons « tout-petit », sans mérite ou vide, Dieu
voit un chef-d'euvre en perspective.. pour nous et pour les
autres ! Pour laisser briller la beauté de Dieu en nous, il ne
s’agit pas de nous refermer sur nous-mémes par honte ou par
complexe.. mais pas non plus de nous gonfler d’un orgueil
prétentieux qui ne peut que déformer notre perspective.. Avec
humilité, et reconnaissance, laissons le regard de Dieu nous
éduquer a reconnaitre sa beauté.

Nous sommes si précieux aux yeux de Dieu qu’'il a envoyé son
fils dans notre monde. Créateur des étoiles, Dieu n’a pas
hésité a devenir un nourrisson langé dans une mangeoire, pour
nous rejoindre au ceur de notre fragilité. I1 est allé encore
plus loin : lui le Glorieux, l’Eblouissant, le Vivifiant, il
s'est laissé mépriser par ceux qui l'entouraient, écraser par
leur violence, défigurer par leurs coups. Il a accepté de
mourir, pénétrant toute la laideur et le scandale de ces
ténebres, pour y frayer un chemin de lumiére et de vie,
auxquels il nous invite par la foi. La beauté du Christ, sa
gloire, sa fierté, ce fut de se rendre rien pour nous donner
tout — par amour. C’est d’'assumer notre laideur et nos
ténebres pour nous faire renaitre a la beauté de la vie avec



lui. C’'est pourquoi, ressuscité et régnant aupres du Pere, il
est aujourd’hui couronné de gloire et de magnificence
(Philippiens 2.6-11, Hébreux 2.5-10).

Alors, ces jours-ci comme a chaque instant, laissons-nous
émerveiller par la beauté du Dieu créateur, une beauté dont la
générosité et la grace se révelent pleinement en Christ, notre
sauveur et notre seigneur. Que la belle nouvelle de son amour
nous réjouisse, dans la joie du Seigneur !

Dieu : une lumiere qul nous

Un des premiers roles de la lumiere, c’est de nous éclairer..
Et il y a différents types de lumiére qui nous éclairent, de
différentes facons.

= Les lumieres naturelles du soleil le jour et de la lune
la nuit.

- Les bougies qu’on allume particulierement en ce temps de
1’Avent.

= Les ampoules qui éclairent l’'intérieur de nos maisons.

= Une lampe torche dont on a besoin pour se déplacer dans
la nuit et trouver son chemin.

Les phares d’une voiture, sans lesquels il est
impossible de circuler la nuit.

= Plus forte encore, la lumiere d’un phare au bord de 1la
mer, qui avertit les bateaux d’un danger et les empéche
de s'’échouer.

»Mais il y a aussi la lumiere douce d’une veilleuse qu’on


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/13/dieu-une-lumiere-qui-nous-eclaire/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/13/dieu-une-lumiere-qui-nous-eclaire/

allume pour nous tenir compagnie pendant que nous
dormons.

Toutes ces lumieres nous éclairent, d’une maniere ou d’une
autre. Et elles sont toutes utiles pour éclairer une piece,
trouver un chemin, avertir d’un danger, nous rassurer..

I1T y a une différence majeure entre ces différentes lumieres,
c’'est leur intensité. Certaines sont tres fortes, d’'autres
tres douces. C'est en fonction des besoins. Un phare doit
éclairer tres fortement parce qu’on doit voir sa lumiere de
loin. Mais une veilleuse émet une lumiere douce, sinon elle
nous empécherait de dormir.

Quand on dit que Dieu est lumiere, on dit, entre autres, qu’il
éclaire notre vie. I1 nous montre le chemin, il nous avertit
d’un danger, il nous rassure. Et il adapte aussi 1l’intensité
de sa lumiere en fonction de nos besoins.

Dans le Psaume 18, David compare Dieu a une lumiere. Le
premier verset nous dit a quelle occasion il a été écrit
“Chant de David, le serviteur du Seigneur. David adressa ces
paroles au Seigneur quand celui-ci le délivra de tous ses
ennemis, en particulier de Saul.”

Dans ce psaume, David évoque donc le secours qu’il a recu de
la part du Seigneur, avec des images fortes et un langage
suggestif. Il compare Dieu a un rocher solide qui le protege
mais il parle aussi d’un Dieu qui peut faire trembler 1la
terre, entrainant les éléments déchainés avec lui, un Dieu qui
Llui donne une victoire éclatante sur ses ennemis.

Et au milieu de ce Psaume, dans une partie plus calme, David
compare le Seigneur a une lampe allumée

“29 Seigneur, tu es pour moi une lampe allumée,

mon Dieu, tu éclaires la nuit ou je suis.

30 Avec toi, je prends d’assaut une muraille,

grace a toi, mon Dieu, je franchis un rempart.

31 Dieu est un guide parfait, les avis qu’il donne sont sdrs ;



il est comme un bouclier
pour tous ceux qui se réfugient auprés de lui.”

Dans la nuit..

Je ne sais pas si vous avez peur du noir.. Moi, je n'aime pas
trop ! Je vais méme vous dire un secret : je ne peux pas
dormir dans la noir absolu. J’ai besoin d’un peu de lumiere.
Alors je ne ferme jamais les volets dans une chambre ou je
dors !

C’est quand on est dans la nuit qu’on mesure combien on a
besoin de lumiere. Et on peut, dans notre vie, avoir parfois
L’'impression d’étre dans la nuit. Parfois méme la nuit noire.
Quand notre avenir semble bouché, quand on a perdu go(t a la
vie, quand tout semble s’acharner contre nous, quand on a
L’'impression d’avoir épuisé toutes les solutions et que ca ne
marche toujours pas, quand on a une décision a prendre et
gu’on est incapable de le faire, quand on retombe sans cesse
dans les mémes travers..

Vous avez tous, sans doute, déja fait une telle expérience. On
a l'impression d'étre dans la nuit, perdu, découragé ou
inquiet. Comment, alors, pouvons-nous dire avec Ll'auteur du
Psaume

“Seigneur, tu es pour moi une lampe allumée,
mon Dieu, tu éclaires la nuit ou je suis.”

Voir la lumiere de Dieu

Comment la lumiere de Dieu peut-elle venir éclairer notre nuit
? C'est différent pour chacun.. il n'y a pas de regle.

Parfois Dieu éclairera notre nuit comme le ferait un spot dans
une salle de spectacle. Comme une évidence, une présence
presque palpable. Vous l'avez peut-étre déja vécu ? Mais ce
n'est pas toujours le cas, loin de la. La lumiere de Dieu sera
peut-étre bien plus discrete..



Ce sera peut-étre un espoir, une conviction, que 1’'Esprit de
Dieu fera naitre au fond de nous, comme la petite flamme d’une
bougie pour commencer. Ce sera peut-étre une parole biblique
lue ou entendue, qui nous rejoindra de facon particuliere et
éclairera notre vie d’un jour nouveau. Ce sera peut-étre
quelqu’un que Dieu mettra sur notre route et qui partagera
notre détresse comme une lumiere douce et apaisante, ou qui
nous donnera un conseil nous permettant de faire un pas de
plus. Cette lumiere, elle transparalt parfois simplement dans
un sourire, un geste d’affection, un regard. Elle peut jaillir
d’'une petite carte recue ou d’un SMS !

Mais qu’est-ce qui me fait voir dans ces petites choses la
lumiere de Dieu ? Bien-siir, on pourra toujours dire que c'est
de l’autosuggestion, que c’'est la chance ou le hasard d’une
rencontre. On pourra toujours.. Mais on pourra aussi y voir une
étincelle divine, une petite lumiere, douce, rassurante,
porteuse d’espoir. C’est un choix, celui de la foi. Est-ce
vraiment plus absurde que de parler de hasard et de chance ?
Et n'oublions pas que ce n’'est que par la foi que la lumiere
de Dieu peut étre percue !

Alors si la nuit semble se prolonger pour nous, n’'hésitons pas
a transformer cette parole du Psaume en priere

“Seigneur, sois pour moi une lampe allumée,
mon Dieu, éclaire la nuit ou je suis !”

I1 répondra !

Dieu: une lumiere qul donne


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/08/dieu-une-lumiere-qui-donne-la-vie/

la vie

Pour parler de Dieu, la Bible utilise différentes images, et
pendant 1’Avent, nous avons choisi de nous centrer sur la
lumiere. Comment 1’'image de la lumiere nous parle-t-elle de
Dieu ? Vincent nous rappelait la semaine derniere combien,
dans la Bible, la lumiere éblouissante illustre la sainteté et
la majesté de Dieu. La lumiere est aussi ce que Dieu crée en
premier, dans le récit de la création

3 Alors Dieu dit : « Que la lumiere paraisse ! » et la lumiere
parut. 4 Dieu vit que la lumiére était une bonne chose, et il
sépara la lumiere de l’obscurité. 5 Dieu nomma la lumiére jour
et l’obscurité nuit. Le soir vint, puis le matin ; ce fut la
premiére journée. (Genése 1.3-5)

C'est a partir de la lumiere que tout le reste découle.. Et on
le sait : la lumiere est essentielle a la vie. A la vie des
plantes, et donc de tout le reste de la chaine alimentaire.
Méme les créatures de notre monde qui vivent apparemment dans
des obscurités abyssales dépendent d’'un écosysteme qui a
besoin de lumiere pour fonctionner. De la méme facon, Dieu est
essentiel a la vie : lui le créateur est source de toute vie.

Mais comment cette conviction de foi nous aide-t-elle a vivre,
en particulier 1lorsque nous sommes confrontés aux
« ténebres », a des situations obscures ou malsaines ? Le roi
David, quelques siecles avant Jésus-Christ, a justement mis en
chant son cheminement sur cette question, et je vous invite a
lire le psaume 36.

Lecture biblique : Ps 36

1l Psaume de David, le serviteur du SEIGNEUR. Chant pris dans
le livre du chef de chorale.

2 Au fond de mon ceur, je me rappelle une phrase de |’ homme


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/12/08/dieu-une-lumiere-qui-donne-la-vie/
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/1/3/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/1/4/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/1/5/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/1/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/2/PDV

mauvais.

Dans sa révolte, il dit : « Je ne vois pas pourquoi Dieu me
ferait peur. »

3 Cet homme-la est trop content de lui,

il ne peut donc pas reconnaitre sa faute ni la détester.

4 Tout ce qui sort de sa bouche est mauvais, et il ment.
Faire le bien, cela n’a plus de sens pour lui.
5 Quand il est couché, il prépare ses mauvais coups.

Il suit une route qui n’est pas bonne, il ne rejette pas le
mal.

Des le départ, David se présente comme le serviteur de Dieu,
celui qui s’applique a respecter la volonté de Dieu. Le
décalage avec le malfaiteur, 1'homme mauvais, non seulement
le choque mais le fait souffrir ! Evidemment, on parle ici
du méchant.. méchant ! Pas de nos petites transgressions
ponctuelles. David décrit le cas extréme de celui qui a
completement rejeté Dieu et ce qui vient de Dieu. Qui fait
1'inverse de la volonté de Dieu — ce n'est pas qu'il
s'écarte ou qu’il s'’égare : il fait 1’inverse !

C’'est le cas extréme, et on aurait peut-étre du mal, en tant
que chrétien, a parler ainsi de quelqu’un, et pourtant.. des
arrogants, profiteurs, violents, corrompus, égoistes,
humiliants, menteurs, nous en croyons, a différents degrés —
ca peut étre un collegue, ou pire, un chef ; un voisin qui
vous cherche des problemes ; un concurrent ; un politicien ;
parfois méme quelqu’un de la famille..

David est choqué par cet homme qui est a 1’opposé de ce que
lui aimerait vivre — en communion avec le Seigneur, une vie
bonne et bienfaisante — et il le craint aussi, parce que


https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/3/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/4/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/5/PDV

méme sans avoir soi-méme le désir de faire le mal, certaines
situations ou méme certaines personnes mettent une telle
pression qu’on est tenté de rentrer dans leur jeu : de leur
obéir pour qu’ils nous laissent tranquilles, ou de se
défendre en agissant comme eux. Devant cette pression, David
se tourne vers Dieu pour lui demander de l'aide.

6 SEIGNEUR, ton amour va jusqu’au ciel, ta fidélité monte
jusqu’aux nuages.

7 Ta justice dépasse les plus hautes montagnes, tes décisions
sont profondes comme la mer.

SEIGNEUR, tu sauves les hommes et les bétes.

8 Ton amour, mon Dieu, est vraiment précieux, les humains
s’abritent a l’ombre de tes ailes.

9 Dans ta maison, tu leur donnes une nourriture abondante,

tu les fais boire au fleuve de ta bonté (littéralement : de
tes délices “eden”).

10 La source de la vie est en toi, a ta lumiére, nous voyons
la lumiére.

11 Garde ton amour a ceux qui te connaissent, et ta fidélité a
ceux qui ont le ceur pur.

12 Que l’'orgueilleux n’entre pas chez moi, que les gens
mauvais ne me jettent pas dehors !

13 Voila qu’ils tombent, ceux qui font du mal,
ils sont renversés, ils ne peuvent plus se mettre debout.

David prie que Dieu le garde sur le bon chemin, et qu’il le
protege de ces pressions et de ces tentations. Sa priere se
termine avec l’assurance que le mal n'aura pas le dernier
mot, mais que c’est le bien qui triomphe. Mais entre le
portrait du méchant et la priere pour tenir face au méchant,


https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/6/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/7/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/8/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/9/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/10/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/11/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/12/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Psaumes/36/13/PDV

David entre dans une méditation sur la bonté de Dieu qui
1’emmene peut-étre plus loin que ce qu’'il avait imaginé.

La lumiere pour tous

Devant le mal et les malfaiteurs, les cas extrémes, David donc
se tourne vers Dieu, et il contemple ses qualités : bonté,
fidélité, justice, sagesse. Et les qualités de Dieu sont elles
aussi extrémes : infiniment grandes et profondes. On pourrait
imaginer que David s’'arréte la, et qu’il s'appuie sur cette
justice de Dieu et sur sa fidélité, sur son secours, pour
demander protection et soutien face a 1'adversité.

Mais David est emporté par la grandeur vertigineuse de la
bonté de Dieu : il vient en aide — pas seulement aux croyants
ou a ses serviteurs, mais aux humains en général, et méme aux
animaux. Dieu pourvoit a leurs besoins essentiels, faisant en
sorte que chacun puisse boire, manger, étre en sécurité. Notre
corps qui fonctionne, c’est grace a lui, notre respiration, le
fait de se réveiller le matin pour voir le jour, nos pensées,
toutes les opportunités et les joies de la vie. Ce n'’est pas
automatique ! C’est une grace qui vient de Dieu, et c'est ce
qu’on appelle en théologie la grace commune : le fait que Dieu
maintienne a ceux qui l’'ont rejeté un certain nombre de
bénédictions. Si Dieu retirait completement sa vitalité de
certains, ceux-ci s’'effondreraient, parce que c’est Dieu, la
source de la vie — qu’on le reconnaisse ou pas.

David était parti sur le plan moral, le chemin a suivre, mais
en regardant Dieu, il voit plus qu’un 1égislateur, il voit le
créateur, celui qui soutient la vie de chacun — et méme du
méchant ! Méme 1le méchant, le révolté, le pire que nous
connaissions, méme lui dépend de la lumiere de Dieu pour vivre
— pourquoi ? parce que Dieu 1'a créé !

En méme temps, la description que David fait de la vie semble
dépasser les réalités biologiques de notre quotidien — il
évoque la joie, le délice (en utilisant méme le mot Eden — le



torrent des Eden, le torrent des délices), le bonheur exaltant
de puiser a la source divine. C’est la joie de celui qui
reconnait d’ou viennent ces bénédictions du quotidien, et qui
se nourrit de 1l’amour de Dieu qui est derriere. Pour étre dans
la plénitude, la vie, c’est la vie dans la communion avec
Dieu, le Créateur, le Sauveur, a la bonté et a la sagesse
infinies.

La vie et la Vie

C’est normal que David lie les deux, la vie et la
Vie — parce que Dieu nous a créés pour une relation avec lui
marquée par la bonté, la justice, 1l’abondance et 1’'amour. Il
ne nous a pas inventés pour décorer le monde, mais pour
habiter avec lui ce monde. Pour échanger avec lui, pour nous
réjouir de sa présence et le réjouir de notre présence. (C'est
ca L'amour, non ? quand on se réjouit d’étre avec l'autre.

Si Dieu nous a donné le souffle, c’'est pour lui parler, pour
parler ensemble avec lui. Des mains pour travailler, avec lui,
pour le célébrer. Des yeux pour voir et surtout s’émerveiller.

Mais au commencement de 1'Histoire, 1’étre humain s'est
détourné de Dieu en imaginant qu’il était lui-méme 1le Maitre
de sa vie, comme s’il était sa propre source — c'est
malheureusement un mouvement qui est imprimé en nous, plus
profondément que notre ADN, et qui se répete en chacun, a
chaque génération — c’'est ce qu’on appelle le péché originel.
Si Dieu était normal, il aurait tout arrété, fermé les vannes,
coupé l’eau. Mais Dieu n’'est pas « normal » : sa bonté et sa
fidélité dépassent méme les plus hautes montagnes, elles sont
plus larges que les galaxies, plus fines que les atomes. Et
dans sa bonté « anormale », disons-le, Dieu a maintenu un
certain degré de vie dans le monde. Une grande part de ce que
nous vivons est douloureux et déformé, mais malgré ce que nous
voyons, ce n'est pas le pire du pire, car Dieu a maintenu sa
lumiere et sa vie.



Alors, pourquoi 1’'a-t-il fait ? Pour donner a notre monde une
seconde chance. Pour nous donner, a chacun, l'opportunité de
venir a lui et de golter pleinement a 1’abondance de son
amour. La vie que nous partageons dans la grace commune, c’'est
comme un échantillon, qui en dit long sur la qualité du
produit ! Et ces échantillons sont a la fois une promesse et
une invitation. Parce que notre vocation, a tous, c’est de
vivre dans la présence de Dieu, de boire a sa source, et de
marcher a sa lumiere.

La Vie reste cependant difficilement accessible, pour le
révolté comme pour le croyant. Comment rejoindre ce Dieu
infini, si pur, si bon, éblouissant ? Et c’est la que la bonté
de Dieu devient plus anormale encore : c’est lui qui nous
rejoint. C’est lui, la lumiere, qui vient briller dans nos
ténebres, qui vient nous appeler, nous inviter, nous délivrer,
pour que nous puissions vivre avec lui. C’est le mouvement de
Noél : le Dieu tres loin, tres haut, qui se fait homme, en
Jésus, pour percer nos ténebres et nous ramener dans sa
lumiere. En Christ, la bonté de Dieu envers nous atteint des
sommets vertigineux, et des profondeurs plus abyssales que les
plus épaisses ténebres.

Louange.. et discernement

Comme pour David, contempler la bonté extraordinaire d’un Dieu
si juste et si sage, nous conduit a la louange. La
reconnaissance fait partie des incontournables de la vie
chrétienne : reconnaitre que Dieu est présent et a 1'euvre, et
s’en réjouir ! Parce que Dieu ne fait rien, mal, et rien de
mal ! Lorsque nous souffrons, c’est plutdét que nous désirons
plus d’action de Dieu, qu’elle nous manque, que nous nous
sentons livrés a nous-mémes ou confrontés aux conséquences des
révoltes de ce monde. Donc une saine discipline, c'est
d’apprendre a voir — et a s’émerveiller de — 1’action de Dieu
dans notre vie. Alors nous verrons que nhous ne sommes jamais
totalement démunis de sa lumiere et de sa bonté.



Cette attitude vaut pour notre vie personnelle, mais aussi
pour notre entourage : qu’ils soient bétes ou méchants,
rappelons-nous que Dieu vient au secours de l'homme et de la
béte ! Apprenons a célébrer les étincelles de lumiere chez
ceux qui nous entourent.. A reconnaitre les traces que laisse
Dieu dans leur vie.

La fin du psaume nous interdit cependant d’'étre naifs : si
nous ne voyons pas tout en noir et blanc, les méchants et les
gentils, ne voyons pas tout en rose pour autant ! Il ne s’agit
pas de tout relativiser, de dire que tout se vaut, que tous
les chemins vont au méme endroit.. Un chemin, celui qui est
connecté a la source, un seul chemin baigne dans sa lumiere.
David sait tres bien qu’une fois qu’on a golté a la présence
pleine de Dieu, le mal est une aberration, qu’il soit mesquin
ou abominable. Que ce soit en nous ou chez les autres, nous
pouvons voir a la fois les étincelles de lumiere ET les ombres
qui demeurent.. pour en nourrir notre priere. Priere de
louange, priere d'’'intercession, pour que nousS nous
rapprochions de plus en plus de la source de la lumiéere.



