Une vraie bonne résolution

Lecture biblique : Colossiens 3.12-17

Avez-vous pris des bonnes résolutions pour la nouvelle année ?
Arréter de fumer, faire du sport, commencer un régime, arréter
les régimes..

Si vous étes en panne de bonne résolution, ce texte est peut-
étre pour vous !

Nous avons dans ces versets toute une série d’'exhortations,
qui concernent en particulier nos relations appelées a étre
marquées par l'amour, le pardon, la paix, une exhortation a
laisser toute sa place a la parole du Christ dans notre vie.
Il y aurait beaucoup a dire sur chacune d’entre elles mais
c’'est en particulier la derniere, qui a elle seule résume
L’intention globale, qui a retenu mon attention

17 « Tout ce que vous pouvez dire ou faire, faites-le au nom
du Seigneur Jésus, en remerciant par lui Dieu le Pere. »

Tout, absolument tout

Le texte original, en grec, insiste sur le « tout ».
Littéralement : « Tout, quoi que vous fassiez, en paroles ou
en actions, (faites) tout au nom du Seigneur Jésus, rendant
grace a Dieu le Pere par lui. »

Et encore, le deuxieme verbe « faire » de la phrase est sous-
entendu, si bien qu’on pourrait aussi le comprendre non a
L'impératif mais a l’'indicatif : « Tout ce que vous pouvez
dire ou faire, vous le faites au nom du Seigneur Jésus.. »
Qu'on le veuille ou non, c’'est le cas ! C’'est ainsi que le
Seigneur le voit, c’est aussi ainsi que les autres, ceux qui
nous entourent, le voient souvent...

Tout, absolument tout doit étre fait au nom du Seigneur.
Aucune parole, aucun acte, aucun domaine de notre vie, ne peut


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/31/une-vraie-bonne-resolution/

étre considéré comme n'’étant pas concerné. On ne peut pas
dire : dans ce domaine-la, avec ces personnes-la ou a ces
moments-la, ma foi n'intervient pas et je n’agis pas au nom du
Seigneur Jésus. Tout, quoi que vous fassiez, est concerné.
Rien n'y échappe. Ce n’est pas seulement notre pratique
religieuse ou notre piété personnelle qui est concerné mais
tout, paroles ou actions.

Le Nouveau Testament regorge de textes avec cette intention. A
commencer par Jésus qui appelle ses disciples a renoncer a
tout pour le suivre : « Si quelqu’un veut venir avec moi, il
ne doit plus penser a lui-méme. Il doit porter sa croix et me
suivre. » (Mt 16.24). L’ap6tre Paul, ailleurs que dans notre
texte, a la méme exigence : « Offrez-lui votre personne et
votre vie, c’est le sacrifice réservé a Dieu et qui lui plait.
Voila le vrai culte que vous devez lui rendre. » (Rm 12.1)

Tout, absolument tout dans notre vie, participe a cette
vocation de disciple du Christ. Mais attention : ca ne fait
pas de nous des petits saints, avec une vie austere, qui
passent leur temps a prier, lire la Bible et chanter des
cantiques. Ce ne sont pas les seules choses que nous puissions
faire au nom de Jésus-Christ ! Loin de la..

L’'idée principale est que rien dans notre vie n’est en dehors
de la sphere de notre foi. Tout 1la concerne : notre piété,
notre famille, notre travail, nos loisirs..

Tout faire au nom du Seigneur Jésus

Venons-en justement a ce que signifie « tout faire au nom du
Seigneur Jésus ». En commencant d'abord peut-étre et disant ce
que ca ne signifie pas !

Il ne s’'agit pas, en effet, de « mettre Jésus a toutes les
sauces », de ponctuer toutes nos phrases par des formules
devenues creuses (« Dieu voulant.. »), ou pire des formules
teintées de superstition.. comme si le « nom de Jésus » avait
des vertus magiques.



Il ne s’agit pas non plus de chercher toujours un verset
biblique pour justifier toutes nos décisions et nos paroles.
Ou d’'étre constamment dans le stress de se demander si chacune
de nos décisions, méme les plus banales, sont vraiment
conformes a la volonté du Seigneur, a son plan tracé pour
nous ! Ou de s’'interroger a tout bout de champ : « qu’est-ce
que Jésus ferait a ma place ? »

Il ne s’agit pas plus de croire que toute notre vie ne doit
étre faite que de priere, de lecture de 1la Bible,
d’évangélisation, etc.. Ce n'est certainement pas le modele que
Jésus nous a laissé dans les évangiles.

Finalement, il s’agit avant tout d’une nécessaire prise de
conscience. On 1'a déja dit, ce verset peut étre traduit par
un impératif ou un indicatif. Qu’on le veuille ou non, tout ce
gu’on dit et fait nous engage en tant que disciple du Christ.
Notez bien la formulation : 1l ne s’'agit pas seulement de tout
faire « au nom de Jésus » mais de tout faire « au nom du
Seigneur Jésus ». La nuance a son importance. Tout ce que nous
faisons témoigne de la facon dont Jésus est, ou non, notre
Seigneur. Et 1la, bien-s(r, cet impératif est compris
différemment selon la vision que vous avez de Jésus !

Si vous voyez en lui un maitre intraitable, surveillant vos
faits et gestes et cherchant toujours 1l'erreur ou
l'imperfection a corriger, alors vous serez un chrétien
stressé, préoccupé par une vie qui ne sera jamais a la
hauteur..

Mais si vous voyez en lui un maitre, certes exigeant mais pour
nous faire avancer, un maitre qui se fait aussi compagnon de
route, patient et bienveillant, plein de compassion, alors la
réalité sera toute autre. Elle sera une invitation a vivre
pleinement, dans notre quotidien, la communion avec le Christ
vivant.

L’exhortation s’accompagne d’une promesse. Si nous pouvons



tout dire et tout faire en son nom, c’est parce qu’il nous a
envoyé et qu’il nous a promis d’étre la avec nous. Si tout ce
que nous faisons, nous le faisons au nom du Seigneur Jésus,
alors c'est qu’il sera toujours la, avec nous, dans tout ce
gue nous faisons.

La bonne résolution s’accompagne donc d'une promesse pour la
nouvelle année..

Tout faire en rendant grace a Dieu

Une derniere remarque mérite encore d'étre faite. La fin de
notre verset précise qu’il s’agit de tout faire au nom du
Seigneur Jésus « en remerciant par lui Dieu le Pere. »

Voila qui souligne encore que ce dont il est question avant
tout ici, c’est d’'une attitude de coeur. L’état d’esprit que
le Seigneur attend d’'abord de nous est la reconnaissance. On
est loin de la peur d’'un Dieu inquisiteur, du stress de savoir
si chacun de nos actes ou de nos paroles seront en tout point
conformes a la volonté de Dieu.. On est dans la confiance et la
paix devant un Dieu qui veut notre bien et duquel nous
recevons toutes choses. Et si on recoit toutes choses dans
notre vie comme des dons de Dieu, alors nos paroles et nos
actes témoigneront de notre appartenance a Jésus-Christ. Parce
gue nous serons dans une juste et saine relation avec notre
Dieu.

Tout faire en rendant grace a Dieu ce n'est pas tout faire en
craignant de se tromper, en ayant peur de déplaire a Dieu ou
de s’écarter de sa volonté. C’est tout faire dans la confiance
en un Dieu bienveillant. C’est considérer notre vie comme une
facon de répondre, concretement, a la grace de Dieu manifestée
envers nous. C’est faire de notre vie un grand merci a 1’amour
de Dieu.

Conclusion

« Tout ce que vous pouvez dire ou faire, faites-le au nom du



Seigneur Jésus, en remerciant par lui Dieu le Pere. »

Une bonne résolution et une promesse pour le méme prix, c'est
bon a prendre ! Or, c’est bien ce qu’est ce texte.

Bonne résolution : il peut traduire notre désir de glorifier
Dieu, par nos paroles et nos actes, en agissant au nom du
Seigneur Jésus, dans un esprit de reconnaissance. Promesse
de la part de celui qui nous envoie en son nom, il sera avec
nous, pour que nous puissions agir en son nom.

Deux métaphores pour une
espérance

Lecture biblique : Esaie 35.1-10

Quel beau texte ! Un poeme qui chante l’espérance. Certes, il
s’adresse a un peuple exilé et promet le retour dans leur
pays. Mais il va bien au-dela. Ce poeme nous est donné pour
nous encourager (v.3-4)

Redonnez de la force aux bras fatigués,
rendez plus solides les genoux tremblants.
Dites a ceux qui perdent courage :

« Soyez forts ! N’ayez pas peur !

Voici votre Dieu.

Il vient vous venger

et rendre a vos ennemis

le mal qu’ils vous ont fait,

il vient lui-méme vous sauver. »

D'ailleurs Jésus lui-méme a fait référence a ce texte pour
encourager Jean-Baptiste alors qu’il était en prison et qu'il


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/18/deux-metaphores-pour-une-esperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/18/deux-metaphores-pour-une-esperance/

se demandait si Jésus était bien le Messie qui devait venir.

Laissons-nous donc encourager ce matin par ce beau texte

d’espérance ! Explorons les deux métaphores qui y sont
développées : celle du désert qui refleurit et celle du
chemin.

Un désert qui refleurit

La sonde américaine Curiosity a découvert a la surface de Mars
des preuves directes d’un ancien lac d’eau douce. On a déja
cherché vainement de 1’eau sur la Lune. Depuis des années on
en cherche sur Mars. Pourquoi ? Parce qu’en cherchant de
l’eau, on espere trouver des traces de vie. La ou il y a de
l’eau, il pourrait y avoir de la vie.

Dans la Bible aussi, l'eau et la vie sont étroitement liées,
des les premieres pages de la Genese (les eaux primitives, le
fleuve qui irrigue le jardin d’Eden..) jusqu’aux dernieres de
L’Apocalypse (retour du fleuve de la vie dans la Nouvelle
Jérusalem), en passant par les paroles de Jésus (« Celui qui
boit 1’eau que je lui donnerai, il n’aura plus jamais soif. Au
contraire, l’eau que je lui donnerai deviendra en lui une
source, et cette source donne la vie avec Dieu pour toujours.
» — Jn 4.14).

Et il en est de méme dans notre texte. Si le désert se couvre
de fleurs, c’'est parce que le pays desséché est a nouveau
irrigué (v.6-7)

De 1l’eau jaillira dans le désert,

des fleuves couleront dans la terre seéche.

Le sable bridlant se changera en lac,

la terre de la soif deviendra une région de sources.
A U’endroit ou les chacals habitaient,

le roseau et le papyrus pousseront.

Or, l'’eau, dans notre texte, ne se contente pas de donner la
vie, elle redonne vie a ce qui était mort. Elle n'est pas



seulement symbole de vie, elle est symbole de renaissance, de
résurrection. Voila pourquoi notre texte ne parle pas de
naissance mais de guérison (v.5-6)

Alors les yeux des aveugles verront clair,

les oreilles des sourds entendront.

Les boiteux bondiront comme des gazelles,

et la bouche des muets s’ouvrira pour exprimer leur joie.

Cette espérance de vie, de restauration, de résurrection, a
évidemment connu un accomplissement partiel lors du retour de
1l'exil. Mais comment ne pas y avoir un plein accomplissement
avec la venue de Jésus-Christ ? Cette eau qui donne la vie,
c’'est lui qui 1’a apportée. C’est lui qui a gquéri des
aveugles, des sourds, des boiteux et des muets. La puissance
de vie s’'est manifestée dans toute sa gloire au jour de sa
résurrection.

Notre espérance de vie et de résurrection, elle est bien dans
le Christ. Une espérance qui nous aide a traverser les déserts
de nos vies, a supporter nos souffrances et nos blessures. Un
jour, aussi, le désert de nos vies refleurira !

Un chemin vers Dieu

L'autre métaphore développée dans notre texte d’'espérance est
celle du chemin : « Il y aura la une route qu’on appellera ‘le
chemin de Dieu’ » (v.8). Son nom est, littéralement : « La
voie sacrée », c’'est a dire le chemin qui appartient a Dieu.
C’est donc un chemin privé ! D’'ou la précision (v.8)

Aucune personne impure n’y passera,
Il sera réservé au peuple du SEIGNEUR.

Tout le monde ne peut pas l’emprunter. Il faut appartenir au
peuple du Seigneur. Mais pour celui qui l’emprunte, c’est un
chemin sr, sur lequel on peu marcher en sécurité. On n'y
rencontre ni lion ni béte sauvage.



Enfin, ce chemin conduit a Sion, mont sur lequel le temple
était construit. C’est donc un chemin qui conduit a Dieu. Et
sur lequel on marche dans la joie. Voila qui rappelle les
cantiques des montées, ces psaumes chantés par les pelerins
qui montaient au temple a Jérusalem.

La perspective est bien celle d’une reconstruction du temple.
Pour le peuple de Juda exilé, ce chemin est donc la promesse
d’un retour dans le pays mais c’est aussi un appel a un retour
a Dieu. Un appel auquel il convient de répondre des
maintenant, sans attendre le retour de 1l'exil.

C'est la que ce texte garde toute sa pertinence pour nous.
D’autant que sa perspective va au-dela du contexte du
prophete. Cette joie absolue, une joie plus jamais assombrie
par le chagrin et la souffrance, nous oriente vers un autre
accomplissement. Ce chemin d’Esaie rappelle la vision de la
Nouvelle Jérusalem, a la fin de 1’Apocalypse, ou les portes de
la ville sont constamment ouvertes, ou les peuples apportent
leurs richesses et oU « rien d’impur ne pourra entrer dans
cette ville » (Ap 22.27). Une ville ou il n'y aura plus de
malédiction, plus ni deuil, ni cris, ni souffrance..

Ce chemin décrit par Esaie, pour nous, c'est le chemin du
salut. Celui qui donne sens a notre vie, qui nous mene jusqu'’a
Dieu et nous procure une joie que rien ne peut Oter. Notre
salut est un chemin. Ce n'’est pas juste un ticket d’entrée
pour le ciel qu’'on devra présenter apres notre mort pour
accéder au paradis ! Notre salut est un chemin sur lequel nous
marchons des aujourd’hui.

Ce chemin a un nom : Jésus-Christ. Il 1’a dit lui-méme : « Je
suis le chemin, la vérité et la vie. Nul ne vient au Pere que
par moi. » (Jn 14.6) Cette « voie sacrée », c'est celle que
Jésus a empruntée pour nous en mourant sur la croix. Et sa
résurrection nous ouvre les portes de la présence de Dieu.
Marcher sur ce chemin deés aujourd’hui, c’'est vivre en
communion avec Jésus-Christ.



Conclusion

\

Un désert qui refleurit et un chemin qui méne a Dieu. Une
espérance de vie et une espérance qui donne sens a notre vie.
Voila ce qu’annonce ce beau texte d’Esaie. Sa portée va bien
au-dela du retour de 1’exil pour le peuple de Juda, méme s’il

y fait bien référence.

C'est un texte que nous pouvons nous approprier, a la lumiere
de la personne et de 1l’'euvre de Jésus-Christ. C’est lui la
source qui dispense l’eau de la vie. C’est lui le chemin qui
mene a Dieu. C’est dans la foi et la communion avec le Christ
vivant que nous pouvons vivre 1l’'espérance. Non pas demain
seulement, mais des aujourd’hui !

Etude de Romains 13.11-14

Lecture biblique : Romains 13.11-14

L’'avent, cette attente de Noél est la période de 1’année ou no
us nous rappelons les hommes d’'autrefois et leur attente d’'un

libérateur, d’'un sauveur qui viendrait éclairer leur nuit.. Je

vous propose ce matin de lire un texte dans lettre de Paul aux
Romains, ch.13.11-14, ou Paul nous parle d’'un autre type d’at

tente, une attente qui n’a pas pris fin a Noél, au contraire !
Rm 13.11-14

L’exhortation de ce matin entre dans une série d’exhortations

de la lettre aux Romains : nous sommes exhortés a une vie sain
te, non seulement a cause de ce que le Christ a fait pour nous
dans le passé (puisque nous sommes sauvés du péché, du mal et
de la mort, il est seulement logique que nous abandonnions mo
de de vie dont nous avons été sauvés !) mais Paul ajoute une a
utre raison de mener une vie sainte, transformée : a cause de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/11/etude-de-romains-13-11-14/

ce que le Christ va faire dans le futur. Il va revenir instaur
er pleinement justice et paix dans le monde, et fera triompher
le bien et la vérité. Pris entre hier et demain, nous sommes
appelés a vivre aujourd’hui sous le signe du Christ.

Parce que cette position reste délicate, (entre hier-
demain mais aujourd’hui seul est palpable !) je vous invite a

méditer plus en profondeur le message de Paul qui a toute vale
ur pour nous aujourd’hui. Je suivrai le raisonnement de 1'ap6t
re Paul.

Connaitre le temps ou nous sommes V.1ll-12a

Paul introduit son exhortation en rappelant quelque chose que
les chrétiens savent : la venue de jésus Christ, son e®uvre, sa
mort et sa résurrection ont changé la face du monde ! En Occi
dent, nous comptons les années a partir de la date de naissanc
e du Christ, montrant qu’il y a un avant et un apres la venue
de Jésus -
Christ sur terre. Bien sir, ce systeme de datation n’a plus be
aucoup de sens pour la plupart des gens d’aujourd’hui, et c’es
t juste un repere dans 1’'histoire. Pourtant, ceux qui connaiss
ent Dieu et qui connaissent Jésus Christ son fils discernent u
n élément de vérité dans cet avant -
apres : le monde d’'aujourd’hui, méme s’'il ressemble a celui d’
hier, méme si les hommes n’ont pas particulierement changé, le
monde d’aujourd’hui n’est pas le méme qu’avant la venue du Ch
rist. Certes, Jésus a opéré avec une certaine discrétion : il
est né dans une étable, il a donné son enseignement a quelques
milliers de personnes, il est mort sur une vilaine croix. Et
pourtant, derriere cette apparence dérisoire, banale, un peu m
isérable, le destin du monde s’est joué : Jésus est le sauveur
que les hommes attendaient, venu pour réconcilier un monde pe
rdu, abimé, avec son Dieu plein de bonté et d’amour, un sauveu
r venu subir — et vaincre — le Mal et la mort.

Cette victoire réelle mais discrete se fait en deux temps : il
y a la bataille décisive et il y a la guerre dans son ensembl



e. A la croix Jésus a remporté la victoire décisive, mais la g
uerre continue encore un peu avant que le triomphe du vainqueu
r ne s'établisse.

Pour désigner cette période étrange ou Dieu a gagné mais ou la
guerre continue, Paul parle de l’'arrivée du jour. I1 reprend
cette expression biblique du « jour du Seigneur », que l’'on tr
ouve en particulier chez les prophetes de 1’Ancien Testament.
Le jour du Seigneur, c’'est le moment ou le Seigneur montrera s
a victoire, ou il restaurera son regne de justice et de paix d
ans le monde. Mais Paul combine les deux sens du mot jour : le

jour -
moment, date, et le jour comme période de lumiere opposée a la
nuit. (v.1l2a)

On comprend bien cette opposition : la nuit est associée, dans
quasiment toutes les cultures, a ce qui est trouble, dangereu
X, malsain, obscur. Le jour, par opposition, c’est ce qui est
lumineux dans notre vie. Ainsi, le monde dans lequel nous somm
es est un monde de nuit a deux niveaux : il est dans la nuit,
parce qu’'il a rejeté la lumieére de Dieu et qu’il est maintenan
t empétré dans 1’obscurité. Mais c’est aussi un monde de nuit
parce qu’'il précede le jour, le grand jour, le grand jour de 1
umiere ou le Seigneur mettra un terme aux ténebres du monde et
manifestera aux yeux de tous la splendeur et la joie de son r
oyaume.

Paul nous invite a discerner dans la nuit qui nous entoure les

signes du jour qui vient. Le Christ a amorcé la fin de la nui
t, et a mis en marche la venue du Jour avec un grand J. Dans c
ette nuit obscure, nous sommes appelés a voir les premiers ray
ons, les premieres étincelles qui précedent 1'aube du salut tr
iomphant.

Qu’'est-
ce qui nous permet de discerner ainsi dans la nuit les premier
S rayons du soleil ? Le Saint-

Esprit, présent en nous, qui renouvelle notre intelligence et



notre compréhension des choses. Cet Esprit venu de Dieu nous c
onduit a ne pas nous fier aux apparences, mais a prendre consc
ience que le jour est en marche et qu’il s’approche de nous de
maniere inexorable.

Le texte de Paul pose toutefois un petit probleme : « la nuit
est bientoét finie » dit-
il. Il disait ca il y a 2000 ans ! Est-
ce que, avec les quarts d’'heure de coiffeurs, il y a aussi les
bient6t bibliques ? On nous dit bientét, mais en fait il faut
encore attendre trés longtemps ! Ou alors, Paul s’est trompé,
il pensait que le jour allait arriver, mais c’est reparti pou
r des millénaires de nuit.

Je crois que Paul, avec son bient6t, cherche plutdét a nous fai
re sentir que la nuit vit ses derniéres heures. Elles peuvent

bien sembler longues, interminables, elles peuvent bien nous g
lacer et nous priver de reperes, mais les dernieres heures de

la nuit ont sonné, et le bientdét biblique résonne a nos oreill
es pour dissiper cette illusion que la nuit durera toujours.

Entrer en vigilance

Bient6t ! Bient6t ! la lumiere va rayonner dans notre monde, c
'est sOr maintenant, car le jour va bientdét se lever, le solei
L arrive tout pres ; méme si nous ne le voyons pas a l'horizon
, hous le savons, c’est une certitude.

Quelle est 1'implication de ce bientdot ? réveillez-
vous ! ne sombrez pas dans le sommeil, mais relevez-
vous, guettez les signes de 1’aube !

Je ne crois pas que Paul fasse mention du sommeil pour accuser
1’église de compromis, de laxisme, ou tiédeur, mais plutdt pa
rce qu'il est conscient de la difficulté de ces dernieres heur
es de nuit.

En parlant du sommeil, Paul vise le découragement et 1’engourd
issement. Il sait que la situation de 1'église dans cette péri



ode des dernieres heures de la nuit ressemble a la situation d
e ceux qui travaillent de nuit, faisant de longues gardes de 1
2h : c’'est au petit matin, alors méme que la garde touche a sa
fin, que le poids du sommeil et de la fatigue se ressent avec
le plus force.. De méme, sur un plan spirituel, a force de voi
r la nuit durer, le jour tarder, on peut se laisser engourdir
spirituellement et étre tenté de baisser les bras. En regardan
t autour de nous, en voyant les souffrances, les cruautés, les
perversions, la tentation est grande de désespérer et de se d
ire : ca ne finira donc jamais ! comment ca peut continuer com
me ca ? alors a quoi bon ? a quoi bon tenir s’il n'y pas de fi
n ? a quoi bon me battre si la victoire ne vient pas ?

La Bible vient dissiper ce découragement et 1’engourdissement,

1’abandon, 1'assoupissement auxquels nous risquons de céder e
n nous rappelant avec force ce que nous savons : le jour arriv
e, et la nuit est bient6t finie.

Ainsi, la lumiére de Dieu qui a rayonné il y a 2000 ans n’est
pas éteinte, et elle revient avec force pour illuminer notre m
onde. Paul nous pousse a regarder vers 1l’'horizon, a attendre a
vec persévérance, a guetter l’'arrivée de ce jour de joie et de
justice. Et cette attente, elle doit étre cohérente : le jour
qui arrive sera le dernier, non pas parce que le monde va étr
e détruit apres-
demain, mais parce que ce sera un regne éternel de vie et de 1
umiere. C'est notre espérance : la vie éternelle, le salut, le
royaume de Dieu, sont autant de mots pour désigner la période
qui va s’ouvrir, la période ultime de notre monde : la vie av
ec Dieu, dans sa lumiere, dans sa justice, dans sa paix. Si le
dernier jour est un jour éternel, nous avons intérét a nous y
préparer, a vivre aujourd’hui dans la lumiere de Dieu, qui no
us a déja atteints et qui va se manifester pleinement, bient6t

Ce bientdt nous réveille et nous appelle a entrer en vigilance
c’'est 1’'image de 1'armure de lumiere qu’il nous faut revéti
r. Nous allons voir qu’il faut d’abord o6ter les oripeaux de la



nuit pour pouvoir nous habiller des vétements clairs de la jo
urnée, mais je voudrais juste avant commenter le terme « armur
e, armes ». Ces armes ne sont pas des outils de violence, de p
uissance, d’'oppression pour remporter la domination : comment
attendre un regne de paix avec violence, un regne d’amour avec

haine, un regne de joie avec la destruction ? Paul mentionne
les armes non pas pour faire de nous des guerriers qui écrasen
t les autres, mais pour donner en exemple une attitude de sold
at : la vigilance. Cette dimension de combativité fait partir
intégrante de 1’attente qui est la nétre.

L’attente du jour au milieu de la nuit n’est pas une attente m
olle : elle est concentrée, déterminée, attentive a ne pas céd
er au sommeil. Parce que nous sommes encore dans la nuit, l'at
tente du jour reste difficile : le jour n’est pas encore visib
le a nos yeux, la nuit nous enveloppe, elle nous glace, elle n
ous décourage. Dans ces dernieres heures avant 1’aube, nous so
mmes tentés de nous assoupir, de nous rendormir. Mais le Seign
eur nous appelle a tenir fermes, a nous redresser, a résister,
a lutter contre le sommeil et 1’influence de la nuit. Toutefo
is, ces armes sont de lumiere, ce sont les armes de demain que
nous utilisons dés aujourd’hui : rester honnétes parce que no
us croyons que la vérité va triompher, protéger les faibles pa
rce que nous croyons que la justice va triompher, faire du bie
n en toutes circonstances parce que nous savons que Dieu va re
mplir le monde de sa bonté.

Renoncer et reveétir

Comment alors attendre correctement le regne de Dieu qui vient

? La Bible nous présente une double démarche : enlever et end
osser. Avant de mettre les habits lumineux qui conviennent au
jour, nous devons Oter les vétements de la nuit. Paul désigne
par la les cruvres qui caractérisent la vie sans Dieu, privée d
e sa lumiére. Au v.13 il donne une liste, non exhaustive, silre
ment adaptée aux difficultés de 1’église de Rome, mais pertine
nte aussi a notre époque.. (v.13).



I1 cite d’abord les exces qui avilissent notre personne, trop

manger ou trop boire. Son souci n’est pas d’abord diététique,

mais plutoét 1ié a la question de la maniere dont nous gérons n
otre vie : recherchons -
nous L'équilibre (ce que Paul appellerait la sobriété) ou somm
es-

nous prompts a nous lancer dans toutes sortes d’exces qui nous
détournent de l’essentiel ?

Ensuite, Paul mentionne 1’immoralité qui dégrade notre personn
e et nos relations. Je crois que Paul a en vue toute sorte d’i
mmoralité, mais il cite en particulier la débauche et 1’immora
lité sexuelle. Pourquoi ce domaine la et pas un autre ? parce
que nous sommes facilement tentés de décréter que, lorsque nou
s errons dans ce domaine, nous ne faisons de mal a personne. M
ais c’'est faux ! D’'une part, Dieu ne distingue pas péchés grav
e sou moins graves en fonction du regard des autres ; d’autre
part, la débauche sexuelle, c’est ce comportement qui consiste
a utiliser 1’autre pour assouvir nos propres désirs. C’'est un
comportement qui dégrade 1’autre, qui le prive de respect et
d’amour, et qui nous dégrade aussi, car nous nous écartons de
notre vocation a aimer et a étre aimés en tout respect. La con
damnation de ces euvres de nuit souligne donc l’importance de
notre comportement : si vraiment le grand Jour arrive, nous qu
i avons décidé de vivre dans la lumiere du Christ, nous ne pou
vons pas garder un mode de vie ancien, bientdét périmé, orienté
par des valeurs sombres.

Il est tres intéressant que Paul mentionne aussi les querelles

et la jalousie, sur le méme plan que la débauche ! Ces perver
sions du ceur importent tout autant que celles du corps, car D
ieu ne regarde pas seulement aux apparences, mais il désire qu
e nous ayons une vie transformée.

Qu'est-

ce qui caractérise cette vie transformée par la lumiere du Chr
ist et rayonnante des aujourd’hui de la clarté de demain ? Un
changement d’orientation profond. Notre vie ne tourne plus aut



our des préoccupations de 1la « chair » (c'est-a-
dire 1’homme sans Dieu) : la satisfaction de toute pulsion, la
poursuite effrénée des plaisirs immédiats, 1’orientation vers
l’accomplissement de ma personne, de mes besoins, de mes envi
es, de mes attentes, au mépris des autres et de ma propre voca
tion a refléter la beauté de Dieu dans le monde.

C'est le sens de 1l’expression si étonnante : « revétez le Seig
neur Jésus -
Christ » : Que la lumiere du Sauveur ne reste pas devant vous,

comme un guide, un espoir, mais qu’'elle vous noie dans son ab
ondante clarté. Voila notre vocation d’hommes : vivre dans la
lumiere de Dieu, resplendir de cette clarté grace a des véteme
nts clairs qui réfléchiront la grandeur, la bonté, la justice
de Dieu.

Quels sont ces vétements clairs ? une vie orientée vers le gra
nd jour, une vie tournée non pas vers des soucis éphémeres, de
s satisfactions illusoires ou des égoismes profonds, mais orie
ntée par les valeurs de demain, modelée par les priorités éter
nelles, enracinée dans 1'amour et la justice de Dieu.

Conclusion

Paul nous rappelle dans ce texte que le chrétien vit l’avent t
oute sa vie : il est toujours dans l’'attente. Toutefois, son e
spérance n'est pas une lubie, car elle est ancrée dans un évén
ement réel qui a changé la face du monde : Dieu est venu sauve
r les hommes en JC, et il reviendra bient6t pour mettre en ecuv
re 1'intégralité de ce salut.

Le bient6t biblique nous invite a tenir fermes dans notre orie
ntation spirituelle : en nous détournant des ténebres pour rec
evoir la lumiere salvatrice du Christ, nous sommes devenus enf
ants de Dieu. Cependant, les épreuves, la lassitude ou le déco
uragement peuvent nous engourdir et atténuer notre attente, ém
ousser notre vigilance. Nous vivons dans la nuit, mais avec la

certitude d’un jour lumineux qui arrive : redressons-



nous, continuons d’exposer notre vie a la chaude lumiere de Di
eu, recherchons toujours la vie authentique qui vient de notre
Seigneur !

La palx dans le monde ? Et
pourquol pas !

Lecture biblique : Esaie 2.1-5

A la premiere lecture, ca semble trop beau pour étre vrai..
L’amour, la paix universelle ! Ca ressemble presque a un
discours d’élection de Miss France qui souhaite « la paix dans
le monde » !

En réalité ce texte est bien plus profond que cela. Certes, il
parle de paix. Mais en quels termes ? Et de quelle paix parle-
t-il ?

Il faut bien-sir se replacer dans le contexte d’'Esaie : la
région est a feu et a sang, la menace assyrienne, puissance
redoutable a la soif d’expansion intarissable est aux portes
du pays. Que faire pour se protéger ? Trouver une alliance ?
Attendre les bras croisés, résignés ?

La guerre semble inéluctable. Le peuple s'’appréte a vivre des
jours sombres..

De plus, le contexte social et spirituel du peuple n’est pas
au beau fixe non plus. La majeure partie du discours du
prophete, dans les premiers chapitres, est de dénoncer
l’'idolatrie et 1’injustice qui regnent dans le peuple.

Et la, aprés un premier chapitre sévere mais réaliste sur


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/01/la-paix-dans-le-monde-et-pourquoi-pas/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/01/la-paix-dans-le-monde-et-pourquoi-pas/

1’état spirituel du peuple, et avant un nouveau long discours
dénoncant les mémes travers, interviennent ces quelques
versets. Comme un havre de paix au milieu de la tourmente. Une
promesse qui concerne l'avenir, sans savoir précisément quand

« Un jour, dans 1’avenir.. » (« Dans la suite des temps.. » —
NBS). L’espérance que grace a l’'intervention du Seigneur, la
paix sera instaurée sur toute la terre.

Mais c’'est le verset 4 qui a retenu particulierement mon
attention dans ce chapitre, notamment avec ses métaphores
étonnantes de la paix. Un verset d’une grande profondeur qui
nous aide a comprendre ce que doit étre la paix, et pas
seulement pour les peuples d’'Israel et de Juda au temps
d’Esaie !

Pas de paix sans un Dieu de paix

Une idée au coeur de ce texte est qu'il ne peut pas y avoir de
véritable paix sans 1’intervention de Dieu. C’est évidemment
la vision d’'un croyant, celle d’'un prophete du Seigneur.. Mais
pour nous, c’'est incontournable. Et méme, pour utiliser le
langage du Nouveau Testament, il ne peut pas y avoir de paix
sans l'établissement du regne de Dieu. Jamais 1'humanité,
livrée a elle-méme, ne parviendra a établir la paix sur terre.

I1T y a certes une pointe polémique dans les premiers versets
du chapitre ou la montagne du temple du Seigneur s'éleve au-
dessus des autres montagnes. C’est une affirmation de la
suprématie du Seigneur par rapport aux autres dieux, dont les
sanctuaires étaient traditionnellement établis sur des
collines et des montagnes. Ces dieux des peuples environnants,
y compris les Assyriens, ces dieux que le peuple d’'Israél
avait laissé pénétré dans leur pratique idolatre.

La montage du temple du Seigneur plus haute que les autres
montagnes, c’est 1’'établissement du regne de Dieu, qui se
traduit aussi par la reconnaissance universelle de son
autorité : tous les peuples se rendent auprés de lui pour



entendre son enseignement et recevoir sa justice.

Mais dans notre fameux verset 4, lorsque la justice de Dieu
est évoquée, ce n’'est pas du tout une justice terrible et
punitive, une vengeance face aux ennemis. C’est une justice
pacifiée et pacificatrice. Le Seigneur n’'y apparait pas comme
un justicier mais comme un arbitre !

N'est-on pas ici dans la lignée de la justice de Dieu telle
qu’'elle nous sera pleinement révélée dans 1le Nouveau
Testament, a travers la personne et 1'euvre de Jésus-Christ ?
Non pas une justice selon la loi du talion (oeil pour oeil,
dent pour dent) mais selon la loi de 1l’amour. Non pas une
justice implacable et froide, mais une justice pleine de
grace. Le but de la justice de Dieu, ce n’est pas la punition
mais la restauration ! Une justice qui apporte la paix.

Le temps de 1’Avent qui commence aujourd’hui nous conduira
jusqu’a Noél, 1la naissance de Jésus-Christ. Une naissance
annoncée par les anges comme une source de paix pour tous les
hommes : « Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et sur la
terre paix a ceux que Dieu aime ! » (Luc 2.14)

La paix n’est pas seulement 1’absence de conflit

Venons-en maintenant a ce que les métaphores du verset 4 nous
apprennent sur la paix que Dieu veut apporter.

Avec leurs épées,

1ls fabriqueront des socs de charrue,

avec leurs lances,

1ls feront des faucilles.

Un pays n’attaquera plus un autre pays,

les hommes ne s’entraineront plus pour la guerre.

Les métaphores évoquent le fait que les soldats redeviennent
cultivateurs. Plus besoin d’épées ou de lances, il faut
maintenant des charrues et des faucilles. Les projets de
guerre n’'existent méme plus. Non seulement, on n'a plus besoin



d’'épée et de lance, mais on ne s’'entraine plus pour la guerre.
Plus d’arme, plus d’'armée, plus de service militaire..

Il n'y a plus ni animosité ni peur entre les peuples ! On ne
parle plus de force de dissuasion, plus personne ne dit « si
tu veux la paix, prépare la guerre », on n’'a méme plus besoin
d’envisager la légitime défense. Chacun y trouve son compte,
paisiblement, Dieu étant devenu 1’arbitre entre les peuples.

Vous aurez remarqué d’ailleurs que dans les paroles d’Esaie,
la perspective de paix qu’il décrit n’est pas celle issue
d’une victoire sur ses ennemis mais d’une réconciliation de
tous les peuples convergeant vers le Seigneur.

La perspective ultime d’amitié entre les peuples qui
transparait dans de nombreux écrits bibliques devrait nous
mettre en garde de facon absolue contre toute tentation de
racisme ou de communautarisme !

Mais remarquez un détail qui a son importance : dans les
paroles d’'Esaie, il ne s’'agit pas seulement de détruire les
armes mais de les recycler en instruments agricoles. La paix
n'est pas seulement 1’absence de guerre, c’est aussi un
travail pacifique, un travail de reconstruction. Il ne suffit
pas de faire la paix, il faut la cultiver !

Et cela est vrali aussi dans nos relations : la paix ce n’est
pas seulement 1’'absence de conflit ! Faire la paix, se
réconcilier avec quelqu’un, ce n’'est pas seulement enterrer la
hache de guerre. C’est transformer cette hache en outil pour
reconstruire une relation, un projet commun.

Et ici, la belle expression utilisée parfois, « artisan de
paix », prend toute sa dimension. La paix, y compris dans nos
relations, se construit, se faconne et se cultive.

Comment, dans nos relations, dans notre famille, dans
L’Eglise, cultivons-nous la paix ? Est-ce que nous nous
contentons d’'éviter le conflit ? Est-ce que nous nous



suffisons d’enterrer la hache de guerre, tout en gardant de la
rancune voire de la haine ? Ou nous efforcons-nous d’'étre de
véritable artisans de paix ?

Conclusion

Loin d’'étre une utopie doucereuse, cette prophétie d’'Esaie est
une promesse qui continue a nous étre adressée. Nous ne sommes
plus dans le contexte des contemporains d’Esale, mais
n'aspirons-nous pas aussi a la paix ?

Le projet ambitieux de Dieu pour une paix s'étendant a tous
les peuples doit avoir un écho et des conséquences concretes
dans nos vies. Si le regne de Dieu apportera la paix
universelle, comment nous qui prétendons étre citoyens du
Royaume de Dieu pourrions-nous ne pas étre artisans de paix
dans notre quotidien ?



