
Une vraie bonne résolution
Lecture biblique : Colossiens 3.12-17

Avez-vous pris des bonnes résolutions pour la nouvelle année ?
Arrêter de fumer, faire du sport, commencer un régime, arrêter
les régimes…

Si vous êtes en panne de bonne résolution, ce texte est peut-
être pour vous !

Nous avons dans ces versets toute une série d’exhortations,
qui concernent en particulier nos relations appelées à être
marquées par l’amour, le pardon, la paix, une exhortation à
laisser toute sa place à la parole du Christ dans notre vie.
Il y aurait beaucoup à dire sur chacune d’entre elles mais
c’est en particulier la dernière, qui à elle seule résume
l’intention globale, qui a retenu mon attention :
17 « Tout ce que vous pouvez dire ou faire, faites-le au nom
du Seigneur Jésus, en remerciant par lui Dieu le Père. »

Tout, absolument tout
Le  texte  original,  en  grec,  insiste  sur  le  «  tout  ».
Littéralement : « Tout, quoi que vous fassiez, en paroles ou
en actions, (faites) tout au nom du Seigneur Jésus, rendant
grâce à Dieu le Père par lui. »

Et encore, le deuxième verbe « faire » de la phrase est sous-
entendu, si bien qu’on pourrait aussi le comprendre non à
l’impératif mais à l’indicatif : « Tout ce que vous pouvez
dire ou faire, vous le faites au nom du Seigneur Jésus… »
Qu’on le veuille ou non, c’est le cas ! C’est ainsi que le
Seigneur le voit, c’est aussi ainsi que les autres, ceux qui
nous entourent, le voient souvent….

Tout,  absolument  tout  doit  être  fait  au  nom  du  Seigneur.
Aucune parole, aucun acte, aucun domaine de notre vie, ne peut

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/31/une-vraie-bonne-resolution/


être considéré comme n’étant pas concerné. On ne peut pas
dire : dans ce domaine-là, avec ces personnes-là ou à ces
moments-là, ma foi n’intervient pas et je n’agis pas au nom du
Seigneur Jésus. Tout, quoi que vous fassiez, est concerné.
Rien  n’y  échappe.  Ce  n’est  pas  seulement  notre  pratique
religieuse ou notre piété personnelle qui est concerné mais
tout, paroles ou actions.

Le Nouveau Testament regorge de textes avec cette intention. A
commencer par Jésus qui appelle ses disciples à renoncer à
tout pour le suivre : « Si quelqu’un veut venir avec moi, il
ne doit plus penser à lui-même. Il doit porter sa croix et me
suivre. » (Mt 16.24). L’apôtre Paul, ailleurs que dans notre
texte, a la même exigence : « Offrez-lui votre personne et
votre vie, c’est le sacrifice réservé à Dieu et qui lui plaît.
Voilà le vrai culte que vous devez lui rendre. » (Rm 12.1)

Tout,  absolument  tout  dans  notre  vie,  participe  à  cette
vocation de disciple du Christ. Mais attention : ça ne fait
pas de nous des petits saints, avec une vie austère, qui
passent leur temps à prier, lire la Bible et chanter des
cantiques. Ce ne sont pas les seules choses que nous puissions
faire au nom de Jésus-Christ ! Loin de là…

L’idée principale est que rien dans notre vie n’est en dehors
de la sphère de notre foi. Tout la concerne : notre piété,
notre famille, notre travail, nos loisirs…

Tout faire au nom du Seigneur Jésus
Venons-en justement à ce que signifie « tout faire au nom du
Seigneur Jésus ». En commençant d’abord peut-être et disant ce
que ça ne signifie pas !

Il ne s’agit pas, en effet, de « mettre Jésus à toutes les
sauces », de ponctuer toutes nos phrases par des formules
devenues creuses (« Dieu voulant… »), ou pire des formules
teintées de superstition… comme si le « nom de Jésus » avait
des vertus magiques.



Il ne s’agit pas non plus de chercher toujours un verset
biblique pour justifier toutes nos décisions et nos paroles.
Ou d’être constamment dans le stress de se demander si chacune
de  nos  décisions,  même  les  plus  banales,  sont  vraiment
conformes à la volonté du Seigneur, à son plan tracé pour
nous ! Ou de s’interroger à tout bout de champ : « qu’est-ce
que Jésus ferait à ma place ? »

Il ne s’agit pas plus de croire que toute notre vie ne doit
être  faite  que  de  prière,  de  lecture  de  la  Bible,
d’évangélisation, etc… Ce n’est certainement pas le modèle que
Jésus nous a laissé dans les évangiles.

Finalement, il s’agit avant tout d’une nécessaire prise de
conscience. On l’a déjà dit, ce verset peut être traduit par
un impératif ou un indicatif. Qu’on le veuille ou non, tout ce
qu’on dit et fait nous engage en tant que disciple du Christ.
Notez bien la formulation : il ne s’agit pas seulement de tout
faire « au nom de Jésus » mais de tout faire « au nom du
Seigneur Jésus ». La nuance a son importance. Tout ce que nous
faisons témoigne de la façon dont Jésus est, ou non, notre
Seigneur.  Et  là,  bien-sûr,  cet  impératif  est  compris
différemment  selon  la  vision  que  vous  avez  de  Jésus  !

Si vous voyez en lui un maître intraitable, surveillant vos
faits  et  gestes  et  cherchant  toujours  l’erreur  ou
l’imperfection  à  corriger,  alors  vous  serez  un  chrétien
stressé,  préoccupé  par  une  vie  qui  ne  sera  jamais  à  la
hauteur…

Mais si vous voyez en lui un maître, certes exigeant mais pour
nous faire avancer, un maître qui se fait aussi compagnon de
route, patient et bienveillant, plein de compassion, alors la
réalité sera toute autre. Elle sera une invitation à vivre
pleinement, dans notre quotidien, la communion avec le Christ
vivant.

L’exhortation  s’accompagne  d’une  promesse.  Si  nous  pouvons



tout dire et tout faire en son nom, c’est parce qu’il nous a
envoyé et qu’il nous a promis d’être là avec nous. Si tout ce
que nous faisons, nous le faisons au nom du Seigneur Jésus,
alors c’est qu’il sera toujours là, avec nous, dans tout ce
que nous faisons.

La bonne résolution s’accompagne donc d’une promesse pour la
nouvelle année…

Tout faire en rendant grâce à Dieu
Une dernière remarque mérite encore d’être faite. La fin de
notre verset précise qu’il s’agit de tout faire au nom du
Seigneur Jésus « en remerciant par lui Dieu le Père. »

Voilà qui souligne encore que ce dont il est question avant
tout ici, c’est d’une attitude de coeur. L’état d’esprit que
le Seigneur attend d’abord de nous est la reconnaissance. On
est loin de la peur d’un Dieu inquisiteur, du stress de savoir
si chacun de nos actes ou de nos paroles seront en tout point
conformes à la volonté de Dieu… On est dans la confiance et la
paix  devant  un  Dieu  qui  veut  notre  bien  et  duquel  nous
recevons toutes choses. Et si on reçoit toutes choses dans
notre vie comme des dons de Dieu, alors nos paroles et nos
actes témoigneront de notre appartenance à Jésus-Christ. Parce
que nous serons dans une juste et saine relation avec notre
Dieu.

Tout faire en rendant grâce à Dieu ce n’est pas tout faire en
craignant de se tromper, en ayant peur de déplaire à Dieu ou
de s’écarter de sa volonté. C’est tout faire dans la confiance
en un Dieu bienveillant. C’est considérer notre vie comme une
façon de répondre, concrètement, à la grâce de Dieu manifestée
envers nous. C’est faire de notre vie un grand merci à l’amour
de Dieu.

Conclusion
« Tout ce que vous pouvez dire ou faire, faites-le au nom du



Seigneur Jésus, en remerciant par lui Dieu le Père. »

Une bonne résolution et une promesse pour le même prix, c’est
bon à prendre ! Or, c’est bien ce qu’est ce texte.

Bonne résolution : il peut traduire notre désir de glorifier
Dieu, par nos paroles et nos actes, en agissant au nom du
Seigneur Jésus, dans un esprit de reconnaissance. Promesse :
de la part de celui qui nous envoie en son nom, il sera avec
nous, pour que nous puissions agir en son nom.

Deux  métaphores  pour  une
espérance
Lecture biblique : Esaïe 35.1-10

Quel beau texte ! Un poème qui chante l’espérance. Certes, il
s’adresse à un peuple exilé et promet le retour dans leur
pays. Mais il va bien au-delà. Ce poème nous est donné pour
nous encourager (v.3-4) :

Redonnez de la force aux bras fatigués,
rendez plus solides les genoux tremblants.
Dites à ceux qui perdent courage :
« Soyez forts ! N’ayez pas peur !
Voici votre Dieu.
Il vient vous venger
et rendre à vos ennemis
le mal qu’ils vous ont fait,
il vient lui-même vous sauver. »

D’ailleurs Jésus lui-même a fait référence à ce texte pour
encourager Jean-Baptiste alors qu’il était en prison et qu’il

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/18/deux-metaphores-pour-une-esperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/18/deux-metaphores-pour-une-esperance/


se demandait si Jésus était bien le Messie qui devait venir.

Laissons-nous  donc  encourager  ce  matin  par  ce  beau  texte
d’espérance  !  Explorons  les  deux  métaphores  qui  y  sont
développées  :  celle  du  désert  qui  refleurit  et  celle  du
chemin.

Un désert qui refleurit
La sonde américaine Curiosity a découvert à la surface de Mars
des preuves directes d’un ancien lac d’eau douce. On a déjà
cherché vainement de l’eau sur la Lune. Depuis des années on
en  cherche  sur  Mars.  Pourquoi  ?  Parce  qu’en  cherchant  de
l’eau, on espère trouver des traces de vie. Là où il y a de
l’eau, il pourrait y avoir de la vie.

Dans la Bible aussi, l’eau et la vie sont étroitement liées,
dès les premières pages de la Genèse (les eaux primitives, le
fleuve qui irrigue le jardin d’Eden…) jusqu’aux dernières de
l’Apocalypse (retour du fleuve de la vie dans la Nouvelle
Jérusalem), en passant par les paroles de Jésus (« Celui qui
boit l’eau que je lui donnerai, il n’aura plus jamais soif. Au
contraire, l’eau que je lui donnerai deviendra en lui une
source, et cette source donne la vie avec Dieu pour toujours.
» – Jn 4.14).

Et il en est de même dans notre texte. Si le désert se couvre
de fleurs, c’est parce que le pays desséché est à nouveau
irrigué (v.6-7) :

De l’eau jaillira dans le désert,
des fleuves couleront dans la terre sèche.
Le sable brûlant se changera en lac,
la terre de la soif deviendra une région de sources.
À l’endroit où les chacals habitaient,
le roseau et le papyrus pousseront.

Or, l’eau, dans notre texte, ne se contente pas de donner la
vie, elle redonne vie à ce qui était mort. Elle n’est pas



seulement symbole de vie, elle est symbole de renaissance, de
résurrection.  Voilà  pourquoi  notre  texte  ne  parle  pas  de
naissance mais de guérison (v.5-6) :

Alors les yeux des aveugles verront clair,
les oreilles des sourds entendront.
Les boiteux bondiront comme des gazelles,
et la bouche des muets s’ouvrira pour exprimer leur joie.

Cette espérance de vie, de restauration, de résurrection, a
évidemment connu un accomplissement partiel lors du retour de
l’exil. Mais comment ne pas y avoir un plein accomplissement
avec la venue de Jésus-Christ ? Cette eau qui donne la vie,
c’est  lui  qui  l’a  apportée.  C’est  lui  qui  a  guéri  des
aveugles, des sourds, des boiteux et des muets. La puissance
de vie s’est manifestée dans toute sa gloire au jour de sa
résurrection.

Notre espérance de vie et de résurrection, elle est bien dans
le Christ. Une espérance qui nous aide à traverser les déserts
de nos vies, à supporter nos souffrances et nos blessures. Un
jour, aussi, le désert de nos vies refleurira !

Un chemin vers Dieu
L’autre métaphore développée dans notre texte d’espérance est
celle du chemin : « Il y aura là une route qu’on appellera ‘le
chemin de Dieu’ » (v.8). Son nom est, littéralement : « La
voie sacrée », c’est à dire le chemin qui appartient à Dieu.
C’est donc un chemin privé ! D’où la précision (v.8) :

Aucune personne impure n’y passera,
Il sera réservé au peuple du SEIGNEUR.

Tout le monde ne peut pas l’emprunter. Il faut appartenir au
peuple du Seigneur. Mais pour celui qui l’emprunte, c’est un
chemin sûr, sur lequel on peu marcher en sécurité. On n’y
rencontre ni lion ni bête sauvage.



Enfin, ce chemin conduit à Sion, mont sur lequel le temple
était construit. C’est donc un chemin qui conduit à Dieu. Et
sur lequel on marche dans la joie. Voilà qui rappelle les
cantiques des montées, ces psaumes chantés par les pèlerins
qui montaient au temple à Jérusalem.

La perspective est bien celle d’une reconstruction du temple.
Pour le peuple de Juda exilé, ce chemin est donc la promesse
d’un retour dans le pays mais c’est aussi un appel à un retour
à  Dieu.  Un  appel  auquel  il  convient  de  répondre  dès
maintenant,  sans  attendre  le  retour  de  l’exil.

C’est là que ce texte garde toute sa pertinence pour nous.
D’autant  que  sa  perspective  va  au-delà  du  contexte  du
prophète. Cette joie absolue, une joie plus jamais assombrie
par le chagrin et la souffrance, nous oriente vers un autre
accomplissement. Ce chemin d’Esaïe rappelle la vision de la
Nouvelle Jérusalem, à la fin de l’Apocalypse, où les portes de
la ville sont constamment ouvertes, où les peuples apportent
leurs richesses et où « rien d’impur ne pourra entrer dans
cette ville » (Ap 22.27). Une ville où il n’y aura plus de
malédiction, plus ni deuil, ni cris, ni souffrance…

Ce chemin décrit par Esaïe, pour nous, c’est le chemin du
salut. Celui qui donne sens à notre vie, qui nous mène jusqu’à
Dieu et nous procure une joie que rien ne peut ôter. Notre
salut est un chemin. Ce n’est pas juste un ticket d’entrée
pour  le  ciel  qu’on  devra  présenter  après  notre  mort  pour
accéder au paradis ! Notre salut est un chemin sur lequel nous
marchons dès aujourd’hui.

Ce chemin a un nom : Jésus-Christ. Il l’a dit lui-même : « Je
suis le chemin, la vérité et la vie. Nul ne vient au Père que
par moi. » (Jn 14.6) Cette « voie sacrée », c’est celle que
Jésus a empruntée pour nous en mourant sur la croix. Et sa
résurrection nous ouvre les portes de la présence de Dieu.
Marcher  sur  ce  chemin  dès  aujourd’hui,  c’est  vivre  en
communion  avec  Jésus-Christ.



Conclusion
Un désert qui refleurit et un chemin qui mène à Dieu. Une
espérance de vie et une espérance qui donne sens à notre vie.
Voilà ce qu’annonce ce beau texte d’Esaïe. Sa portée va bien
au-delà du retour de l’exil pour le peuple de Juda, même s’il
y fait bien référence.

C’est un texte que nous pouvons nous approprier, à la lumière
de la personne et de l’œuvre de Jésus-Christ. C’est lui la
source qui dispense l’eau de la vie. C’est lui le chemin qui
mène à Dieu. C’est dans la foi et la communion avec le Christ
vivant que nous pouvons vivre l’espérance. Non pas demain
seulement, mais dès aujourd’hui !

Etude de Romains 13.11-14
Lecture biblique :  Romains 13.11-14

L’avent, cette attente de Noël est la période de l’année où no
us nous rappelons les hommes d’autrefois et leur attente d’un 
libérateur, d’un sauveur qui viendrait éclairer leur nuit… Je 
vous propose ce matin de lire un texte dans lettre de Paul aux
 Romains, ch.13.11-14, où Paul nous parle d’un autre type d’at
tente, une attente qui n’a pas pris fin à Noël, au contraire !
 Rm 13.11-14

L’exhortation de ce matin entre dans une série d’exhortations 
de la lettre aux Romains : nous sommes exhortés à une vie sain
te, non seulement à cause de ce que le Christ a fait pour nous
 dans le passé (puisque nous sommes sauvés du péché, du mal et
 de la mort, il est seulement logique que nous abandonnions mo
de de vie dont nous avons été sauvés !) mais Paul ajoute une a
utre raison de mener une vie sainte, transformée : à cause de 

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/11/etude-de-romains-13-11-14/


ce que le Christ va faire dans le futur. Il va revenir instaur
er pleinement justice et paix dans le monde, et fera triompher
 le bien et la vérité. Pris entre hier et demain, nous sommes 
appelés à vivre aujourd’hui sous le signe du Christ.

Parce  que  cette  position  reste  délicate,  (entre  hier-
demain mais aujourd’hui seul est palpable !) je vous invite à 
méditer plus en profondeur le message de Paul qui a toute vale
ur pour nous aujourd’hui. Je suivrai le raisonnement de l’apôt
re Paul.

Connaître le temps où nous sommes V.11-12a
Paul introduit son exhortation en rappelant quelque chose que 
les chrétiens savent : la venue de jésus Christ, son œuvre, sa
 mort et sa résurrection ont changé la face du monde ! En Occi
dent, nous comptons les années à partir de la date de naissanc
e du Christ, montrant qu’il y a un avant et un après la venue 
de  Jésus-
Christ sur terre. Bien sûr, ce système de datation n’a plus be
aucoup de sens pour la plupart des gens d’aujourd’hui, et c’es
t juste un repère dans l’histoire. Pourtant, ceux qui connaiss
ent Dieu et qui connaissent Jésus Christ son fils discernent u
n  élément  de  vérité  dans  cet  avant-
après : le monde d’aujourd’hui, même s’il ressemble à celui d’
hier, même si les hommes n’ont pas particulièrement changé, le
 monde d’aujourd’hui n’est pas le même qu’avant la venue du Ch
rist. Certes, Jésus a opéré avec une certaine discrétion : il 
est né dans une étable, il a donné son enseignement à quelques
 milliers de personnes, il est mort sur une vilaine croix. Et 
pourtant, derrière cette apparence dérisoire, banale, un peu m
isérable, le destin du monde s’est joué : Jésus est le sauveur
 que les hommes attendaient, venu pour réconcilier un monde pe
rdu, abîmé, avec son Dieu plein de bonté et d’amour, un sauveu
r venu subir – et vaincre – le Mal et la mort.

Cette victoire réelle mais discrète se fait en deux temps : il
 y a la bataille décisive et il y a la guerre dans son ensembl



e. A la croix Jésus a remporté la victoire décisive, mais la g
uerre continue encore un peu avant que le triomphe du vainqueu
r ne s’établisse.

Pour désigner cette période étrange où Dieu a gagné mais où la
 guerre continue, Paul parle de l’arrivée du jour. Il reprend 
cette expression biblique du « jour du Seigneur », que l’on tr
ouve en particulier chez les prophètes de l’Ancien Testament. 
Le jour du Seigneur, c’est le moment où le Seigneur montrera s
a victoire, où il restaurera son règne de justice et de paix d
ans le monde. Mais Paul combine les deux sens du mot jour : le

 jour-
moment, date, et le jour comme période de lumière opposée à la
 nuit. (v.12a)

On comprend bien cette opposition : la nuit est associée, dans
 quasiment toutes les cultures, à ce qui est trouble, dangereu
x, malsain, obscur. Le jour, par opposition, c’est ce qui est 
lumineux dans notre vie. Ainsi, le monde dans lequel nous somm
es est un monde de nuit à deux niveaux : il est dans la nuit, 
parce qu’il a rejeté la lumière de Dieu et qu’il est maintenan
t empêtré dans l’obscurité. Mais c’est aussi un monde de nuit 
parce qu’il précède le jour, le grand jour, le grand jour de l
umière où le Seigneur mettra un terme aux ténèbres du monde et
 manifestera aux yeux de tous la splendeur et la joie de son r
oyaume.

Paul nous invite à discerner dans la nuit qui nous entoure les
 signes du jour qui vient. Le Christ a amorcé la fin de la nui
t, et a mis en marche la venue du Jour avec un grand J. Dans c
ette nuit obscure, nous sommes appelés à voir les premiers ray
ons, les premières étincelles qui précèdent l’aube du salut tr
iomphant.

Qu’est-
ce qui nous permet de discerner ainsi dans la nuit les premier
s  rayons  du  soleil  ?  Le  Saint-
Esprit, présent en nous, qui renouvelle notre intelligence et 



notre compréhension des choses. Cet Esprit venu de Dieu nous c
onduit à ne pas nous fier aux apparences, mais à prendre consc
ience que le jour est en marche et qu’il s’approche de nous de
 manière inexorable.

Le texte de Paul pose toutefois un petit problème : « la nuit 
est  bientôt  finie  »  dit-
il.  Il  disait  ça  il  y  a  2000  ans  !  Est-
ce que, avec les quarts d’heure de coiffeurs, il y a aussi les
 bientôt bibliques ? On nous dit bientôt, mais en fait il faut
 encore attendre très longtemps ! Ou alors, Paul s’est trompé,
 il pensait que le jour allait arriver, mais c’est reparti pou
r des millénaires de nuit.

Je crois que Paul, avec son bientôt, cherche plutôt à nous fai
re sentir que la nuit vit ses dernières heures. Elles peuvent 
bien sembler longues, interminables, elles peuvent bien nous g
lacer et nous priver de repères, mais les dernières heures de 
la nuit ont sonné, et le bientôt biblique résonne à nos oreill
es pour dissiper cette illusion que la nuit durera toujours.

Entrer en vigilance 
Bientôt ! Bientôt ! la lumière va rayonner dans notre monde, c
’est sûr maintenant, car le jour va bientôt se lever, le solei
l arrive tout près ; même si nous ne le voyons pas à l’horizon
, nous le savons, c’est une certitude.

Quelle  est  l’implication  de  ce  bientôt  ?  réveillez-
vous  !  ne  sombrez  pas  dans  le  sommeil,  mais  relevez-
vous,  guettez  les  signes  de  l’aube  !

Je ne crois pas que Paul fasse mention du sommeil pour accuser
 l’église de compromis, de laxisme, ou tiédeur, mais plutôt pa
rce qu’il est conscient de la difficulté de ces dernières heur
es de nuit.

En parlant du sommeil, Paul vise le découragement et l’engourd
issement. Il sait que la situation de l’église dans cette péri



ode des dernières heures de la nuit ressemble à la situation d
e ceux qui travaillent de nuit, faisant de longues gardes de 1
2h : c’est au petit matin, alors même que la garde touche à sa
 fin, que le poids du sommeil et de la fatigue se ressent avec
 le plus force… De même, sur un plan spirituel, à force de voi
r la nuit durer, le jour tarder, on peut se laisser engourdir 
spirituellement et être tenté de baisser les bras. En regardan
t autour de nous, en voyant les souffrances, les cruautés, les
 perversions, la tentation est grande de désespérer et de se d
ire : ça ne finira donc jamais ! comment ça peut continuer com
me ça ? alors à quoi bon ? à quoi bon tenir s’il n’y pas de fi
n ? à quoi bon me battre si la victoire ne vient pas ?

La Bible vient dissiper ce découragement et l’engourdissement,
 l’abandon, l’assoupissement auxquels nous risquons de céder e
n nous rappelant avec force ce que nous savons : le jour arriv
e, et la nuit est bientôt finie.

Ainsi, la lumière de Dieu qui a rayonné il y a 2000 ans n’est 
pas éteinte, et elle revient avec force pour illuminer notre m
onde. Paul nous pousse à regarder vers l’horizon, à attendre a
vec persévérance, à guetter l’arrivée de ce jour de joie et de
 justice. Et cette attente, elle doit être cohérente : le jour
 qui arrive sera le dernier, non pas parce que le monde va êtr
e  détruit  après-
demain, mais parce que ce sera un règne éternel de vie et de l
umière. C’est notre espérance : la vie éternelle, le salut, le
 royaume de Dieu, sont autant de mots pour désigner la période
 qui va s’ouvrir, la période ultime de notre monde : la vie av
ec Dieu, dans sa lumière, dans sa justice, dans sa paix. Si le
 dernier jour est un jour éternel, nous avons intérêt à nous y
 préparer, à vivre aujourd’hui dans la lumière de Dieu, qui no
us a déjà atteints et qui va se manifester pleinement, bientôt
.

Ce bientôt nous réveille et nous appelle à entrer en vigilance
 : c’est l’image de l’armure de lumière qu’il nous faut revêti
r. Nous allons voir qu’il faut d’abord ôter les oripeaux de la



 nuit pour pouvoir nous habiller des vêtements clairs de la jo
urnée, mais je voudrais juste avant commenter le terme « armur
e, armes ». Ces armes ne sont pas des outils de violence, de p
uissance, d’oppression pour remporter la domination : comment 
attendre un règne de paix avec violence, un règne d’amour avec
 haine, un règne de joie avec la destruction ? Paul mentionne 
les armes non pas pour faire de nous des guerriers qui écrasen
t les autres, mais pour donner en exemple une attitude de sold
at : la vigilance. Cette dimension de combativité fait partir 
intégrante de l’attente qui est la nôtre.

L’attente du jour au milieu de la nuit n’est pas une attente m
olle : elle est concentrée, déterminée, attentive à ne pas céd
er au sommeil. Parce que nous sommes encore dans la nuit, l’at
tente du jour reste difficile : le jour n’est pas encore visib
le à nos yeux, la nuit nous enveloppe, elle nous glace, elle n
ous décourage. Dans ces dernières heures avant l’aube, nous so
mmes tentés de nous assoupir, de nous rendormir. Mais le Seign
eur nous appelle à tenir fermes, à nous redresser, à résister,
 à lutter contre le sommeil et l’influence de la nuit. Toutefo
is, ces armes sont de lumière, ce sont les armes de demain que
 nous utilisons dès aujourd’hui : rester honnêtes parce que no
us croyons que la vérité va triompher, protéger les faibles pa
rce que nous croyons que la justice va triompher, faire du bie
n en toutes circonstances parce que nous savons que Dieu va re
mplir le monde de sa bonté.

Renoncer et revêtir 
Comment alors attendre correctement le règne de Dieu qui vient
 ? La Bible nous présente une double démarche : enlever et end
osser. Avant de mettre les habits lumineux qui conviennent au 
jour, nous devons ôter les vêtements de la nuit. Paul désigne 
par là les œuvres qui caractérisent la vie sans Dieu, privée d
e sa lumière. Au v.13 il donne une liste, non exhaustive, sûre
ment adaptée aux difficultés de l’église de Rome, mais pertine
nte aussi à notre époque… (v.13).



Il cite d’abord les excès qui avilissent notre personne, trop 
manger ou trop boire. Son souci n’est pas d’abord diététique, 
mais plutôt lié à la question de la manière dont nous gérons n
otre  vie  :  recherchons-
nous l’équilibre (ce que Paul appellerait la sobriété) ou somm
es-
nous prompts à nous lancer dans toutes sortes d’excès qui nous
 détournent de l’essentiel ?

Ensuite, Paul mentionne l’immoralité qui dégrade notre personn
e et nos relations. Je crois que Paul a en vue toute sorte d’i
mmoralité, mais il cite en particulier la débauche et l’immora
lité sexuelle. Pourquoi ce domaine là et pas un autre ? parce 
que nous sommes facilement tentés de décréter que, lorsque nou
s errons dans ce domaine, nous ne faisons de mal à personne. M
ais c’est faux ! D’une part, Dieu ne distingue pas péchés grav
e sou moins graves en fonction du regard des autres ; d’autre 
part, la débauche sexuelle, c’est ce comportement qui consiste
 à utiliser l’autre pour assouvir nos propres désirs. C’est un
 comportement qui dégrade l’autre, qui le prive de respect et 
d’amour, et qui nous dégrade aussi, car nous nous écartons de 
notre vocation à aimer et à être aimés en tout respect. La con
damnation de ces œuvres de nuit souligne donc l’importance de 
notre comportement : si vraiment le grand Jour arrive, nous qu
i avons décidé de vivre dans la lumière du Christ, nous ne pou
vons pas garder un mode de vie ancien, bientôt périmé, orienté
 par des valeurs sombres.

Il est très intéressant que Paul mentionne aussi les querelles
 et la jalousie, sur le même plan que la débauche ! Ces perver
sions du cœur importent tout autant que celles du corps, car D
ieu ne regarde pas seulement aux apparences, mais il désire qu
e nous ayons une vie transformée.

Qu’est-
ce qui caractérise cette vie transformée par la lumière du Chr
ist et rayonnante dès aujourd’hui de la clarté de demain ? Un 
changement d’orientation profond. Notre vie ne tourne plus aut



our  des  préoccupations  de  la  «  chair  »  (c’est-à-
dire l’homme sans Dieu) : la satisfaction de toute pulsion, la
 poursuite effrénée des plaisirs immédiats, l’orientation vers
 l’accomplissement de ma personne, de mes besoins, de mes envi
es, de mes attentes, au mépris des autres et de ma propre voca
tion à refléter la beauté de Dieu dans le monde.

C’est le sens de l’expression si étonnante : « revêtez le Seig
neur  Jésus-
Christ » : Que la lumière du Sauveur ne reste pas devant vous,
 comme un guide, un espoir, mais qu’elle vous noie dans son ab
ondante clarté. Voilà notre vocation d’hommes : vivre dans la 
lumière de Dieu, resplendir de cette clarté grâce à des vêteme
nts clairs qui réfléchiront la grandeur, la bonté, la justice 
de Dieu.

Quels sont ces vêtements clairs ? une vie orientée vers le gra
nd jour, une vie tournée non pas vers des soucis éphémères, de
s satisfactions illusoires ou des égoïsmes profonds, mais orie
ntée par les valeurs de demain, modelée par les priorités éter
nelles, enracinée dans l’amour et la justice de Dieu.

Conclusion
Paul nous rappelle dans ce texte que le chrétien vit l’avent t
oute sa vie : il est toujours dans l’attente. Toutefois, son e
spérance n’est pas une lubie, car elle est ancrée dans un évén
ement réel qui a changé la face du monde : Dieu est venu sauve
r les hommes en JC, et il reviendra bientôt pour mettre en œuv
re l’intégralité de ce salut.

Le bientôt biblique nous invite à tenir fermes dans notre orie
ntation spirituelle : en nous détournant des ténèbres pour rec
evoir la lumière salvatrice du Christ, nous sommes devenus enf
ants de Dieu. Cependant, les épreuves, la lassitude ou le déco
uragement peuvent nous engourdir et atténuer notre attente, ém
ousser notre vigilance. Nous vivons dans la nuit, mais avec la
 certitude  d’un  jour  lumineux  qui  arrive  :  redressons-



nous, continuons d’exposer notre vie à la chaude lumière de Di
eu, recherchons toujours la vie authentique qui vient de notre
 Seigneur !

La paix dans le monde ? Et
pourquoi pas !
Lecture biblique : Esaie 2.1-5

A la première lecture, ça semble trop beau pour être vrai…
L’amour,  la  paix  universelle  !  Ça  ressemble  presque  à  un
discours d’élection de Miss France qui souhaite « la paix dans
le monde » !

En réalité ce texte est bien plus profond que cela. Certes, il
parle de paix. Mais en quels termes ? Et de quelle paix parle-
t-il ?

Il faut bien-sûr se replacer dans le contexte d’Esaïe : la
région est à feu et à sang, la menace assyrienne, puissance
redoutable à la soif d’expansion intarissable est aux portes
du pays. Que faire pour se protéger ? Trouver une alliance ?
Attendre les bras croisés, résignés ?

La guerre semble inéluctable. Le peuple s’apprête à vivre des
jours sombres…

De plus, le contexte social et spirituel du peuple n’est pas
au  beau  fixe  non  plus.  La  majeure  partie  du  discours  du
prophète,  dans  les  premiers  chapitres,  est  de  dénoncer
l’idolâtrie et l’injustice qui règnent dans le peuple.

Et là, après un premier chapitre sévère mais réaliste sur

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/01/la-paix-dans-le-monde-et-pourquoi-pas/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2013/12/01/la-paix-dans-le-monde-et-pourquoi-pas/


l’état spirituel du peuple, et avant un nouveau long discours
dénonçant  les  mêmes  travers,  interviennent  ces  quelques
versets. Comme un havre de paix au milieu de la tourmente. Une
promesse qui concerne l’avenir, sans savoir précisément quand
: « Un jour, dans l’avenir… » (« Dans la suite des temps… » –
NBS). L’espérance que grâce à l’intervention du Seigneur, la
paix sera instaurée sur toute la terre.

Mais  c’est  le  verset  4  qui  a  retenu  particulièrement  mon
attention  dans  ce  chapitre,  notamment  avec  ses  métaphores
étonnantes de la paix. Un verset d’une grande profondeur qui
nous aide à comprendre ce que doit être la paix, et pas
seulement  pour  les  peuples  d’Israël  et  de  Juda  au  temps
d’Esaïe !

Pas de paix sans un Dieu de paix
Une idée au coeur de ce texte est qu’il ne peut pas y avoir de
véritable paix sans l’intervention de Dieu. C’est évidemment
la vision d’un croyant, celle d’un prophète du Seigneur… Mais
pour nous, c’est incontournable. Et même, pour utiliser le
langage du Nouveau Testament, il ne peut pas y avoir de paix
sans  l’établissement  du  règne  de  Dieu.  Jamais  l’humanité,
livrée à elle-même, ne parviendra à établir la paix sur terre.

Il y a certes une pointe polémique dans les premiers versets
du chapitre où la montagne du temple du Seigneur s’élève au-
dessus  des  autres  montagnes.  C’est  une  affirmation  de  la
suprématie du Seigneur par rapport aux autres dieux, dont les
sanctuaires  étaient  traditionnellement  établis  sur  des
collines et des montagnes. Ces dieux des peuples environnants,
y compris les Assyriens, ces dieux que le peuple d’Israël
avait laissé pénétré dans leur pratique idolâtre.

La montage du temple du Seigneur plus haute que les autres
montagnes, c’est l’établissement du règne de Dieu, qui se
traduit  aussi  par  la  reconnaissance  universelle  de  son
autorité : tous les peuples se rendent auprès de lui pour



entendre son enseignement et recevoir sa justice.

Mais dans notre fameux verset 4, lorsque la justice de Dieu
est évoquée, ce n’est pas du tout une justice terrible et
punitive, une vengeance face aux ennemis. C’est une justice
pacifiée et pacificatrice. Le Seigneur n’y apparaît pas comme
un justicier mais comme un arbitre !

N’est-on pas ici dans la lignée de la justice de Dieu telle
qu’elle  nous  sera  pleinement  révélée  dans  le  Nouveau
Testament, à travers la personne et l’œuvre de Jésus-Christ ?
Non pas une justice selon la loi du talion (oeil pour oeil,
dent pour dent) mais selon la loi de l’amour. Non pas une
justice  implacable  et  froide,  mais  une  justice  pleine  de
grâce. Le but de la justice de Dieu, ce n’est pas la punition
mais la restauration ! Une justice qui apporte la paix.

Le temps de l’Avent qui commence aujourd’hui nous conduira
jusqu’à  Noël,  la  naissance  de  Jésus-Christ.  Une  naissance
annoncée par les anges comme une source de paix pour tous les
hommes : « Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et sur la
terre paix à ceux que Dieu aime ! » (Luc 2.14)

La paix n’est pas seulement l’absence de conflit
Venons-en maintenant à ce que les métaphores du verset 4 nous
apprennent sur la paix que Dieu veut apporter.

Avec leurs épées,
ils fabriqueront des socs de charrue,
avec leurs lances,
ils feront des faucilles.
Un pays n’attaquera plus un autre pays,
les hommes ne s’entraîneront plus pour la guerre.

Les métaphores évoquent le fait que les soldats redeviennent
cultivateurs.  Plus  besoin  d’épées  ou  de  lances,  il  faut
maintenant  des  charrues  et  des  faucilles.  Les  projets  de
guerre n’existent même plus. Non seulement, on n’a plus besoin



d’épée et de lance, mais on ne s’entraîne plus pour la guerre.
Plus d’arme, plus d’armée, plus de service militaire…

Il n’y a plus ni animosité ni peur entre les peuples ! On ne
parle plus de force de dissuasion, plus personne ne dit « si
tu veux la paix, prépare la guerre », on n’a même plus besoin
d’envisager la légitime défense. Chacun y trouve son compte,
paisiblement, Dieu étant devenu l’arbitre entre les peuples.

Vous aurez remarqué d’ailleurs que dans les paroles d’Esaïe,
la perspective de paix qu’il décrit n’est pas celle issue
d’une victoire sur ses ennemis mais d’une réconciliation de
tous les peuples convergeant vers le Seigneur.

La  perspective  ultime  d’amitié  entre  les  peuples  qui
transparaît dans de nombreux écrits bibliques devrait nous
mettre en garde de façon absolue contre toute tentation de
racisme ou de communautarisme !

Mais remarquez un détail qui a son importance : dans les
paroles d’Esaïe, il ne s’agit pas seulement de détruire les
armes mais de les recycler en instruments agricoles. La paix
n’est  pas  seulement  l’absence  de  guerre,  c’est  aussi  un
travail pacifique, un travail de reconstruction. Il ne suffit
pas de faire la paix, il faut la cultiver !

Et cela est vrai aussi dans nos relations : la paix ce n’est
pas  seulement  l’absence  de  conflit  !  Faire  la  paix,  se
réconcilier avec quelqu’un, ce n’est pas seulement enterrer la
hache de guerre. C’est transformer cette hache en outil pour
reconstruire une relation, un projet commun.

Et ici, la belle expression utilisée parfois, « artisan de
paix », prend toute sa dimension. La paix, y compris dans nos
relations, se construit, se façonne et se cultive.

Comment,  dans  nos  relations,  dans  notre  famille,  dans
l’Église,  cultivons-nous  la  paix  ?  Est-ce  que  nous  nous
contentons  d’éviter  le  conflit  ?  Est-ce  que  nous  nous



suffisons d’enterrer la hache de guerre, tout en gardant de la
rancune voire de la haine ? Ou nous efforçons-nous d’être de
véritable artisans de paix ?

Conclusion
Loin d’être une utopie doucereuse, cette prophétie d’Esaïe est
une promesse qui continue à nous être adressée. Nous ne sommes
plus  dans  le  contexte  des  contemporains  d’Esaïe,  mais
n’aspirons-nous  pas  aussi  à  la  paix  ?

Le projet ambitieux de Dieu pour une paix s’étendant à tous
les peuples doit avoir un écho et des conséquences concrètes
dans  nos  vies.  Si  le  règne  de  Dieu  apportera  la  paix
universelle,  comment  nous  qui  prétendons  être  citoyens  du
Royaume de Dieu pourrions-nous ne pas être artisans de paix
dans notre quotidien ?


