
Ceci n’est pas un jeûne !
Lecture biblique : Esaïe 58.1-10

En relisant ce texte, j’ai pensé à ce tableau du peintre
belge surréaliste René Magritte :

« Ceci n’est pas une pipe ! »

On pourrait dire un peu la même chose ici : « Ceci n’est
pas un jeûne ». Et c’est étonnant… Parce que tout à l’air
d’être  un  jeûne.  Tous  les  jours,  le  peuple  consulte  le
Seigneur.  «  Ils  ressemblent  à  un  peuple  qui  respecte  la
justice et qui n’abandonne pas la loi de son Dieu. » (v.2)

Et pourtant, le Seigneur dit :
« Pencher la tête comme un roseau,
mettre un habit de deuil,
se coucher dans la poussière,
est-ce que vous appelez cela un jeûne,
un jour qui me plaît ? » (v.5)

Ah bon ? Qu’est-ce que jeûner, sinon s’abstenir de manger
pour prier ? Bref, courber la tête comme un roseau… Et quand
Esaïe décrit le jeûne qui plaît à Dieu, à partir du verset 6,
l’étonnement se poursuit : il ne fait mention ni du fait de
s’abstenir de nourriture, ni même de prier !

Ceci n’est pas un jeûne…

Deux problèmes
Il  y  a  donc  quelque  chose  qui  cloche…  Malgré  les

apparences, le jeûne que le peuple d’Israël pratiquait n’était
pas perçu comme tel par le Seigneur. Quel est donc le problème
?

Une vision utilitaire du jeûne et de la piété

On  trouve  un  premier  indice  dans  les  paroles  que  le
prophète met dans la bouche du peuple lui-même et qui sonnent
comme des reproches adressés au Seigneur :

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/13/ceci-nest-pas-un-jeune/


« Pourquoi jeûner si tu ne le vois pas ?
Pourquoi nous faire petits si tu ne le remarques pas ? » (v.3)

En d’autres termes, à quoi ça sert de jeûner, si on
n’obtient pas du Seigneur ce qu’on attend de lui ?

C’est une vision utilitaire du jeûne, et de la pratique
religieuse en général. Le jeûne devient presque une grève de
la faim, un moyen de pression sur Dieu. Il faut que notre
pratique religieuse nous apporte quelque chose, qu’elle soit
rentable. A quoi ça sert, le jeûne ? A quoi ça sert, de prier
? Mais on ne prie pas parce que ce serait utile… on prie
d’abord pour être en relation avec le Dieu qui nous a créé et
qui nous a sauvé !

Cette logique utilitaire, de rentabilité, de performance,
fait curieusement écho à notre société occidentale moderne.

Et nous baignons dans cette mentalité. Pas sûr du tout que
nous  en  soyons  indemnes…  Il  ne  fait  pas  de  doute  qu’une
optique consumériste pollue notre foi. On papillonne d’église
en église, parce que la prédication n’est pas assez ceci ou la
louange pas assez cela. On n’est pas contents parce qu’on ne
pense qu’à ce qu’une Église nous apporte sans se demander ce
que nous pouvons lui apporter. On évalue nos activités avec
les  seules  logiques  d’efficacité  et  de  performance,  en
oubliant un peu facilement la gratuité et le don de soi.

Une  rupture  entre  la  pratique  religieuse  et  la  vie
quotidienne

Et ce n’est pas tout, il y a un autre problème : le jeûne
était déconnecté de la vie quotidienne. Sans sourciller, le
peuple jeûnait tout en se montrant dur envers leurs ouvriers
ou en se disputant violemment avec les autres.

C’est comme si la piété pouvait être déconnectée de la vie
de tous les jours. Comme si la pratique religieuse était tout
ce qui intéressait le Seigneur. Comme s’il suffisait de prier
correctement, ou mieux encore, de jeûner, pour que le Seigneur
ferme les yeux sur les pratiques contestable du reste de notre
vie. Vous pouvez être violent, injuste, infâme au quotidien



mais si vous jeûnez, si vous allez à l’Église le dimanche, si
vous priez en public, alors tout va bien…

Ce n’est évidemment pas la vision de notre texte. Le
verdict est clair :
« Ce n’est pas en jeûnant de cette manière
que vous ferez entendre votre voix là-haut. » (v.4)

Une solution : le jeûne qui plaît à Dieu
Alors, finalement, qu’est-ce que Dieu attend vraiment ?

« Voici le jeûne qui me plaît:
libérer les gens enchaînés injustement,
enlever le joug qui pèse sur eux,
rendre la liberté à ceux qu’on écrase,
bref, supprimer tout ce qui les rend esclaves.
C’est partager ton pain avec celui qui a faim,
loger les pauvres qui n’ont pas de maison,
habiller ceux qui n’ont pas de vêtements.
C’est ne pas te détourner de celui qui est ton frère. »
(v.6-7)

Ni prière, ni pratique religieuse. Le jeûne qui lui plaît,
c’est le partage, la solidarité. Ça n’exclut aucunement la
prière, bien-sûr. Mais une prière qui est prélude à l’action
et pas coupée du reste de notre vie.

C’est le contraire d’un jeûne utilitaire, centré sur soi,
ses attentes et ses besoins. C’est un jeûne qui ouvre sur les
autres,  les  besoins  de  notre  prochain,  de  celui  qui  est
prisonnier, qui a faim ou qui est nu. Le jeûne qui plaît à
Dieu, c’est celui qui nous décentre de nous-mêmes pour nous
ouvrir sur notre frère et notre soeur.

Le jeûne, c’est le renoncement

Il reste une question : pourquoi Esaïe appelle-t-il cela
un jeûne ? Est-ce simplement une façon d’évoquer ce qui doit
accompagner la pratique du jeûne ou y a-t-il autre chose ?
Est-ce que la pratique active du partage et de la solidarité
serait aussi une forme de jeûne ?



Jeûner, ce n’est pas simplement sauter un ou deux repas…
C’est se priver de quelque chose, pour se placer en toute
humilité devant Dieu. C’est ainsi se faire petit devant le
Seigneur pour reconnaître notre dépendance de lui. Au coeur du
jeûne, il y a le renoncement. Or, justement, le partage et la
solidarité sont une expression de ce renoncement. Parce qu’ils
nous  décentrent  de  nous-mêmes  et  nous  ouvrent  à  notre
prochain.

On  est  aux  antipodes  d’une  logique  utilitaire  et
consumériste. Dans notre société matérialiste, la notion de
jeûne prend une ampleur particulière. Et ce texte d’Esaïe nous
interpelle bien plus qu’une simple invitation à sauter un
repas de temps en temps pour prier. De quoi sommes-nous prêts
à nous priver pour nous ouvrir à Dieu et aux autres ?

L’exemple suprême de ce renoncement, évidemment, c’est
Jésus-Christ. Ces paroles de l’épître de Paul aux Philippiens
peuvent être rappelées ici :

« Ne cherchez pas votre intérêt à vous, mais cherchez
l’intérêt des autres.
Entre  vous,  conduisez-vous  comme  des  gens  unis  au  Christ
Jésus.
Lui,  il  est  l’égal  de  Dieu,  parce  qu’il  est  Dieu  depuis
toujours. Pourtant, cette égalité, il n’a pas cherché à la
garder à tout prix pour lui. Mais tout ce qu’il avait, il l’a
laissé.  Il  s’est  fait  serviteur,  il  est  devenu  comme  les
hommes, et tous voyaient que c’était bien un homme. Il s’est
fait plus petit encore: il a obéi jusqu’à la mort, et il est
mort sur une croix ! » (Philippiens 2.4-8)

Non seulement il a renoncé à la gloire céleste mais il a
renoncé à sa vie, il s’est fait notre serviteur jusqu’à sa
mort sur la croix.

Conclusion
Ceci n’est pas un jeûne ! Malgré l’apparence de la piété,

le peuple d’Israël auquel le prophète s’adresse ne pratiquait



pas  le  jeûne  qui  plaît  à  Dieu.  Il  faut  se  méfier  des
contrefaçons…

D’une certaine façon, on peut se priver de nourriture pour
prier et ne pas vraiment jeûner. De même, on peut manger, ne
pas prier et pourtant, d’une certaine façon, jeûner. C’est
vrai dans la mesure où jeûner, c’est avant tout se priver de
quelque chose pour se  écentrer de soi-même, se faire petit
devant Dieu et serviteur de notre prochain.

Du coup, l’interpellation d’Esaïe nous laisse avec cette
question : De quoi sommes-nous prêts à nous priver pour nous
ouvrir à Dieu et aux autres ?

L’Eglise,  lieu  où  Dieu
renverse les valeurs

1 Corinthiens 1.26-31 

De quoi sommes-nous fiers ? Où se loge notre valeur,
qu’est-ce qui fait de nous « quelqu’un » ? C’est bien cette
question, atemporelle, de fierté et de valeur, d’estime de soi
pourrait-on  dire,  de  reconnaissance  pour  soi  et  pour  les
autres,  c’est  donc  cette  question  qu’aborde  l’apôtre  Paul
lorsqu’il écrit à l’église de Corinthe dans les années 50
après Jésus-Christ. Quand Paul écrit cette lettre, il a eu
vent de nombreuses divisions dans la communauté : non pas des
schismes, mais des déchirures, des tensions, où les groupes
tendent  à  entrer  en  compétition  pour  savoir  qui  sont  les
meilleurs, les plus spirituels. Qui est le plus béni, qui a
les meilleurs dons, qui fait les meilleurs miracles, et Paul,
dans  toute  sa  lettre,  ne  cesse  d’argumenter  en  faveur  de
l’unité – et vous connaissez le texte fameux de 1 Co 12 où
Paul décrit l’église comme un corps où les uns et les autres

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/04/leglise-lieu-ou-dieu-renverse-les-valeurs/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/04/leglise-lieu-ou-dieu-renverse-les-valeurs/


se  complètent  dans  leur  diversité  et  forment  une  entité
harmonieuse. De même, vous avez sûrement entendu la manière
dont Paul exhorte à l’amour dans la communauté au ch.13 (texte
qu’on lit souvent à des mariages, mais qui s’adresse d’abord à
une église déchirée par les tensions) : l’amour est patient,
il n’a pas de passion jalouse, l’amour ne se vante pas, il ne
se gonfle pas d’orgueil, et il ne cherche pas son propre
intérêt. Vous voyez, dans toute la lettre de Paul on sent le
contexte tendu de l’église de Corinthe, où la rivalité et le
désir  de  supériorité  abîment  l’unité  de  l’église.  Paul
s’attaque à cette question avec deux grands arguments : le
deuxième,  c’est  l’amour  qui  transforme  les  différences  en
complémentarité, et le premier argument, dans lequel se situe
notre  texte  de  ce  matin,  c’est  une  réflexion  sur  la
supériorité  que  l’on  recherche.

Les faits : une communauté en contraste avec la
société

Paul adopte une tactique assez directe, et il rappelle que
les gens de l’église n’ont aucune supériorité à faire valoir,
aucun raison de se vanter, et que l’espèce de compétition qui
s’est  instaurée  dans  l’église  non  seulement  s’écarte  de
l’amour auquel nous sommes appelés, mais en plus elle n’a
aucun fondement dans la communauté : autrement dit, les gens
de cette église n’ont pas de quoi se vanter.

Les valeurs de la société de Corinthe
Paul fait référence à trois critères de valeur qui avaient

énormément  d’importance  dans  la  ville  de  Corinthe,  ville
portuaire, marchande, cosmopolite du sud de la Grèce. Dans
cette  ville,  on  valorisait  trois  types  de  personnes  :  le
brillant intellectuel, le sage, quelqu’un qui savait parler et
manier la rhétorique, qui savait jouer avec les concepts, et
persuader n’importe qui grâce à ses talents oratoires. Si le
sage était bon, il finissait toujours par avoir le dernier mot
et par avoir raison, quel que soit le sujet. Il s’agit moins



d’un philosophe authentique que d’un beau parleur capable de
transporter son auditoire.

Le deuxième type, c’est le puissant, celui qui est fort,
soit par sa richesse (bien évidemment) soit par sa position
professionnelle  et  les  liens  avec  le  pouvoir  en  place,
l’autorité romaine, p. ex. le haut fonctionnaire, le préfet,
le conseiller de tel gradé etc.

Les gens importants, c’est à la fois les puissants, les
sages, et aussi tous ceux qui ont de l’influence dans la
société de par leur réseau, leur famille, leurs amis, leur
réputation. Ce sont les notables de la cité qui exercent une
autorité informelle dans la société.

La réalité de l’église : insignifiante aux yeux du
monde

Paul  reprend  ces  trois  catégories  –  sages,  puissants,
notables – pour dire aux Corinthiens : « Vous n’êtes rien de
tout ça. Vous vous querellez pour savoir qui est le meilleur
prédicateur,  le  prophète  le  plus  spirituel,  qui  suit  le
meilleur apôtre, qui a le meilleur baptême en fonction de
celui qui les a plongés dans l’eau… Vous vous querellez, mais
vous êtes loin d’être les meilleurs ! Arrêtez-vous 5 minutes
et rappelez-vous qui vous êtes ! Arrêtez de faire les fiers,
car vous êtes loin l’élite. »

Voilà  une  manière  un  peu  cavalière  de  remettre  les
pendules à l’heure : les tensions de l’église naissent d’un
orgueil qui n’a aucun fondement. Il faut dire que l’église du
premier  siècle  est  effectivement  loin  d’être  un  club
prestigieux : on y trouve certes quelques riches, quelques
puissants,  quelques  propriétaires,  mais  la  majorité  de
l’assemblée est composée de ceux que la société méprise : les
esclaves bien sûr – qui à l’époque étaient à peine considérés
comme des humains, mais plutôt comme des outils parlants –
esclaves qui n’avaient aucun droit, déjà pas de citoyenneté,
mais aucun droit à disposer d’eux-mêmes. Ensuite, il y a des



marchands, des artisans, c’est-à-dire des personnes qui ne
sont pas occupées aux nobles carrières : philosophie, droit,
politique. Ce sont les seuls métiers vraiment valorisés, le
reste c’est un peu des métiers de seconde zone (le commerce
etc.) et alors en plus quand on travaille soi-même – c’est
qu’on n’a pas assez réussi pour pouvoir mettre d’autres au
travail. Et il y a des femmes, qui ont à peu près le même
statut que les esclaves dans la société de l’époque.

Quand on regarde bien l’église de Corinthe, on est forcé
de  constater  que  la  grosse  majorité  vient  des  classes
inférieures de la société, et que cette course au prestige est
plus  une  imitation  de  ce  qui  se  fait  dans  la  société
corinthienne qu’une composante naturelle de l’église. C’est un
fait, quand on regarde l’ensemble de l’église de Corinthe,
c’est une église faite de petites gens et non pas d’une élite
prestigieuse.

Un Dieu qui renverse les valeurs

Le choix des faibles
Paul va plus loin : si l’église est composée des petits de

ce monde, ce n’est pas par hasard ou parce qu’elle a échoué,
mais parce que Dieu l’a décidé. C’est Dieu lui-même qui a
choisi d’avoir une église faible. Le caractère modeste de
l’église est presque théologique : c’est Dieu qui a décidé
d’agir à travers des petits.

C’est ce que Paul exprime en répétant à 3 reprises : Dieu
a choisi des gens « fous », faibles, petits, méprisés, il va
même jusqu’à dire des « riens », des nuls aux yeux du monde.
Dieu a choisi, c’est sa volonté, sa décision.

Ce  choix  des  faibles  nous  choque  forcément  un  peu  –
pourquoi choisir ce qui est nul ? Ça n’a pas de sens ! Mais
quand on regarde l’ensemble de la Bible et la manière dont
Dieu s’est comporté à travers les siècles, on prend conscience
que Dieu choisit très souvent les faibles. Quelques exemples :
il choisit Abraham, un vieillard stérile, pour démarrer un



peuple ; pour délivrer le peuple d’Israël d’Egypte, il choisit
Moïse, un assassin incapable de parler en public ; comme roi
de son peuple en terre promise, il choisit David, le plus
jeune  de  7  garçons,  le  plus  chétif  et  le  plus  ignorant
puisqu’il ne savait que garder les moutons. Et le pompon,
c’est le Messie : le Sauveur de l’Humanité (avec un grand S et
un grand H) meurt sur une croix parmi des vauriens.

Anéantir les prétentions humaines
Pourquoi cette passion pour les causes perdues ? Pour

détruire l’orgueil et les prétentions humaines. Déjà, Dieu
montre qu’il ne se laisse pas impressionner par notre compte
en banque, la longueur de notre CV, ou le nombre de contacts
que nous avons. Nos performances, notre réseau, nos dons, ne
l’impressionnent pas. En choisissant les plus petits, il nous
rappelle combien c’est ridicule de se présenter devant Dieu
avec des faire-valoir – ah oui, mais moi je parle bien, moi
j’aide les autres, moi je dirige 100 personnes, moi j’ai une
belle maison. Et alors ? On s’adresse au créateur, à celui qui
a tout pouvoir sur la terre et dans le ciel ! Dieu choisit les
petits pour réduire à néant l’orgueil humain : non seulement
tous mes sujets de fierté sont nuls devant le Créateur du ciel
et de la terre, mais en plus, lui il connaît la noirceur de
mon cœur, et il sait que malgré les paillettes qui brillent en
apparence, au fond de mon cœur, je ne vaux pas grand-chose.

En choisissant les petits, Dieu démontre sans ambiguïté
que le salut ne dépend pas de nos œuvres, de notre valeur, de
nos qualités, mais de l’amour de Dieu seul. En sauvant des
personnes qui paraissent totalement indignes d’être sauvées,
Dieu montre que c’est lui qui sauve, c’est lui qui donne. Le
salut  n’est  pas  quelque  chose  que  nous  obtenons  à  force
d’efforts, que nous arrachons à la force de nos bras, mais
c’est un don gratuit de Dieu.

Une église de faibles, de petits, est la démonstration
vivante que le salut vient de Dieu seul, que cette communauté
ne vit que par la puissance de Dieu qui se déploie dans le



creux de notre indignité.

Montrer d’où vient la vraie valeur : en Jésus-Christ
Paul exhorte donc ainsi les Corinthiens : vous n’avez pas

de quoi faire les fiers, arrêtez donc les vantardises et les
rivalités. Cela étant, Paul fait un jeu de mots en s’appuyant
sur une citation du prophète Jérémie : si vous tenez à être
fiers de quelque chose, alors soyez fiers de ce que vous avez
reçu dans le Seigneur. C’est-à-dire, si vous devez tirer votre
assurance de quelque chose, ne regardez pas à vos maigres
performances ou à votre humble origine, mais regardez au salut
glorieux que vous recevez par la grâce de Dieu. C’est de là
que vient votre valeur.

Jésus-Christ est devenu votre sagesse, votre force, votre
autorité, votre prestige, parce que grâce à lui, vous avez été
innocentés devant Dieu, vous avez été rendus saints, vous avez
été libérés, et vous êtes maintenant enfants de Dieu. Voilà
votre  valeur,  voilà  ce  qui  vous  permet  de  vivre  avec
assurance,  de  vous  sentir  à  votre  place  dans  ce  monde  :
l’amour de Dieu exprimé dans le sacrifice de son propre fils
pour vous pardonner.

Un salut qui transforme notre sens des valeurs
Notre Dieu est un Dieu qui renverse les valeurs humaines,

un  peu  ridicules,  souvent  superficielles.  Nos  critères
d’évaluation n’ont rien à voir avec le regard de celui qui
nous a créés et qui nous a sauvés : notre faiblesse ne veut
pas dire que nous n’avons pas de place dans ce monde, mais que
la force de Dieu peut s’exprimer dans notre vie. Plus nous
sommes bas, plus nous voyons la grandeur de ce Dieu qui peut
nous relever et nous ramener au plus des rangs.

Quelles  sont  les  conséquences  de  ce  renversement  des
valeurs que Dieu aime tant et qui se manifeste de manière si
forte à la croix où meurt notre sauveur – avant de ressusciter
– ?

D’abord, c’est ma relation avec Dieu qui est transformée.



Je ne viens pas devant lui avec les mains remplies de mes
œuvres, de mes réussites, de ce qui fait rêver, mais je me
tiens devant lui les mains vides, sans fard, sans masque,
comme je suis, faible, petite, indigne. Et avec ces mains
vides,  je  peux  recevoir  l’abondance  de  cet  amour  infini.
Libérée de la quête de performance, de réussite, de prestige,
de reconnaissance, je suis simplement devant Dieu, portée par
son amour inconditionnel.

L’onde de choc du salut transforme aussi notre relation
avec les autres. Nous sommes tous de même valeur en Jésus-
Christ. L’expression « nous sommes tous égaux » a peu de
réalité : on n’est pas égaux selon les lieux, la famille, les
moyens, la santé… Par contre, nous sommes égaux en Jésus-
Christ, tous fils et filles de Dieu, également justifiés,
également pardonnés, également adoptés. Du coup, la jalousie
ou le mépris n’ont plus lieu d’être, si nous sommes égaux ! Au
contraire, nous découvrons que nous sommes solidaires les uns
des autres, de même valeur avec des dons différents, mais tous
essentiels aux yeux de Dieu. Si notre valeur vient de l’amour
de Dieu, les critères humains n’ont plus leur place. Nous
sommes frères et sœurs, point. Les grands apprennent à être
humbles,  les  petits  se  rassurent.  Qui  serions-nous  pour
mépriser celui que Dieu aime au point d’avoir sacrifié son
Fils unique pour lui ?

Enfin, la prédilection de Dieu pour les petits et pour les
faibles afin de révéler sa grâce et sa puissance nous fait
réfléchir sur ce que nous attendons de l’église. Est-ce que
nous voulons une église respectable, prestigieuse, remplie de
gens bien, sages, puissants, influents ? hum… cela ressemble
plutôt  aux  valeurs  humaines.  Certes,  il  ne  s’agit  pas  de
refuser ce qui est bon, ou de mutiler les bien-portants ! Ce
qui est bon dans notre vie vient de Dieu, et nous sommes
appelés à la reconnaissance pour ses bénédictions. Mais il
n’empêche  que  Dieu  nous  pose  avec  l’église  le  défi  de
transformer nos critères d’évaluation – ce qui est d’autant
plus compliqué que l’on vit dans un monde qui n’est pas très



éloigné  de  Corinthe,  et  qui  valorise  les  apparences,  la
réussite à tout prix, la performance outrancière.

Si l’église est le peuple que Dieu rachète par la croix
honteuse du Christ, si les croyants sont ceux qui se tiennent
les mains vides et reçoivent tout par grâce, alors peut-être
que  l’église  sera  humble,  parfois  insignifiante,  parfois
impuissante. Mais au cœur de cette fragilité qui nous effraie,
c’est la bonté de Dieu qui rayonne.

Conclusion
Nous croyons en un Dieu qui accueille et qui sauve par

pure grâce, sans se laisser aveugler par nos prétentions. Dieu
aime tout homme, toute femme, et il recueille celui qui se
présente humblement devant lui, qu’il soit petit ou qu’il se
fasse petit. En Jésus-Christ, Dieu est descendu très bas pour
pouvoir relever tous ceux qui saisiraient sa main.

L’église, peuple de rachetés, communauté de faibles qui
tous, malgré les apparences, étaient indignes devant Dieu à
cause de leurs fautes, l’église témoigne de la grâce de Dieu
et de sa puissance. Elle témoigne aussi sur la Terre, des
valeurs de Dieu, qui nous interpellent et nous transforment
peu à peu.

Pour  un  témoignage  vrai  et
réfléchi

Lecture biblique : 1 Pierre 3.15-17

Cette lettre de Pierre est écrite dans un contexte hostile
: les premiers lecteurs de l’épître subissaient la persécution
à cause de leur foi. Ça donne un relief particulier à ces

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/31/pour-un-temoignage-vrai-et-reflechi/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/31/pour-un-temoignage-vrai-et-reflechi/


paroles. Quand il s’agit de rendre compte de leur espérance,
pour les premiers lecteurs de l’épître, c’était devant les
tribunaux ! Notre contexte est différent, mais nous sommes
aussi  confrontés  à  une  certaine  hostilité  parfois,  des
réactions  qui  peuvent  nous  mettre  dans  des  situations
inconfortables.

Et nous sommes forcément amenés à nous interroger sur
notre témoignage en tant que chrétien. Que dire ? Quand ?
Comment ? Ce texte va nous donner quelques clés…

Le coeur et l’esprit

Tout commence dans le coeur mais on ne doit pas en rester
là. Un témoignage équilibré repose sur une foi équilibrée, qui
se nourrit du coeur et de l’esprit.

Dans le coeur

Tout commence dans le coeur ! La traduction du verset 15
en français n’est pas très aisée. La version « Parole de Vie
», recourt à une périphrase : « Reconnaissez dans vos coeurs
que le Christ seul est saint, il est votre Seigneur. ». Mais
la formule originelle est plus lapidaire, et surtout elle
bouleverse l’ordre de la phrase pour mettre en évidence le mot
Seigneur, en début de phrase. Littéralement, ça donne : «
Seigneur, le Christ, sanctifiez dans votre coeur »

On est obligé de le formuler différemment en français…
Mais  l’insistance  tombe  bien  sur  le  Christ  reconnu  comme
Seigneur dans notre coeur. On pourrait traduire : « Sanctifiez
dans votre coeur le Christ Seigneur. »

Ça reste encore une formule très « patois de Canaan »… Il
faut la décrypter. Sanctifier, c’est consacrer, réserver la
place  qui  est  due.  Et  le  coeur,  c’est  nous-mêmes,  en
particulier notre volonté, non pas tellement nos émotions mais
le siège de nos décisions. Il s’agit donc de réserver au
Christ la place centrale qui doit lui revenir dans notre vie.
C’est lui le Seigneur, le maître de notre vie. Nos décisions,
nos projets, nos intentions, lui sont soumis.



Il ne peut pas y avoir de témoignage efficace sans une
communion personnelle avec le Christ. C’est essentiel, tant au
niveau du contenu du témoignage que nous serons appelés à
donner qu’au niveau de l’attitude, la façon d’apporter ce
témoignage.

C’est  un  rappel  salutaire  que  toutes  les  techniques
oratoires,  les  trucs  et  astuces  pour  être  un  bon  témoin
efficace ne servent à rien sans une consécration personnelle
au Seigneur. Être témoin de l’Évangile, ce n’est pas seulement
être un VRP de l’Évangile, où il suffirait d’utiliser des
techniques de vente pour que ça fonctionne ! On ne vend pas un
produit  quand  on  témoigne  de  l’Évangile.  On  transmet  on
message de vie dont on a fait soi-même l’expérience.

Dans l’esprit

Tout commence dans le coeur… Mais ça ne doit pas en rester
là ! Pour que notre foi grandisse et s’affermisse, pour que
notre témoignage soit efficace, il faut que le coeur soit
relié à l’esprit. Une foi équilibrée est autant ancrée dans le
coeur que dans l’esprit.

En effet, il s’agit d’être prêt à rendre compte de notre
espérance,  ou  donner  des  explications  comme  le  traduit  «
Parole de Vie ». Le terme grec, apologia, est utilisé pour
désigner la défense qu’on est appelé à donner en réponse à une
attaque. Il implique une argumentation solide. Le terme a
donné le mot apologétique qui désigne en théologie la défense
de la foi, et implique une argumentation solide et cohérente,
faisant appel à des arguments rationnels.

Il s’agit donc d’être prêt à donner une telle réponse… Il
faut s’y préparer. Nous avons besoin de réfléchir notre foi.
On ne peut pas se contenter de dire : « Je suis devenu
chrétien,  c’est  super  !  »  C’est  un  peu  court…  Les  gens
attendent d’autres réponses… Pourquoi est-ce que vous croyez ?
Qu’est-ce qui vous prouve que Dieu existe ? Que Jésus est
ressuscité ? Pourquoi vous auriez raison et pas les autres
religions ? Etc…



Quelle place accordons-nous, dans notre vie de chrétien, à
l’approfondissement de notre foi ? Quel temps consacrons-nous
à  la  lecture  de  la  Bible  et  d’ouvrage  chrétiens,  à  la
fréquentation d’études bibliques, à la participation à des
séminaires ou des formations bibliques et théologiques ?

La douceur et la crainte

La douceur devant les hommes est en contraste avec leur
hostilité possible. La crainte devant Dieu rappelle qu’on est
à la fois témoin devant les hommes et devant Dieu.

La douceur

Être prêt, c’est bien. Mais il faut encore faire attention
à la façon dont nous portons notre témoignage. Pierre qualifie
l’attitude requise par deux termes : la douceur et la crainte.

La douceur tranche avec le contexte d’hostilité. Il s’agit
de répondre à des attaques, mais de le faire avec douceur. Et
ce n’est pas une faiblesse mais une force, parce qu’elle naît
de la paix de Dieu. La douceur implique le respect de l’autre,
le refus de vouloir passer en force, d’user d’agressivité et
d’intrusion.

Il est sans doute utile de souligner qu’ici comme ailleurs
sans doute, le témoignage est de l’ordre de la réponse. Ce
n’est pas un témoignage qui s’impose par la force, c’est un
témoignage qui répond aux questions. Des questions suscitées
par notre attitude, notre façon de vivre. Des questions qui
surgissent naturellement de nos relations avec notre prochain.
Il ne s’agit pas alors de contredire nos paroles par nos
actes, ou inversement. C’est sans doute cela, la « conscience
pure » dont parle Pierre ici…

La crainte

Quant  au  respect,  c’est  le  mot  grec  phobos  qui  est
utilisé. Celui qu’on traduit souvent par « crainte » et qui
traduit notre attitude de respect devant Dieu. Si la douceur
concernait  notre  attitude  devant  les  hommes,  le  respect
pourrait bien concerner notre attitude devant Dieu. Et dans ce



cas, il vaut mieux sans doute le traduire par « crainte ».

La crainte de Dieu, faut-il le rappeler, n’est pas la peur
bleue d’un Dieu tyrannique. C’est le profond respect que Dieu
inspire quand on a conscience de qui il est… et de ce que nous
sommes devant lui. Elle ne nous fait pas fuir Dieu, elle ne
fait que renforcer notre émerveillement devant son amour et sa
grâce !

En tout cas, la mention de la crainte en lien avec le
témoignage est très intéressante. Elle permet de dire que
notre  témoignage  nous  place  non  seulement  devant  notre
prochain  mais  aussi  devant  Dieu.  Il  ne  s’agit  donc  pas
simplement  de  nous  interroger  sur  l’efficacité  de  notre
témoignage auprès des hommes, mais aussi du respect de Dieu
qu’il manifeste. Dans le témoignage, la fin ne justifie pas
les moyens !

Un témoignage fidèle, raisonnable, réfléchi, et dit dans
la  douceur,  respecte  le  Seigneur.  Parce  qu’il  reflète  sa
nature  patiente  et  bienveillante.  Par  contre,  il  y  a  des
témoignages  agressifs,  malhonnêtes,  irréfléchis,
manipulateurs, qui ne respectent pas le Seigneur. Nous devons
aussi réfléchir et rester vigilant quant à notre façon de
témoigner de l’Évangile, tant individuellement qu’en Église !

Conclusion

Ce texte ne nous présente pas une méthode infaillible pour
un témoignage efficace. De toute façon, ça n’existe pas… Il
rappelle quelques principes de base incontournables.

A commencer par le fait que nous sommes appelés à le
rendre avec le coeur et l’esprit. Avec le coeur pour qu’il
soit authentique et vrai, fondé sur notre communion avec le
Christ.  Avec  l’esprit  pour  qu’il  soit  pertinent  et  qu’il
honore le Seigneur.

Car si nous sommes appelés à être témoins de l’Évangile
devant les hommes, nous le sommes aussi, de fait, devant Dieu.
Notre témoignage doit à la fois être pertinent pour notre
prochain et être à la gloire de Dieu.



Voilà pourquoi nous devons nous y préparer, sérieusement.
Dans la prière et dans la réflexion.

Être sel & lumière du monde –
Le témoignage (Partie I)

Lecture biblique : Matthieu 5.13-16

Dans  notre  réflexion  sur  les  éléments  essentiels  de
l’Église,  nous  nous  penchons  maintenant  sur  le  thème  du
témoignage, avec deux prédications complémentaires.

Si vous deviez changer le monde, comment vous y prendriez-
vous  ?  Quel  moyen  vous  semblerait  le  plus  approprié  pour
apporter  au  monde  joie,  espérance,  paix  ?  pour  éradiquer
guerres, pauvreté, orgueil ?

Nous croyons en un Dieu qui apporte le salut au monde, qui
fait germer la liberté dans le désert de l’esclavage, qui fait
fleurir l’espoir au milieu des détresses, qui fait jaillir la
vie du sein de la mort. Ce Dieu nous a envoyé son Fils, Jésus-
Christ,  qui  est  le  salut  dont  le  monde  a  tant  besoin.
Pourtant, comme le message sur le baptême de Jésus nous l’a
rappelé la semaine dernière, ce Messie n’arrive pas de manière
triomphaliste, mais il vient en serviteur, cheminant parmi les
hommes. Il est le changement que nous attendons, mais il vient
humblement,  discrètement,  changeant  les  cœurs  plutôt  que
plantant des drapeaux.

Ce Jésus-Christ se tourne maintenant vers ses disciples,
dès  le  début  de  son  ministère,  et  leur  adresse  quelques
paroles, rassemblées dans le sermon sur la montagne, où il
donne les caractéristiques du disciple : quelles sont ses
valeurs, son attitude vis-à-vis des autres, vis-à-vis de Dieu.
Parmi ces caractéristiques se trouve la vocation des disciples

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/22/etre-sel-lumiere-du-monde-le-temoignage-part-i/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/22/etre-sel-lumiere-du-monde-le-temoignage-part-i/


à être sel et lumière dans le monde, autrement dit, à être
porteurs de cette bonne nouvelle qui consiste en ce que Dieu
s’est approché des hommes, non pour les détruire, mais pour
les sauver par amour.

Deux métaphores pour une double vocation
Le Christ utilise deux images pour illustrer cette mission

d’agents  de  salut  :  le  sel  et  la  lumière.  Deux  images
présentées de manière parallèle : vous êtes le sel de la
terre,  vous  êtes  la  lumière  du  monde.  Deux  affirmations
parallèles suivies chacune d’une nuance, d’un avertissement :
le sel ne doit pas perdre son goût, la lumière ne doit pas
être cachée, sinon ils ne servent à rien.

Attardons-nous  quelques  instants  sur  le  sens  de  ces
images. Peut-être d’abord la plus évidente : la lumière. La
lumière c’est, pour éviter toute lapalissade, ce qui éclaire,
ce qui combat l’obscurité, ce qui apporte la vie, la sécurité,
la connaissance, et c’est globalement synonyme du salut dans
la Bible. Dans la vie courante, la lumière est indispensable.

Jésus utilise en particulier l’image de la lampe de la
maison,  une  lampe  à  huile  qu’on  allumait  dans  la  pièce
principale et qui éclairait toute la maisonnée, jusqu’à ce
qu’on l’éteigne pour dormir, grâce à un boisseau, une sorte de
seau qui servait à contenir les grains de céréales. Quand on
allume  une  lampe  à  huile,  ce  n’est  évidemment  pas  pour
l’éteindre,  mais  pour  qu’elle  éclaire.  Cette  idée  de
visibilité  se  retrouve  avec  l’image  de  la  ville  sur  la
montagne, dont le rapport avec la lumière n’est pas forcément
évident au premier abord ! Une ville établie en hauteur est
évidemment particulièrement visible. Ces deux images font donc
ressortir la notion de visibilité : les chrétiens doivent être
vus  comme  chrétiens  dans  le  monde.  Ils  doivent  être
repérables, comme cette ville en hauteur, comme cette lampe
dans la pièce obscure.

Avec cette image de la lumière, Jésus évoque au moins deux
aspects de notre témoignage : apporter un éclairage positif,



et pour ce faire, être repérables.

Voyons le sel, cet autre élément incontournable de la vie
quotidienne. Nous sommes le sel de la terre. Dès l’antiquité,
le sel a deux usages principaux : il sert de condiment contre
la fadeur des plats, et aussi de conservateur, pour garder le
poisson, la viande… Il sert de conservateur car il a cette
propriété de purifier, de lutter contre la putréfaction, la
dégradation des choses. Jésus ne précise pas en quoi nous
sommes le sel de la terre, et nous n’avons pas forcément
besoin de choisir !

Techniquement, le sel ne peut pas perdre son sel, sa
salinité, mais, à l’époque en Israël, on utilisait une poudre
récoltée dans la Mer morte, qui était composée de plusieurs
oligo-éléments, dont du sel. Il se trouve qu’au bout d’un
certain temps, le sel fuyait le mélange : il ne perdait pas sa
propre  qualité  mais  il  se  séparait  du  mélange,  et  il  ne
restait qu’une poudre blanche, dont je n’ose imaginer le goût,
et qui évidemment ne servait plus à rien.

Si on va plus loin, à l’époque de Jésus, le sel était
aussi synonyme de sagesse, et le verbe utilisé dans l’original
fait référence au fait de perdre son goût ou de devenir fou,
insensé. Les chrétiens sont donc appelés à être sel dans ce
monde : est-ce que Jésus ne nous décrirait pas comme des
petits grains de sagesse dans un monde fou, petits grains à
peine visibles, en petite quantité, mais qui peuvent tout
changer dans le monde qui les entoure.

Avec ces deux images parallèles, Jésus définit l’influence
des chrétiens dans le monde. D’un côté, avec le sel, les
chrétiens ont un rôle piquant, en lutte contre la fadeur, la
dégradation, la folie. D’un autre côté, avec la lumière, se
dessine  un  rôle  plus  constructif,  en  apportant  lumière  &
réconfort.

Quelle relation avec le monde ?
L’enjeu derrière ces deux images, c’est le rapport que



nous avons avec le monde qui nous entoure, avec ceux qui nous
côtoient.

Jésus emploie deux images qui insistent sur la différence
entre les disciples, sel et lumière, et le monde qui les
reçoit. L’influence des disciples comme agents du salut de
Dieu repose sur leur spécificité. Le sel remplit son rôle s’il
est  salé,  la  lumière  si  elle  éclaire.  Vous  imaginez  bien
qu’une poudre sans sel ou qu’une lampe de poche éteinte ne
remplissent pas leur rôle, et pourraient tout aussi bien être
absentes. La vocation des disciples à transmettre le salut
repose  sur  leur  caractéristique  distinctive  de  chrétiens.
L’évangile, le salut de Dieu, doit faire la différence dans
notre  vie,  non  pas  seulement  pour  nous,  mais  aussi  pour
interpeler ceux qui nous entourent afin qu’ils reçoivent, à
leur  tour,  ce  salut  que  nous  avons  en  Jésus-Christ.  Nous
sommes  donc  appelés  à  veiller  sur  ce  qui  fait  notre
originalité, et à rechercher la non-conformité au monde. Si le
sel a un goût de carotte, quelle est sa valeur ajoutée ? Si la
lumière est noire dans la nuit, à quoi bon ? Pour remplir
notre vocation, nous sommes appelés à être différents.

Différents, oui, séparés, non ! C’est là un des grands
défis du témoignage auquel nous appelle Jésus. Pour utiliser
une autre de ses expressions, nous ne sommes plus du monde,
nous  sommes  maintenant  de  nouvelles  créatures,  et  c’est
justement cette différence, ce changement, qui est attractif !
Combien parmi nous sont venus à rencontrer Dieu parce qu’un
proche vivait autrement ? Toutefois, ce n’est pas parce que
nous ne sommes plus comme ceux qui ne connaissent pas Dieu que
nous  devons  leur  tourner  le  dos  et  rejoindre  une  petite
communauté bien fermée dans le désert, rejoindre le club très
select de privilégiés qui ont rencontré le Seigneur et qui ont
pu échapper à ce monde qui ne tourne pas rond, Dieu merci ! de
même que notre sauveur a cheminé avec les hommes pour offrir
au plus grand nombre la chance de rencontrer un Dieu d’amour,
de même nous sommes appelés à demeurer auprès de ceux qui nous
entourent pour leur montrer que ce Dieu d’amour est là, et



qu’il les attend.

Quelle responsabilité ! Nous devons être différents, mais
que cette différence apporte quelque chose dans notre monde.
Si le sel reste dans son placard, ou que la lampe de poche,
même allumée, reste dans son tiroir, ils ont beau avoir leur
goût et leur lumière, leur propriétaire sera sûrement très
heureux de voir qu’ils n’ont pas de défaut, mais enfin, ils ne
sont pas beaucoup plus utiles que la poudre sans goût et la
lumière noire !

Nous  sommes  appelés  à  être  présents  dans  le  monde,
visibles, non-conformes, à être avec les autres sans être
comme  les  autres.  Notre  témoignage,  personnel  ou
communautaire, c’est de rendre visible le salut de Dieu dans
un monde qui en a besoin.

C’est vraiment un équilibre délicat, être différent mais
rester présent, montrer un décalage tout en maintenant une
relation : ni conformité, ni rupture. C’est difficile, je
crois, parce qu’on a tendance à aller vers ceux qui nous
ressemblent, qui partagent nos convictions – qui se ressemble
s’assemble,  vous  connaissez  le  dicton.  Qui  plus  est,  une
relation  où  règne  la  différence  peut  faire  réfléchir,
convaincre  l’autre  (dans  le  meilleur  des  cas)  mais  aussi
parfois,  être  source  de  souffrance  :  souffrance  de
l’incompréhension – dans les deux sens, malentendus divers,
désaccords,  voire  conflit  ou  rejet  de  la  part  de  notre
entourage.

Jésus ne nous laisse pas vraiment le choix : le salut que
nous avons reçu, ce sel qui nous caractérise maintenant, cette
lumière qui nous illumine, c’est notre chance, mais c’est
aussi la chance des autres. Nous avons pour vocation, autant
que possible, de nous mettre au service du monde, de ne pas
nous laisser décourager au point de nous cacher ou de nous
enfuir, mais de rester, présents et différents, parce que Dieu
nous appelle à être ces agents de propagation du salut. Pour
sauver le monde il ne s’y prend pas comme nous le ferions, il



donne des exemples à ce monde, des exemples de changement, de
pardon, de paix, de joie, des exemples de ce salut qu’il veut
continuer à répandre.

Un appel à être à l’image du christ
Quel est le chemin pour être ces exemples visibles d’une

vie différente ? Une des pistes, c’est le lien entre les
bonnes œuvres et la personne que nous sommes ; si on utilise
une autre expression du sermon sur la montagne, le christ nous
appelle à porter de beaux fruits, comme conséquence des arbres
en bonne santé que nous sommes devenus. C’est toute notre
personne qui est un témoignage, nos paroles, nos actes, nos
omissions, nos choix, nos expressions de visage, tout ce qui
est visible est un témoignage.

J’ai une amie à qui je pense toujours quand j’entends
« vous êtes la lumière du monde ». Elle est plus âgée que moi,
et je l’ai rencontrée lors d’un voyage, mais elle m’avait une
impression un peu terne. Quelques années après, je la revois,
et on échange des nouvelles. Ce n’était plus la même. Elle
était rayonnante, joyeuse, visible ! En fait, cette femme,
divorcée, avait gardé de l’amertume vis-à-vis de son ex-mari.
Au bout de 20 ans de séparation, suite à un travail personnel
lié  à  sa  foi,  elle  a  fini  par  lui  pardonner  et  par  se
réconcilier avec lui. L’impact de cette réconciliation marquée
par l’évangile a largement dépassé le cercle familial : elle
m’a raconté que ses collègues n’en revenaient pas, et lui
demandaient ce qu’elle avait pris pour changer autant !

Le sel et la lumière que nous pouvons apporter au monde ne
sont  pas  des  vernis  superficiels,  une  apparence,  mais  la
manifestation  extérieure  d’un  salut  qui  se  répand
intérieurement dans notre vie avant de se répandre autour de
nous. Si nous sommes le sel de la terre, c’est dans la mesure
où  la  sagesse  de  Dieu  nous  caractérise,  où  nous  sommes
façonnés par ses valeurs et ses priorités. Si nous sommes
lumière du monde, c’est dans la mesure où nous reflétons celui
qui est la lumière, notre sauveur et seigneur Jésus-Christ.



Nous sommes appelés à cultiver notre identité nouvelle, celle
d’enfants de Dieu, de frères du christ, d’hommes et de femmes
remplis d’un souffle nouveau. Immergeons-nous dans la sagesse
de Dieu, plongeons-nous dans sa lumière, laissons-la irradier
tout notre être, et les gens verront que Dieu sauve. Quand
nous refusons de médire d’un collègue, quand nous restons
honnêtes dans une situation qui pourtant nous désavantage,
quand même simplement nous disons que nous sommes pris le
dimanche  matin  !  Quand  nous  sourions  à  notre  adversaire
sportif, quand nous sommes en paix, quand nous accordons de la
valeur à tout être humain, quel qu’il soit.

Dieu travaille en nous par son esprit, et par lui, nous
produisons des œuvres typiques du Christ : l’humilité dans un
monde orgueilleux, l’équité dans un monde égoïste, l’espérance
dans un monde désenchanté.

Conclusion
Dieu utilise plusieurs moyens pour changer le monde et

pour lui infuser sa vie, pour le remplir de son salut. Il y a
sa parole, criante de vérité, il y a son esprit, qui souffle
là où personne ne l’attend, et il y a nous. Dans ce tableau,
ce qui étonne c’est nous, bien imparfaits, apprenant nous-
mêmes à faire le tour de l’évangile, répondant tant que bien
que mal aux défis que représentent la vie nouvelle en christ.
Pourtant c’est nous que Dieu désigne comme sel et lumière,
comme porteurs de sa parole, comme porteurs de sa lumière.
C’est par nous, dans notre expérience quotidienne avec Dieu,
dans notre vie communautaire, dans chaque petit pas, c’est là
que rayonne le salut de Dieu. Restons à l’écoute du christ,
nourrissons-nous  de  sa  parole,  aimons-nous  les  uns  les
autres : en servant notre Dieu nous servirons aussi notre
prochain, et nous donnerons le témoignage d’une vie remplie de
la liberté, de l’espérance, et de la joie qui viennent de
notre Seigneur.



Le  baptême  de  Jésus  :
décryptage  d’un  épisode
étonnant

Lecture biblique : Matthieu 3.13-17

On considère en général que le baptême de Jésus constitue
le début de son ministère publique. Et c’est sans doute vrai.
Mais c’est aussi un événement étonnant à plusieurs égards,
tant pour le baptême lui-même que pour les phénomènes qui
l’entourent.

Le baptême de Jésus
Jean n’était pas le premier à pratiquer des baptêmes.

C’était un rite de purification qu’on rencontrait dans le
Judaïsme. Il a été repris par Jésus et investi d’un sens
nouveau pour devenir le baptême chrétien.

Jean était un prophète et le baptême qu’il pratiquait
était un signe qui accompagnait sa prédication. Un signe de
purification, de consécration, de repentance, à destination de
ceux qui répondaient à son message et voulaient se préparer à
la venue du Messie.

Et c’est justement là que le baptême de Jésus semble poser
un  problème  théologique…  Comment  Jésus-Christ,  le  Fils  de
Dieu, pouvait avoir besoin de se faire baptiser par Jean ?
Avait-il besoin de se repentir ? Non ! Devait-il se préparer à
la venue du Messie ? Non ! C’est lui le Messie !

D’ailleurs Jean ne comprend pas. Il résiste. N’avait-il
pas dit dans sa prédication : « Celui qui vient après moi est
plus puissant que moi. Je ne suis pas digne de lui enlever ses
sandales. » (v.11) ?

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/13/le-bapteme-de-jesus-decryptage-dun-episode-etonnant/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/13/le-bapteme-de-jesus-decryptage-dun-episode-etonnant/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/13/le-bapteme-de-jesus-decryptage-dun-episode-etonnant/


Alors comment pourrait-il baptiser Jésus ? Il ne veut pas
le faire et il dit à Jésus : « C’est moi qui ai besoin d’être
baptisé par toi, et c’est toi qui viens vers moi ! » (v.14)

Mais Jésus ne demande pas le baptême à Jean parce qu’il en
aurait besoin ! Il le fait pour une autre raison. Parce qu’il
convient de le faire à ce moment-là : « Accepte cela pour le
moment. Oui, c’est ainsi que nous devons faire tout ce que
Dieu demande. » (v.15)

Et Jean accepte… Mais la question demeure : pourquoi Jésus
s’est-il fait baptiser ?

Les gens se faisaient baptiser en signe de repentance pour
se préparer à la venue du Messie. Or, Jésus est le Messie.
Mais il ne vient pas en Messie triomphant. Auquel cas, en
effet, il n’aurait pas demandé le baptême à Jean et c’est lui
qui l’aurait baptisé !

Ce n’est pas ainsi que le Messie est venu. Il est venu
humblement, homme parmi les hommes. Et on peut sans doute voir
dans le baptême de Jésus un signe de son incarnation. Jésus
emprunte  le  même  chemin  que  les  autres.  Homme  parmi  les
hommes, il a endossé la condition de l’humanité pécheresse,
sans pour autant pécher lui-même.

D’une certaine façon, le baptême reçu par Jésus clôt le
baptême de Jean. Plus besoin de se préparer pour la venue du
Messie, il est là ! Même si Jean a semble-t-il continué de
baptiser après cet événement (cf. Jean 3), il ne l’a plus fait
très longtemps. Peu de temps après il sera arrêté et mis en
prison et finalement mis à mort.

Le baptême de Jésus est l’accomplissement de la prophétie
de Jean. Mais il ne l’accomplit pas en triomphateur mais en
humble serviteur. En demandant à recevoir le même baptême que
les autres, en s’identifiant aux hommes qu’il est venu sauver.

Dès le début de son ministère public, Jésus donne le ton
et révèle sa nature profonde. Il est venu en serviteur. Homme
parmi les hommes, pour sauver l’humanité.



Ce qui entoure le baptême de Jésus
Il se passe des choses étonnantes autour du baptême de

Jésus, dès le moment où il sort de l’eau.

D’abord, le ciel s’ouvre. Une formule que l’on retrouve
dans  les  visions  reçues  par  des  prophètes.  Le  ciel  s’est
ouvert pour Ezéchiel dans sa vision de la gloire de Dieu, il
s’est ouvert pour Etienne pour l’encourager au moment de son
martyre, il s’est ouvert pour Jean quand il a reçu ses visions
de l’Apocalypse… Et il s’ouvre ici pour Jésus au moment de son
baptême. C’est comme si Jésus, sortant de l’eau après son
baptême, avait reçu une révélation.

D’autant  que  cela  s’accompagne  d’une  théophanie,  une
apparition  de  Dieu.  L’Esprit  Saint,  sous  la  forme  d’une
colombe se pose sur lui. Et la voix de Dieu retentit dans le
ciel, affirmant que Jésus est son Fils bien-aimé, celui qu’il
a choisi.

La  façon  dont  les  évangiles  relatent  cet  épisode  ne
souffre  d’aucune  ambiguïté.  Nous  avons  ici  une  des  plus
étonnantes affirmations bibliques de la Trinité. Un des très
rares épisodes bibliques où le Père, le Fils et le Saint-
Esprit apparaissent en même temps.

Bien-sûr, il faut les discerner derrières les symboles.
Discerner le Saint-Esprit derrière la colombe. Voir en Jésus
plus qu’un homme et faire confiance aux paroles de Dieu qui
viennent du ciel affirmant que Jésus est son Fils bien-aimé.

Mais alors que le Fils de Dieu était sur terre incognito
depuis une trentaine d’années, son baptême marque le début de
son  ministère  public.  A  qui  sait  le  voir,  il  apparaît
maintenant  officiellement  comme  le  Messie  !

Mais à l’origine, sans doute que très peu l’ont compris.
C’est Jésus qui était le premier destinataire du message. Sans
doute y a-t-il eu une colombe qui s’est posée sur lui, mais
ceux  qui  l’ont  vu  n’ont  pas  saisi  la  signification
spirituelle. A part Jean-Baptiste. C’est en tout cas ce que



nous  en  dite  l’Évangile  selon  Jean,  dans  sa  version  de
l’épisode (cf. Jn 1.32-34). Quant à la voix, il est tout à
fait possible que seul Jésus l’ait entendue. Chez Marc et Luc,
les  paroles  sont  d’ailleurs  légèrement  différentes  et
s’adressent clairement à Jésus : « Tu es mon Fils bien-aimé…
». Et dans l’Évangile selon Jean, où on semble se placer du
point de vue du prophète Jean-Baptiste, il n’est fait nul
mention de la voix de Dieu.

Peut-être Jésus avait-il besoin de tels signes pour être
encouragé au début de son ministère public. Comme il aura
besoin  d’être  soutenu  par  des  anges  dans  sa  tentation  au
désert,  ou  dans  sa  lutte  spirituelle  dans  le  jardin  de
Gethsémané… Peut-être même avait-il besoin d’une confirmation,
d’un signe fort de sa mission.

Mais la réalité est là. Le Fils de Dieu est sur terre et
il est venu pour accomplir le projet de salut de Dieu. Et si
les témoins oculaires du baptême de Jésus ont eu du mal à le
comprendre, l’Ecriture est là pour nous l’affirmer. Et nous le
proclamons aujourd’hui : le Fils de Dieu est venu sur terre
pour accomplir le projet de salut de Dieu.

Conclusion
Le baptême de Jésus, s’il constitue d’une certaine façon

le  début  officiel  de  son  ministère  terrestre,  est  aussi
révélateur de la nature et de la personne du Christ.

Si le récit des évangiles fait clairement apparaître sa
divinité, en l’intégrant dans une théophanie trinitaire, il
est  fort  probable  que  personne,  à  part  peut-être  Jean-
Baptiste, ne l’ont perçu.

Parce que le baptême de Jésus souligne aussi l’humble
condition de serviteur que le Fils de Dieu a choisie pour
accomplir le plan de salut de Dieu. Homme parmi les hommes, il
est pleinement devenu l’un des nôtres pour nous sauver. Son
baptême en témoigne.

C’est la merveille de l’incarnation, dont la célébration



doit se poursuivre bien au-delà de Noël, parce qu’elle est au
coeur de notre foi et notre espérance. Car si Dieu s’est fait
homme en Jésus-Christ, c’est pour nous être le plus proche
possible. Et il l’est encore aujourd’hui. Proche de nous.
C’est ce que nous pouvons vivre, dans la communion par la foi
avec le Christ vivant.


