Cecli n’est pas un jeline !

Lecture biblique : Esaie 58.1-10

En relisant ce texte, j'ai pensé a ce tableau du peintre
belge surréaliste René Magritte :

« Ceci n'est pas une pipe ! »

On pourrait dire un peu la méme chose ici : « Ceci n’'est
pas un jelne ». Et c’'est étonnant.. Parce que tout a l'air
d’'étre un jeline. Tous les jours, le peuple consulte le
Seigneur. « Ils ressemblent a un peuple qui respecte la
justice et qui n’abandonne pas la loi de son Dieu. » (v.2)

Et pourtant, le Seigneur dit
« Pencher la téte comme un roseau,
mettre un habit de deuil,
se coucher dans la poussiére,
est-ce que vous appelez cela un jelne,
un jour qui me plait ? » (v.5)

Ah bon ? Qu’est-ce que jelner, sinon s’abstenir de manger
pour prier ? Bref, courber la téte comme un roseau.. Et quand
Esaie décrit le jeline qui plait a Dieu, a partir du verset 6,
1'étonnement se poursuit : il ne fait mention ni du fait de
s'abstenir de nourriture, ni méme de prier !

Ceci n'est pas un jelne..

Deux problemes

IT y a donc quelque chose qui cloche.. Malgré les
apparences, le je(ne que le peuple d’'Israél pratiquait n'était
pas percu comme tel par le Seigneur. Quel est donc le probleme
?

Une vision utilitaire du jelne et de la piété

On trouve un premier indice dans les paroles que le
prophete met dans la bouche du peuple lui-méme et qui sonnent
comme des reproches adressés au Seigneur :


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/13/ceci-nest-pas-un-jeune/

« Pourquoi jelner si tu ne le vois pas ?
Pourquoi nous faire petits si tu ne le remarques pas 7 » (v.3)

En d’autres termes, a quoi ca sert de jelner, si on
n’'obtient pas du Seigneur ce qu’on attend de lui ?

C'est une vision utilitaire du jelne, et de la pratique
religieuse en général. Le jelne devient presque une greve de
la faim, un moyen de pression sur Dieu. Il faut que notre
pratique religieuse nous apporte quelque chose, qu’elle soit
rentable. A quoi ca sert, le jelne ? A quoi ca sert, de prier
? Mais on ne prie pas parce que ce serait utile.. on prie
d’abord pour étre en relation avec le Dieu qui nous a créé et
qui nous a sauvé !

Cette logique utilitaire, de rentabilité, de performance,
fait curieusement écho a notre société occidentale moderne.

Et nous baignons dans cette mentalité. Pas s(r du tout que
nous en soyons indemnes.. I1 ne fait pas de doute qu’une
optique consumériste pollue notre foi. On papillonne d’église
en église, parce que la prédication n’est pas assez ceci ou la
louange pas assez cela. On n’est pas contents parce qu’on ne
pense qu’a ce qu’une Eglise nous apporte sans se demander ce
que nous pouvons lui apporter. On évalue nos activités avec
les seules logiques d'efficacité et de performance, en
oubliant un peu facilement la gratuité et le don de soi.

Une rupture entre la pratique religieuse et la vie
quotidienne

Et ce n'est pas tout, il y a un autre probleme : le jelne
était déconnecté de la vie quotidienne. Sans sourciller, le
peuple jelinait tout en se montrant dur envers leurs ouvriers
ou en se disputant violemment avec les autres.

C'est comme si la piété pouvait étre déconnectée de la vie
de tous les jours. Comme si la pratique religieuse était tout
ce qui intéressait le Seigneur. Comme s’'il suffisait de prier
correctement, ou mieux encore, de jeliner, pour que le Seigneur
ferme les yeux sur les pratiques contestable du reste de notre
vie. Vous pouvez étre violent, injuste, infame au quotidien



mais si vous jelnez, si vous allez a l’Eglise le dimanche, si
vous priez en public, alors tout va bien..

Ce n'est évidemment pas la vision de notre texte. Le
verdict est clair
« Ce n’est pas en jednant de cette maniéere
que vous ferez entendre votre voix la-haut. » (v.4)

Une solution : le jeiline qui plait a Dieu
Alors, finalement, qu’est-ce que Dieu attend vraiment ?

« Voici le jelne qui me plait:
libérer les gens enchainés injustement,
enlever le joug qui pése sur eux,
rendre la liberté a ceux qu’on écrase,
bref, supprimer tout ce qui les rend esclaves.
C’est partager ton pain avec celui qui a faim,
loger les pauvres qui n’ont pas de maison,
habiller ceux qui n’ont pas de vétements.
C’est ne pas te détourner de celui qui est ton frere. »
(v.6-7)

Ni priere, ni pratique religieuse. Le jelne qui lui plait,
c'est le partage, la solidarité. Ca n’exclut aucunement la
priere, bien-sl{ir. Mais une priere qui est prélude a 1l'action
et pas coupée du reste de notre vie.

C'est le contraire d’'un jelne utilitaire, centré sur soi,
ses attentes et ses besoins. C’est un jelne qui ouvre sur les
autres, les besoins de notre prochain, de celui qui est
prisonnier, qui a faim ou qui est nu. Le jelne qui plait a
Dieu, c’est celui qui nous décentre de nous-mémes pour nous
ouvrir sur notre frere et notre soeur.

Le jelne, c’est le renoncement

Il reste une question : pourquoi Esale appelle-t-il cela
un jelne ? Est-ce simplement une facon d’'évoquer ce qui doit
accompagner la pratique du jelne ou y a-t-il autre chose ?
Est-ce que la pratique active du partage et de la solidarité
serait aussi une forme de jelne ?



Jeliner, ce n'est pas simplement sauter un ou deux repas..
C'est se priver de quelque chose, pour se placer en toute
humilité devant Dieu. C’est ainsi se faire petit devant le
Seigneur pour reconnaitre notre dépendance de lui. Au coeur du
jeline, il y a le renoncement. Or, justement, le partage et la
solidarité sont une expression de ce renoncement. Parce qu'ils
nous décentrent de nous-mémes et nous ouvrent a notre
prochain.

On est aux antipodes d’une logique utilitaire et
consumériste. Dans notre société matérialiste, la notion de
jelne prend une ampleur particuliere. Et ce texte d’'Esaie nous
interpelle bien plus qu’une simple invitation a sauter un
repas de temps en temps pour prier. De quoi sommes-nous préts
a nous priver pour nous ouvrir a Dieu et aux autres ?

L’exemple supréme de ce renoncement, évidemment, c'est
Jésus-Christ. Ces paroles de 1’'épitre de Paul aux Philippiens
peuvent étre rappelées ici

« Ne cherchez pas votre intérét a vous, mais cherchez
L'intérét des autres.
Entre vous, conduisez-vous comme des gens unis au Christ
Jésus.
Lui, il est 1’égal de Dieu, parce qu’'il est Dieu depuis
toujours. Pourtant, cette égalité, il n’a pas cherché a la
garder a tout prix pour lui. Mais tout ce qu’il avait, il 1’a
laissé. Il s'est fait serviteur, il est devenu comme les
hommes, et tous voyaient que c’était bien un homme. I1 s'est
fait plus petit encore: il a obéi jusqu’'a la mort, et il est
mort sur une croix ! » (Philippiens 2.4-8)

Non seulement il a renoncé a la gloire céleste mais il a
renoncé a sa vie, il s’est fait notre serviteur jusqu'a sa
mort sur la croix.

Conclusion

Ceci n'est pas un jelne ! Malgré 1’apparence de la piété,
le peuple d’'Israél auquel le prophete s’adresse ne pratiquait



pas le jelne qui plait a Dieu. Il faut se méfier des
contrefacons..

D’'une certaine facon, on peut se priver de nourriture pour
prier et ne pas vraiment je(ner. De méme, on peut manger, ne
pas prier et pourtant, d’une certaine facon, jelner. C’est
vrai dans la mesure ou jeliner, c’est avant tout se priver de
quelque chose pour se écentrer de soi-méme, se faire petit
devant Dieu et serviteur de notre prochain.

Du coup, l’'interpellation d’Esaie nous laisse avec cette
question : De quoi sommes-nous préts a nous priver pour nous
ouvrir a Dieu et aux autres ?

L’'Eglise, 1lieu ou Dieu
renverse les valeurs

1 Corinthiens 1.26-31

De quoi sommes-nous fiers ? Ou se loge notre valeur,
qu’est-ce qui fait de nous « quelqu’un » ? C'est bien cette
question, atemporelle, de fierté et de valeur, d’estime de soi
pourrait-on dire, de reconnaissance pour soi et pour les
autres, c’'est donc cette question qu’aborde 1’apdtre Paul
lorsqu’il écrit a 1'église de Corinthe dans les années 50
apres Jésus-Christ. Quand Paul écrit cette lettre, il a eu
vent de nombreuses divisions dans la communauté : non pas des
schismes, mais des déchirures, des tensions, ou les groupes
tendent a entrer en compétition pour savoir qui sont les
meilleurs, les plus spirituels. Qui est le plus béni, qui a
les meilleurs dons, qui fait les meilleurs miracles, et Paul,
dans toute sa lettre, ne cesse d’'argumenter en faveur de
L'unité — et vous connaissez le texte fameux de 1 Co 12 ou
Paul décrit 1’église comme un corps ou les uns et les autres


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/04/leglise-lieu-ou-dieu-renverse-les-valeurs/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/04/leglise-lieu-ou-dieu-renverse-les-valeurs/

se completent dans leur diversité et forment une entité
harmonieuse. De méme, vous avez s(rement entendu la maniere
dont Paul exhorte a 1’amour dans la communauté au ch.13 (texte
qu’on lit souvent a des mariages, mais qui s’'adresse d’abord a
une église déchirée par les tensions) : 1l’'amour est patient,
il n'a pas de passion jalouse, l’'amour ne se vante pas, il ne
se gonfle pas d’orgueil, et il ne cherche pas son propre
intérét. Vous voyez, dans toute la lettre de Paul on sent le
contexte tendu de 1’église de Corinthe, ou la rivalité et le
désir de supériorité abiment 1’unité de 1’église. Paul
s’'attaque a cette question avec deux grands arguments : le
deuxieme, c’est 1l’amour qui transforme les différences en
complémentarité, et le premier argument, dans lequel se situe
notre texte de ce matin, c’est une réflexion sur 1la
supériorité que 1’on recherche.

Les faits : une communauté en contraste avec 1la
sociéteé

Paul adopte une tactique assez directe, et il rappelle que
les gens de l’église n'’ont aucune supériorité a faire valoir,
aucun raison de se vanter, et que 1’espece de compétition qui
s'est instaurée dans 1’église non seulement s’'écarte de
L’amour auquel nous sommes appelés, mais en plus elle n’a

aucun fondement dans la communauté : autrement dit, les gens
de cette église n’ont pas de quoi se vanter.

Les valeurs de la société de Corinthe

Paul fait référence a trois criteres de valeur qui avaient
énormément d’importance dans la ville de Corinthe, ville
portuaire, marchande, cosmopolite du sud de la Grece. Dans
cette ville, on valorisait trois types de personnes : le
brillant intellectuel, le sage, quelqu’un qui savait parler et
manier la rhétorique, qui savait jouer avec les concepts, et
persuader n’'importe qui grace a ses talents oratoires. Si le
sage était bon, il finissait toujours par avoir le dernier mot
et par avoir raison, quel que soit le sujet. Il s’agit moins



d’'un philosophe authentique que d’un beau parleur capable de
transporter son auditoire.

Le deuxieme type, c’est le puissant, celui qui est fort,
soit par sa richesse (bien évidemment) soit par sa position
professionnelle et les liens avec le pouvoir en place,
l’autorité romaine, p. ex. le haut fonctionnaire, le préfet,
le conseiller de tel gradé etc.

Les gens importants, c’est a la fois les puissants, les
sages, et aussi tous ceux qui ont de l’influence dans la
société de par leur réseau, leur famille, leurs amis, leur
réputation. Ce sont les notables de la cité qui exercent une
autorité informelle dans la société.

La réalité de 1’église : insignifiante aux yeux du
monde

Paul reprend ces trois catégories — sages, puissants,
notables — pour dire aux Corinthiens : « Vous n'’étes rien de
tout ca. Vous vous querellez pour savoir qui est le meilleur
prédicateur, le prophete le plus spirituel, qui suit 1le
meilleur apdtre, qui a le meilleur baptéme en fonction de
celui qui les a plongés dans 1’eau.. Vous vous querellez, mais
vous étes loin d’étre les meilleurs ! Arrétez-vous 5 minutes
et rappelez-vous qui vous étes ! Arrétez de faire les fiers,
car vous étes loin 1'élite. »

Voila une maniere un peu cavaliere de remettre les
pendules a l’'heure : les tensions de 1’église naissent d’un
orgueil qui n’a aucun fondement. Il faut dire que 1’église du
premier siecle est effectivement loin d’'étre un club
prestigieux : on y trouve certes quelques riches, quelques
puissants, quelques propriétaires, mais la majorité de
1’assemblée est composée de ceux que la société méprise : les
esclaves bien s(r — qui a 1’époque étaient a peine considérés
comme des humains, mais plutdét comme des outils parlants —
esclaves qui n'avaient aucun droit, déja pas de citoyenneté,
mais aucun droit a disposer d’eux-mémes. Ensuite, il y a des



marchands, des artisans, c’'est-a-dire des personnes qui ne
sont pas occupées aux nobles carrieres : philosophie, droit,
politique. Ce sont les seuls métiers vraiment valorisés, le
reste c’est un peu des métiers de seconde zone (le commerce
etc.) et alors en plus quand on travaille soi-méme — c'est
qu’on n’'a pas assez réussi pour pouvoir mettre d’'autres au
travail. Et il y a des femmes, qui ont a peu pres le méme
statut que les esclaves dans la société de 1'époque.

Quand on regarde bien 1’église de Corinthe, on est forcé
de constater que la grosse majorité vient des classes
inférieures de la société, et que cette course au prestige est
plus une imitation de ce qui se fait dans la société
corinthienne qu’une composante naturelle de 1’église. C’'est un
fait, quand on regarde l’ensemble de 1’église de Corinthe,
c’'est une église faite de petites gens et non pas d'une élite
prestigieuse.

Un Dieu qui renverse les valeurs

Le choix des faibles

Paul va plus loin : si 1'église est composée des petits de
ce monde, ce n'est pas par hasard ou parce qu’elle a échoué,
mais parce que Dieu 1’a décidé. C'est Dieu lui-méme qui a
choisi d'avoir une église faible. Le caractere modeste de
1'église est presque théologique : c’est Dieu qui a décidé
d’agir a travers des petits.

C'est ce que Paul exprime en répétant a 3 reprises : Dieu
a choisi des gens « fous », faibles, petits, méprisés, il va
méme jusqu’a dire des « riens », des nuls aux yeux du monde.
Dieu a choisi, c’est sa volonté, sa décision.

Ce choix des faibles nous choque forcément un peu -
pourquoi choisir ce qui est nul ? Ca n'a pas de sens ! Mais
quand on regarde l'ensemble de la Bible et 1la maniere dont
Dieu s’est comporté a travers les siecles, on prend conscience
que Dieu choisit tres souvent les faibles. Quelques exemples
il choisit Abraham, un vieillard stérile, pour démarrer un



peuple ; pour délivrer le peuple d’'Israél d’'Egypte, il choisit
Moise, un assassin incapable de parler en public ; comme roi
de son peuple en terre promise, il choisit David, le plus
jeune de 7 garcons, le plus chétif et 1le plus ignorant
puisqu’il ne savait que garder les moutons. Et le pompon,
c'est le Messie : le Sauveur de 1’Humanité (avec un grand S et
un grand H) meurt sur une croix parmi des vauriens.

Anéantir les prétentions humaines

Pourquoi cette passion pour les causes perdues ? Pour
détruire 1’'orgueil et les prétentions humaines. Déja, Dieu
montre qu’il ne se laisse pas impressionner par notre compte
en banque, la longueur de notre CV, ou le nombre de contacts
que nous avons. Nos performances, notre réseau, nos dons, ne
l'impressionnent pas. En choisissant les plus petits, il nous
rappelle combien c’est ridicule de se présenter devant Dieu
avec des faire-valoir — ah ouil, mais moi je parle bien, moi
j'aide les autres, moi je dirige 100 personnes, moi j’'ai une
belle maison. Et alors ? On s’adresse au créateur, a celui qui
a tout pouvoir sur la terre et dans le ciel ! Dieu choisit les
petits pour réduire a néant 1’orgueil humain : non seulement
tous mes sujets de fierté sont nuls devant le Créateur du ciel
et de la terre, mais en plus, lui il connait la noirceur de
mon ceur, et il sait que malgré les paillettes qui brillent en
apparence, au fond de mon ceur, je ne vaux pas grand-chose.

En choisissant les petits, Dieu démontre sans ambiguité
que le salut ne dépend pas de nos euvres, de notre valeur, de
nos qualités, mais de 1’amour de Dieu seul. En sauvant des
personnes qui paraissent totalement indignes d’étre sauvées,
Dieu montre que c’'est lui qui sauve, c’'est lui qui donne. Le
salut n’'est pas quelque chose que nous obtenons a force
d’'efforts, que nous arrachons a la force de nos bras, mais
c’est un don gratuit de Dieu.

Une église de faibles, de petits, est la démonstration
vivante que le salut vient de Dieu seul, que cette communauté
ne vit que par la puissance de Dieu qui se déploie dans le



creux de notre indignité.

Montrer d’ou vient la vraie valeur : en Jésus-Christ

Paul exhorte donc ainsi les Corinthiens : vous n’avez pas
de quoi faire les fiers, arrétez donc les vantardises et les
rivalités. Cela étant, Paul fait un jeu de mots en s’appuyant
sur une citation du prophete Jérémie : si vous tenez a étre
fiers de quelque chose, alors soyez fiers de ce que vous avez
recu dans le Seigneur. C’est-a-dire, si vous devez tirer votre
assurance de quelque chose, ne regardez pas a vos maigres
performances ou a votre humble origine, mais regardez au salut
glorieux que vous recevez par la grace de Dieu. C’est de 1la
qgue vient votre valeur.

Jésus-Christ est devenu votre sagesse, votre force, votre
autorité, votre prestige, parce que grace a lui, vous avez été
innocentés devant Dieu, vous avez été rendus saints, vous avez
été libérés, et vous étes maintenant enfants de Dieu. Voila
votre valeur, voila ce qui vous permet de vivre avec
assurance, de vous sentir a votre place dans ce monde
1l’amour de Dieu exprimé dans le sacrifice de son propre fils
pour vous pardonner.

Un salut qui transforme notre sens des valeurs

Notre Dieu est un Dieu qui renverse les valeurs humaines,
un peu ridicules, souvent superficielles. Nos criteres
d’évaluation n’'ont rien a voir avec le regard de celui qui
nous a créés et qui nous a sauvés : notre faiblesse ne veut
pas dire que nous n’avons pas de place dans ce monde, mais que
la force de Dieu peut s'’exprimer dans notre vie. Plus nous
sommes bas, plus nous voyons la grandeur de ce Dieu qui peut
nous relever et nous ramener au plus des rangs.

Quelles sont les conséquences de ce renversement des
valeurs que Dieu aime tant et qui se manifeste de maniere si

forte a la croix ou meurt notre sauveur — avant de ressusciter
— ?

D’abord, c’est ma relation avec Dieu qui est transformée.




Je ne viens pas devant lui avec les mains remplies de mes
ecuvres, de mes réussites, de ce qui fait réver, mais je me
tiens devant lui les mains vides, sans fard, sans masque,
comme je sulis, faible, petite, indigne. Et avec ces mains
vides, je peux recevoir Ll’'abondance de cet amour infini.
Libérée de la quéte de performance, de réussite, de prestige,
de reconnaissance, je suis simplement devant Dieu, portée par
son amour inconditionnel.

L'’onde de choc du salut transforme aussi notre relation
avec les autres. Nous sommes tous de méme valeur en Jésus-
Christ. L'expression « nous sommes tous égaux » a peu de
réalité : on n’est pas égaux selon les lieux, la famille, les
moyens, la santé.. Par contre, nous sommes égaux en Jésus-
Christ, tous fils et filles de Dieu, également justifiés,
également pardonnés, également adoptés. Du coup, la jalousie
ou le mépris n’'ont plus lieu d’'étre, si nous sommes égaux ! Au
contraire, nous découvrons que nous sommes solidaires les uns
des autres, de méme valeur avec des dons différents, mais tous
essentiels aux yeux de Dieu. Si notre valeur vient de l'amour
de Dieu, les criteres humains n’ont plus leur place. Nous
sommes freres et seurs, point. Les grands apprennent a étre
humbles, les petits se rassurent. Qui serions-nous pour
mépriser celui que Dieu aime au point d’avoir sacrifié son
Fils unique pour lui ?

Enfin, la prédilection de Dieu pour les petits et pour les
faibles afin de révéler sa grace et sa puissance nous fait
réfléchir sur ce que nous attendons de 1’'église. Est-ce que
nous voulons une église respectable, prestigieuse, remplie de
gens bien, sages, puissants, influents ? hum.. cela ressemble
plutdét aux valeurs humaines. Certes, il ne s’'agit pas de
refuser ce qui est bon, ou de mutiler les bien-portants ! Ce
qui est bon dans notre vie vient de Dieu, et nous sommes
appelés a la reconnaissance pour ses bénédictions. Mais il
n'empéche que Dieu nous pose avec l'église le défi de
transformer nos criteres d’évaluation — ce qui est d’'autant
plus compliqué que 1’'on vit dans un monde qui n’'est pas tres




éloigné de Corinthe, et qui valorise les apparences, la
réussite a tout prix, la performance outranciere.

Si 1'église est le peuple que Dieu rachéte par la croix
honteuse du Christ, si les croyants sont ceux qui se tiennent
les mains vides et recoivent tout par grace, alors peut-étre
que 1l’église sera humble, parfois insignifiante, parfois
impuissante. Mais au ceur de cette fragilité qui nous effraie,
c'est la bonté de Dieu qui rayonne.

Conclusion

Nous croyons en un Dieu qui accueille et qui sauve par
pure grace, sans se laisser aveugler par nos prétentions. Dieu
aime tout homme, toute femme, et il recueille celui qui se
présente humblement devant lui, qu’il soit petit ou qu’il se
fasse petit. En Jésus-Christ, Dieu est descendu tres bas pour
pouvoir relever tous ceux qui saisiraient sa main.

L’'église, peuple de rachetés, communauté de faibles qui
tous, malgré les apparences, étaient indignes devant Dieu a
cause de leurs fautes, 1'église témoigne de la grace de Dieu
et de sa puissance. Elle témoigne aussi sur la Terre, des
valeurs de Dieu, qui nous interpellent et nous transforment
peu a peu.

Pour un témoignage vral et
réfléchi

Lecture biblique : 1 Pierre 3.15-17

Cette lettre de Pierre est écrite dans un contexte hostile
les premiers lecteurs de 1'épitre subissaient la persécution
a cause de leur foi. Ca donne un relief particulier a ces


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/31/pour-un-temoignage-vrai-et-reflechi/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/31/pour-un-temoignage-vrai-et-reflechi/

paroles. Quand il s’agit de rendre compte de leur espérance,
pour les premiers lecteurs de 1'épitre, c’était devant les
tribunaux ! Notre contexte est différent, mais nous sommes
aussi confrontés a une certaine hostilité parfois, des
réactions qui peuvent nous mettre dans des situations
inconfortables.

Et nous sommes forcément amenés a nous interroger sur
notre témoignage en tant que chrétien. Que dire ? Quand ?
Comment ? Ce texte va nous donner quelques clés..

Le coeur et l’esprit

Tout commence dans le coeur mais on ne doit pas en rester
la. Un témoignage équilibré repose sur une foi équilibrée, qui
se nourrit du coeur et de l'esprit.

Dans le coeur

Tout commence dans le coeur ! La traduction du verset 15
en francais n’'est pas tres aisée. La version « Parole de Vie
, recourt a une périphrase : « Reconnaissez dans vos coeurs
que le Christ seul est saint, il est votre Seigneur. ». Mais
la formule originelle est plus lapidaire, et surtout elle
bouleverse 1'ordre de la phrase pour mettre en évidence le mot
Seigneur, en début de phrase. Littéralement, c¢a donne : «
Seigneur, le Christ, sanctifiez dans votre coeur »

»

On est obligé de le formuler différemment en francais..
Mais l’insistance tombe bien sur le Christ reconnu comme
Seigneur dans notre coeur. On pourrait traduire : « Sanctifiez
dans votre coeur le Christ Seigneur. »

Ca reste encore une formule tres « patois de Canaan ».. Il
faut la décrypter. Sanctifier, c’est consacrer, réserver la
place qui est due. Et le coeur, c’est nous-mémes, en
particulier notre volonté, non pas tellement nos émotions mais
le siege de nos décisions. Il s’agit donc de réserver au
Christ la place centrale qui doit lui revenir dans notre vie.
C'est lui le Seigneur, le maitre de notre vie. Nos décisions,
nos projets, nos intentions, lui sont soumis.



Il ne peut pas y avoir de témoignage efficace sans une
communion personnelle avec le Christ. C’est essentiel, tant au
niveau du contenu du témoignage que nous serons appelés a
donner qu’au niveau de l'’attitude, la facon d’apporter ce
témoignage.

C'’est un rappel salutaire que toutes 1les techniques
oratoires, les trucs et astuces pour étre un bon témoin
efficace ne servent a rien sans une consécration personnelle
au Seigneur. Etre témoin de 1’Evangile, ce n’est pas seulement
étre un VRP de 1’Evangile, olu il suffirait d’utiliser des
techniques de vente pour que ca fonctionne ! On ne vend pas un
produit quand on témoigne de 1’Evangile. On transmet on
message de vie dont on a fait soi-méme 1'’expérience.

Dans l’esprit

Tout commence dans le coeur.. Mais c¢a ne doit pas en rester
la ! Pour que notre foi grandisse et s’'affermisse, pour que
notre témoignage soit efficace, il faut que le coeur soit
relié a 1’esprit. Une foi équilibrée est autant ancrée dans le
coeur que dans l’esprit.

En effet, il s’agit d’'étre prét a rendre compte de notre
espérance, ou donner des explications comme le traduit «
Parole de Vie ». Le terme grec, apologia, est utilisé pour
désigner la défense qu’on est appelé a donner en réponse a une
attaque. Il implique une argumentation solide. Le terme a
donné le mot apologétique qui désigne en théologie la défense
de la foi, et implique une argumentation solide et cohérente,
faisant appel a des arguments rationnels.

Il s’'agit donc d’étre prét a donner une telle réponse.. Il
faut s’y préparer. Nous avons besoin de réfléchir notre foi.
On ne peut pas se contenter de dire : « Je suis devenu
chrétien, c’est super ! » (C’est un peu court.. Les gens
attendent d’autres réponses.. Pourquoi est-ce que vous croyez ?
Qu’'est-ce qui vous prouve que Dieu existe ? Que Jésus est
ressuscité ? Pourquoi vous auriez raison et pas les autres
religions ? Etc..



Quelle place accordons-nous, dans notre vie de chrétien, a
l’approfondissement de notre foi ? Quel temps consacrons-nous
a la lecture de la Bible et d’ouvrage chrétiens, a 1la
fréquentation d’études bibliques, a la participation a des
séminaires ou des formations bibliques et théologiques ?

La douceur et la crainte

La douceur devant les hommes est en contraste avec leur
hostilité possible. La crainte devant Dieu rappelle qu’on est
a la fois témoin devant les hommes et devant Dieu.

La douceur

Etre prét, c’est bien. Mais il faut encore faire attention
a la facon dont nous portons notre témoignage. Pierre qualifie
l’'attitude requise par deux termes : la douceur et la crainte.
La douceur tranche avec le contexte d’hostilité. Il s’agit
de répondre a des attaques, mais de le faire avec douceur. Et
ce n'est pas une faiblesse mais une force, parce qu’elle nait
de la paix de Dieu. La douceur implique le respect de l'autre,
le refus de vouloir passer en force, d’'user d’agressivité et

d’'intrusion.

Il est sans doute utile de souligner qu’ici comme ailleurs
sans doute, le témoignage est de l’ordre de la réponse. Ce
n'est pas un témoignage qui s’'impose par la force, c’est un
témoignage qui répond aux questions. Des questions suscitées
par notre attitude, notre facon de vivre. Des questions qui
surgissent naturellement de nos relations avec notre prochain.
I1 ne s’agit pas alors de contredire nos paroles par nos
actes, ou inversement. C’est sans doute cela, la « conscience
pure » dont parle Pierre ici..

La crainte

Quant au respect, c'est le mot grec phobos qui est
utilisé. Celui qu’on traduit souvent par « crainte » et qui
traduit notre attitude de respect devant Dieu. Si la douceur
concernait notre attitude devant les hommes, le respect
pourrait bien concerner notre attitude devant Dieu. Et dans ce



cas, 1l vaut mieux sans doute le traduire par « crainte ».

La crainte de Dieu, faut-il le rappeler, n’est pas la peur
bleue d’un Dieu tyrannique. C’'est le profond respect que Dieu
inspire quand on a conscience de qui il est.. et de ce que nous
sommes devant lui. Elle ne nous fait pas fuir Dieu, elle ne
fait que renforcer notre émerveillement devant son amour et sa
grace !

En tout cas, la mention de la crainte en lien avec le
témoignage est tres intéressante. Elle permet de dire que
notre témoignage nous place non seulement devant notre
prochain mais aussi devant Dieu. Il ne s’agit donc pas
simplement de nous interroger sur l’efficacité de notre
témoignage aupres des hommes, mais aussi du respect de Dieu
qu’il manifeste. Dans le témoignage, la fin ne justifie pas
les moyens !

Un témoignage fidele, raisonnable, réfléchi, et dit dans
la douceur, respecte le Seigneur. Parce qu’il reflete sa
nature patiente et bienveillante. Par contre, il y a des
témoignages agressifs, malhonnétes, irréfléchis,
manipulateurs, qui ne respectent pas le Seigneur. Nous devons
aussi réfléchir et rester vigilant quant a notre facgon de
témoigner de 1’Evangile, tant individuellement qu’en Eglise !

Conclusion

Ce texte ne nous présente pas une méthode infaillible pour
un témoignage efficace. De toute facon, c¢a n’'existe pas.. Il
rappelle quelques principes de base incontournables.

A commencer par le fait que nous sommes appelés a le
rendre avec le coeur et l’esprit. Avec le coeur pour qu’il
soit authentique et vrai, fondé sur notre communion avec le
Christ. Avec l'esprit pour qu’il soit pertinent et qu’'il
honore 1le Seigneur.

Car si nous sommes appelés a étre témoins de 1’Evangile
devant les hommes, nous le sommes aussi, de fait, devant Dieu.
Notre témoignage doit a la fois étre pertinent pour notre
prochain et étre a la gloire de Dieu.



Voila pourquoi nous devons nous y préparer, sérieusement.
Dans la priere et dans la réflexion.

Etre sel & lumiére du monde -
Le témoignage (Partie I)

Lecture biblique : Matthieu 5.13-16

Dans notre réflexion sur les éléments essentiels de
l’Eglise, nous nous penchons maintenant sur le théme du
témoignage, avec deux prédications complémentaires.

Si vous deviez changer le monde, comment vous y prendriez-
vous ? Quel moyen vous semblerait le plus approprié pour
apporter au monde joie, espérance, paix ? pour éradiquer
guerres, pauvreté, orgueil 7

Nous croyons en un Dieu qui apporte le salut au monde, qui
fait germer la liberté dans le désert de l’esclavage, qui fait
fleurir 1’espoir au milieu des détresses, qui fait jaillir 1la
vie du sein de la mort. Ce Dieu nous a envoyé son Fils, Jésus-
Christ, qui est le salut dont le monde a tant besoin.
Pourtant, comme le message sur le baptéme de Jésus nous 1’'a
rappelé la semaine derniere, ce Messie n’arrive pas de maniere
triomphaliste, mais il vient en serviteur, cheminant parmi les
hommes. Il est le changement que nous attendons, mais il vient
humblement, discreétement, changeant les ceurs plutét que
plantant des drapeaux.

Ce Jésus-Christ se tourne maintenant vers ses disciples,
des le début de son ministere, et leur adresse quelques
paroles, rassemblées dans le sermon sur la montagne, ou il
donne les caractéristiques du disciple : quelles sont ses
valeurs, son attitude vis-a-vis des autres, vis-a-vis de Dieu.
Parmi ces caractéristiques se trouve la vocation des disciples


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/22/etre-sel-lumiere-du-monde-le-temoignage-part-i/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/22/etre-sel-lumiere-du-monde-le-temoignage-part-i/

a étre sel et lumiere dans le monde, autrement dit, a étre
porteurs de cette bonne nouvelle qui consiste en ce que Dieu
s’'est approché des hommes, non pour les détruire, mais pour
les sauver par amour.

Deux métaphores pour une double vocation

Le Christ utilise deux images pour illustrer cette mission
d’agents de salut : le sel et la lumiere. Deux images
présentées de maniere parallele : vous étes le sel de la
terre, vous étes la lumiere du monde. Deux affirmations
paralleles suivies chacune d’'une nuance, d’'un avertissement
le sel ne doit pas perdre son gol(t, la lumiere ne doit pas
étre cachée, sinon ils ne servent a rien.

Attardons-nous quelques instants sur le sens de ces
images. Peut-étre d'abord la plus évidente : la lumiere. La
lumiere c’est, pour éviter toute lapalissade, ce qui éclaire,
ce qui combat 1'obscurité, ce qui apporte la vie, la sécurité,
la connaissance, et c’est globalement synonyme du salut dans
la Bible. Dans la vie courante, la lumiere est indispensable.

Jésus utilise en particulier 1’image de la lampe de la
maison, une lampe a huile qu’on allumait dans 1la piece
principale et qui éclairait toute 1la maisonnée, jusqu’a ce
qu’on 1’éteigne pour dormir, grace a un boisseau, une sorte de
seau qui servait a contenir les grains de céréales. Quand on
allume une lampe a huile, ce n’est évidemment pas pour
l'éteindre, mais pour qu’elle éclaire. Cette idée de
visibilité se retrouve avec 1’'image de la ville sur 1la
montagne, dont le rapport avec la lumiere n’est pas forcément
évident au premier abord ! Une ville établie en hauteur est
évidemment particulierement visible. Ces deux images font donc
ressortir la notion de visibilité : les chrétiens doivent étre
vus comme chrétiens dans le monde. Ils doivent étre
repérables, comme cette ville en hauteur, comme cette lampe
dans la piece obscure.

Avec cette image de la lumiere, Jésus évoque au moins deux
aspects de notre témoignage : apporter un éclairage positif,



et pour ce faire, étre repérables.

Voyons le sel, cet autre élément incontournable de la vie
quotidienne. Nous sommes le sel de la terre. Dés l’'antiquité,
le sel a deux usages principaux : il sert de condiment contre
la fadeur des plats, et aussi de conservateur, pour garder le
poisson, la viande.. Il sert de conservateur car il a cette
propriété de purifier, de lutter contre la putréfaction, la
dégradation des choses. Jésus ne précise pas en quoi nous
sommes le sel de la terre, et nous n’avons pas forcément
besoin de choisir !

Techniquement, le sel ne peut pas perdre son sel, sa
salinité, mais, a 1’époque en Israél, on utilisait une poudre
récoltée dans la Mer morte, qui était composée de plusieurs
oligo-éléments, dont du sel. Il se trouve qu’'au bout d’un
certain temps, le sel fuyait le mélange : il ne perdait pas sa
propre qualité mais il se séparait du mélange, et il ne
restait qu’une poudre blanche, dont je n’ose imaginer le golt,
et qui évidemment ne servait plus a rien.

Si on va plus loin, a 1'époque de Jésus, le sel était
aussi synonyme de sagesse, et le verbe utilisé dans l’original
fait référence au fait de perdre son golt ou de devenir fou,
insensé. Les chrétiens sont donc appelés a étre sel dans ce
monde : est-ce que Jésus ne nous décrirait pas comme des
petits grains de sagesse dans un monde fou, petits grains a
peine visibles, en petite quantité, mais qui peuvent tout
changer dans le monde qui les entoure.

Avec ces deux images paralleles, Jésus définit 1’influence
des chrétiens dans le monde. D’un c6té, avec le sel, les
chrétiens ont un réle piquant, en lutte contre la fadeur, la
dégradation, la folie. D’un autre c6té, avec la lumiere, se
dessine un ro6le plus constructif, en apportant lumiere &
réconfort.

Quelle relation avec le monde ?

L’enjeu derriere ces deux images, c’est le rapport que



nous avons avec le monde qui nous entoure, avec ceux qul nous
cbétoient.

Jésus emploie deux images qui insistent sur la différence
entre les disciples, sel et lumiere, et le monde qui les
recoit. L’influence des disciples comme agents du salut de
Dieu repose sur leur spécificité. Le sel remplit son réle s'il
est salé, la lumiere si elle éclaire. Vous imaginez bien
qu’une poudre sans sel ou qu’'une lampe de poche éteinte ne
remplissent pas leur role, et pourraient tout aussi bien étre
absentes. La vocation des disciples a transmettre le salut
repose sur leur caractéristique distinctive de chrétiens.
L’évangile, le salut de Dieu, doit faire la différence dans
notre vie, non pas seulement pour nous, mais aussi pour
interpeler ceux qui nous entourent afin qu’ils recoivent, a
leur tour, ce salut que nous avons en Jésus-Christ. Nous
sommes donc appelés a veiller sur ce qui fait notre
originalité, et a rechercher 1la non-conformité au monde. Si le
sel a un golit de carotte, quelle est sa valeur ajoutée ? Si la
lumiere est noire dans la nuit, a quoi bon ? Pour remplir
notre vocation, nous sommes appelés a étre différents.

Différents, oui, séparés, non ! C’est 1la un des grands
défis du témoignage auquel nous appelle Jésus. Pour utiliser
une autre de ses expressions, nous ne sommes plus du monde,
nous sommes maintenant de nouvelles créatures, et c'est
justement cette différence, ce changement, qui est attractif !
Combien parmi nous sont venus a rencontrer Dieu parce qu’un
proche vivait autrement ? Toutefois, ce n’est pas parce que
nous ne sommes plus comme ceux qui ne connaissent pas Dieu que
nous devons leur tourner le dos et rejoindre une petite
communauté bien fermée dans le désert, rejoindre le club tres
select de privilégiés qui ont rencontré le Seigneur et qui ont
pu échapper a ce monde qui ne tourne pas rond, Dieu merci ! de
méme que notre sauveur a cheminé avec les hommes pour offrir
au plus grand nombre la chance de rencontrer un Dieu d’amour,
de méme nous sommes appelés a demeurer aupres de ceux qui nous
entourent pour leur montrer que ce Dieu d’amour est la, et



gu’il les attend.

Quelle responsabilité ! Nous devons étre différents, mais
que cette différence apporte quelque chose dans notre monde.
Si le sel reste dans son placard, ou que la lampe de poche,
méme allumée, reste dans son tiroir, ils ont beau avoir leur
golt et leur lumieére, leur propriétaire sera slrement tres
heureux de voir qu’'ils n’'ont pas de défaut, mais enfin, ils ne
sont pas beaucoup plus utiles que la poudre sans golt et la
lumiére noire !

\

Nous sommes appelés a étre présents dans le monde,
visibles, non-conformes, a étre avec les autres sans étre
comme les autres. Notre témoignage, personnel ou
communautaire, c’est de rendre visible le salut de Dieu dans
un monde qui en a besoin.

C'est vraiment un équilibre délicat, étre différent mais
rester présent, montrer un décalage tout en maintenant une
relation : ni conformité, ni rupture. C’'est difficile, je
crois, parce qu’'on a tendance a aller vers ceux qui nous
ressemblent, qui partagent nos convictions — qui se ressemble
s’'assemble, vous connaissez le dicton. Qui plus est, une
relation ou regne la différence peut faire réfléchir,
convaincre l’autre (dans le meilleur des cas) mais aussi
parfois, étre source de souffrance : souffrance de
L’incompréhension — dans les deux sens, malentendus divers,
désaccords, voire conflit ou rejet de la part de notre
entourage.

Jésus ne nous laisse pas vraiment le choix : le salut que
nous avons recu, ce sel qui nous caractérise maintenant, cette
lumiere qui nous illumine, c’est notre chance, mais c’'est
aussi la chance des autres. Nous avons pour vocation, autant
gue possible, de nous mettre au service du monde, de ne pas
nous laisser décourager au point de nous cacher ou de nous
enfuir, mais de rester, présents et différents, parce que Dieu
nous appelle a étre ces agents de propagation du salut. Pour
sauver le monde il ne s’y prend pas comme nous le ferions, il



donne des exemples a ce monde, des exemples de changement, de
pardon, de paix, de joie, des exemples de ce salut qu’'il veut
continuer a répandre.

Un appel a étre a 1’image du christ

Quel est le chemin pour étre ces exemples visibles d’une
vie différente ? Une des pistes, c’est le lien entre les
bonnes cuvres et la personne que nous sommes ; si on utilise
une autre expression du sermon sur la montagne, le christ nous
appelle a porter de beaux fruits, comme conséquence des arbres
en bonne santé que nous sommes devenus. C’est toute notre
personne qui est un témoignage, nos paroles, nos actes, nos
omissions, nos choix, nos expressions de visage, tout ce qui
est visible est un témoignage.

J'ai une amie a qui je pense toujours quand j’'entends
« vous étes la lumiere du monde ». Elle est plus agée que moi,
et je l'ai rencontrée lors d’un voyage, mais elle m’avait une
impression un peu terne. Quelques années apres, je la revois,
et on échange des nouvelles. Ce n’était plus la méme. Elle
était rayonnante, joyeuse, visible ! En fait, cette femme,
divorcée, avait gardé de 1l’'amertume vis-a-vis de son ex-mari.
Au bout de 20 ans de séparation, suite a un travail personnel
1lié a sa foi, elle a fini par lui pardonner et par se
réconcilier avec lui. L’'impact de cette réconciliation marquée
par 1'évangile a largement dépassé le cercle familial : elle
m'a raconté que ses collegues n’'en revenaient pas, et lui
demandaient ce qu’elle avait pris pour changer autant !

Le sel et la lumiere que nous pouvons apporter au monde ne
sont pas des vernis superficiels, une apparence, mais la
manifestation extérieure d’'un salut qui se répand
intérieurement dans notre vie avant de se répandre autour de
nous. Si nous sommes le sel de la terre, c’est dans la mesure
ou la sagesse de Dieu nous caractérise, ou nous sommes
faconnés par ses valeurs et ses priorités. Si nous sommes
lumiere du monde, c’est dans la mesure ou nous reflétons celui
qui est la lumiére, notre sauveur et seigneur Jésus-Christ.



Nous sommes appelés a cultiver notre identité nouvelle, celle
d’enfants de Dieu, de freres du christ, d’hommes et de femmes
remplis d'un souffle nouveau. Immergeons-nous dans la sagesse
de Dieu, plongeons-nous dans sa lumiere, laissons-la irradier
tout notre étre, et les gens verront que Dieu sauve. Quand
nous refusons de médire d’un collegue, quand nous restons
honnétes dans une situation qui pourtant nous désavantage,
quand méme simplement nous disons que nous sommes pris le
dimanche matin ! Quand nous sourions a notre adversaire
sportif, quand nous sommes en paix, quand nous accordons de la
valeur a tout étre humain, quel qu’il soit.

Dieu travaille en nous par son esprit, et par lui, nous
produisons des euvres typiques du Christ : 1’humilité dans un
monde orgueilleux, l'équité dans un monde égoiste, l'espérance
dans un monde désenchanté.

Conclusion

Dieu utilise plusieurs moyens pour changer le monde et
pour lui infuser sa vie, pour le remplir de son salut. Il y a
sa parole, criante de vérité, il y a son esprit, qui souffle
la ou personne ne l’attend, et il y a nous. Dans ce tableau,
ce qui étonne c’est nous, bien imparfaits, apprenant nous-
mémes a faire le tour de l’évangile, répondant tant que bien
que mal aux défis que représentent la vie nouvelle en christ.
Pourtant c’est nous que Dieu désigne comme sel et lumiere,
comme porteurs de sa parole, comme porteurs de sa lumiére.
C'est par nous, dans notre expérience quotidienne avec Dieu,
dans notre vie communautaire, dans chaque petit pas, c’est 1la
que rayonne le salut de Dieu. Restons a 1'écoute du christ,
nourrissons-nous de sa parole, aimons-nous les uns les
autres : en servant notre Dieu nous servirons aussi notre
prochain, et nous donnerons le témoignage d’une vie remplie de
la liberté, de 1’espérance, et de la joie qui viennent de
notre Seigneur.



Le baptéme de Jésus :
décryptage d’'un éplsode
étonnant

Lecture biblique : Matthieu 3.13-17

On considere en général que le baptéme de Jésus constitue
le début de son ministere publique. Et c’est sans doute vrai.
Mais c’est aussi un événement étonnant a plusieurs égards,
tant pour le baptéme lui-méme que pour les phénomenes qui
1’entourent.

Le baptéme de Jésus

Jean n'était pas le premier a pratiquer des baptémes.
C'était un rite de purification qu’on rencontrait dans le
Judaisme. Il a été repris par Jésus et investi d’un sens
nouveau pour devenir le baptéme chrétien.

Jean était un prophete et 1le baptéme qu’il pratiquait
était un signe qui accompagnait sa prédication. Un signe de
purification, de consécration, de repentance, a destination de
ceux qui répondaient a son message et voulaient se préparer a
la venue du Messie.

Et c’est justement la que le baptéme de Jésus semble poser
un probleme théologique.. Comment Jésus-Christ, le Fils de
Dieu, pouvait avoir besoin de se faire baptiser par Jean ?
Avait-il besoin de se repentir ? Non ! Devait-il se préparer a
la venue du Messie ? Non ! C’est lui le Messie !

D’ailleurs Jean ne comprend pas. Il résiste. N'avait-il
pas dit dans sa prédication : « Celui qui vient aprés moi est
plus puissant que moi. Je ne suis pas digne de lui enlever ses
sandales. » (v.1l1) ?


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/13/le-bapteme-de-jesus-decryptage-dun-episode-etonnant/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/13/le-bapteme-de-jesus-decryptage-dun-episode-etonnant/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/01/13/le-bapteme-de-jesus-decryptage-dun-episode-etonnant/

Alors comment pourrait-il baptiser Jésus ? Il ne veut pas
le faire et il dit a Jésus : « C’est moi qui ai besoin d’étre
baptisé par toi, et c’est toi qui viens vers moi ! » (v.14)

Mais Jésus ne demande pas le baptéme a Jean parce qu’'il en
aurait besoin ! Il le fait pour une autre raison. Parce qu’il
convient de le faire a ce moment-la : « Accepte cela pour le
moment. Oui, c’est ainsi que nous devons faire tout ce que
Dieu demande. » (v.15)

Et Jean accepte.. Mais la question demeure : pourquoi Jésus
s'est-il fait baptiser ?

Les gens se faisaient baptiser en signe de repentance pour
se préparer a la venue du Messie. Or, Jésus est le Messie.
Mais il ne vient pas en Messie triomphant. Auquel cas, en
effet, il n'aurait pas demandé le baptéme a Jean et c’est lui
qui l'aurait baptisé !

Ce n'est pas ainsi que le Messie est venu. Il est venu
humblement, homme parmi les hommes. Et on peut sans doute voir
dans le baptéme de Jésus un signe de son incarnation. Jésus
emprunte le méme chemin que les autres. Homme parmi les
hommes, il a endossé la condition de 1’'humanité pécheresse,
sans pour autant pécher lui-méme.

D’une certaine facon, le baptéme recu par Jésus clot le
baptéme de Jean. Plus besoin de se préparer pour la venue du
Messie, il est 1la ! Méme si Jean a semble-t-il continué de
baptiser apres cet événement (cf. Jean 3), il ne 1’a plus fait
tres longtemps. Peu de temps apres il sera arrété et mis en
prison et finalement mis a mort.

Le baptéme de Jésus est l'accomplissement de la prophétie
de Jean. Mais il ne l’accomplit pas en triomphateur mais en
humble serviteur. En demandant a recevoir le méme baptéme que
les autres, en s’identifiant aux hommes qu’il est venu sauver.

Des le début de son ministere public, Jésus donne le ton
et révele sa nature profonde. Il est venu en serviteur. Homme
parmi les hommes, pour sauver 1'humanité.



Ce qui entoure le baptéme de Jésus

Il se passe des choses étonnantes autour du baptéme de
Jésus, des le moment ou il sort de l’eau.

D"abord, le ciel s’ouvre. Une formule que 1l’on retrouve
dans les visions recues par des prophetes. Le ciel s'est
ouvert pour Ezéchiel dans sa vision de la gloire de Dieu, il
s’est ouvert pour Etienne pour Ll’encourager au moment de son
martyre, il s’est ouvert pour Jean quand il a recu ses visions
de 1’Apocalypse.. Et il s’ouvre ici pour Jésus au moment de son
baptéme. C’est comme si Jésus, sortant de l’eau apres son
baptéme, avait recu une révélation.

D’autant que cela s’accompagne d’une théophanie, une
apparition de Dieu. L'Esprit Saint, sous la forme d’une
colombe se pose sur lui. Et la voix de Dieu retentit dans le
ciel, affirmant que Jésus est son Fils bien-aimé, celui qu’'il
a choisi.

La facon dont les évangiles relatent cet épisode ne
souffre d’aucune ambiguité. Nous avons ici une des plus
étonnantes affirmations bibliques de 1la Trinité. Un des tres
rares épisodes bibliques ou le Pere, le Fils et le Saint-
Esprit apparaissent en méme temps.

Bien-slOr, il faut les discerner derrieres les symboles.
Discerner le Saint-Esprit derriére la colombe. Voir en Jésus
plus qu’un homme et faire confiance aux paroles de Dieu qui
viennent du ciel affirmant que Jésus est son Fils bien-aimé.

Mais alors que le Fils de Dieu était sur terre incognito
depuis une trentaine d’années, son baptéme marque le début de
son ministere public. A qui sait le voir, il apparait
maintenant officiellement comme 1le Messie !

Mais a l’origine, sans doute que tres peu 1’ont compris.
C'est Jésus qui était le premier destinataire du message. Sans
doute y a-t-il eu une colombe qui s’est posée sur lui, mais
ceux qui l'ont vu n’ont pas saisi la signification
spirituelle. A part Jean-Baptiste. C’est en tout cas ce que



nous en dite l’Evangile selon Jean, dans sa version de
1’'épisode (cf. Jn 1.32-34). Quant a la voix, il est tout a
fait possible que seul Jésus 1'ait entendue. Chez Marc et Luc,
les paroles sont d’'ailleurs 1légerement différentes et
s’'adressent clairement a Jésus : « Tu es mon Fils bien-aimé..
». Et dans 1’Evangile selon Jean, ou on semble se placer du
point de vue du prophete Jean-Baptiste, il n’est fait nul
mention de la voix de Dieu.

Peut-étre Jésus avait-il besoin de tels signes pour étre
encouragé au début de son ministere public. Comme il aura
besoin d’étre soutenu par des anges dans sa tentation au
désert, ou dans sa lutte spirituelle dans le jardin de
Gethsémané.. Peut-étre méme avait-il besoin d’'une confirmation,
d’un signe fort de sa mission.

Mais la réalité est la. Le Fils de Dieu est sur terre et
il est venu pour accomplir le projet de salut de Dieu. Et si
les témoins oculaires du baptéme de Jésus ont eu du mal a le
comprendre, 1’'Ecriture est la pour nous l’affirmer. Et nous le
proclamons aujourd’hui : le Fils de Dieu est venu sur terre
pour accomplir le projet de salut de Dieu.

Conclusion

Le baptéme de Jésus, s’'il constitue d’une certaine facon
le début officiel de son ministére terrestre, est aussi
révélateur de la nature et de la personne du Christ.

Si le récit des évangiles fait clairement apparaitre sa
divinité, en 1’intégrant dans une théophanie trinitaire, il
est fort probable que personne, a part peut-étre Jean-
Baptiste, ne 1l'ont percu.

Parce que le baptéme de Jésus souligne aussi 1’humble
condition de serviteur que le Fils de Dieu a choisie pour
accomplir le plan de salut de Dieu. Homme parmi les hommes, il
est pleinement devenu 1l’un des nO6tres pour nous sauver. Son
baptéme en témoigne.

C'est la merveille de 1’'incarnation, dont la célébration



doit se poursuivre bien au-dela de Noél, parce qu’elle est au
coeur de notre foi et notre espérance. Car si Dieu s’'est fait
homme en Jésus-Christ, c’'est pour nous étre le plus proche
possible. Et il 1l’est encore aujourd’hui. Proche de nous.
C'est ce que nous pouvons vivre, dans la communion par la foi
avec le Christ vivant.



