Les lecons de Babel

Lecture biblique : Genése 11.1-9

L'histoire se répete.. Dans les premiers chapitres de 1la
Genese, 1’humanité a du mal a apprendre de son histoire. Mais,
est-ce que ca a vraiment changé ? Le schéma du jardin d’Eden,
de la révolte contre Dieu, de la volonté de se passer du
Créateur, se répete. C’'est Cain qui s'arroge le droit de
disposer de la vie de son frere en le tuant. C’est 1’humanité
entiere qui s'écarte de Dieu jusqu’au déluge. Et puis c'est
1'histoire de la tour de Babel ou l’humanité unie pensait
pouvoir s’élever jusqu’a Dieu..

La chronologie des événements de Gn 1-11 est un peu
problématique. On nous dit ici que tous les hommes parlent une
seule et méme langue alors qu’au chapitre précédent on nous
décrit les généalogies des trois fils de Noé, peres de tous
les peuples de la terre, « groupés par pays selon leur
langue.. » (Gn 10,5). Et on nous parle ici de la ville de Babel
dont il était déja question parmi les descendants de Cham,
avec Nemrod, dont la premiere ville de son royaume était Babel
(Gn 10.10).

La question du genre littéraire de notre récit pose aussi
probleme. Il parait difficile de se contenter d’une lecture au
pied de la lettre. Dieu y apparait sous des traits
anthropomorphique : il descend du ciel pour venir voir ce qui
se passe sur terre.. comme s’'il en avait besoin ! De méme, la


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/05/04/les-lecons-de-babel/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/05/Babel.jpg

naissance en un jour de tous les langages de la terre est
surprenante.

Prenons simplement 1le texte tel qu’il nous apparait.
Considérons-le dans le contexte des premiers chapitres de la
Genese, essentiels pour notre compréhension du monde, de
1l'humanité et de Dieu. Et interrogeons-nous sur le message
universel qu’il contient pour nous encore.

Une tour aussi haute que le ciel

Un jour, en chemin vers 1'Est, les hommes s’arrétent. Et ils
décident de construire une ville et une tour, aussi haute que
le ciel. Mais quelle mouche les a piqués ? Et pourquoi cette
crainte d’étre dispersé dans toute la terre, qui semble étre
la motivation a la construction de la tour ?

Il y a ici comme un écho négatif au mandat culturel, cette
mission que Dieu a donnée a l'humanité et qui a été répétée a
Noé apres le déluge : « Ayez des enfants, devenez nombreux,
remplissez la terre. » (Gn 9.1) Notre épisode marque un coup
d’arrét a 1’expansion de 1’humanité sur la terre. La-bas, a
L'Est, dans 1le pays de Shinéar (Babylonie), 1’humanité
s'arréte. Elle choisit de décider elle-méme de son sort, elle
s’installe et veut construire sa propre protection.

D’ailleurs, ce n’est pas un hasard si tout ca se passe « vers
1l'"Est ». C'est a 1'Est d’'Eden que Dieu avait posté les
chérubins a 1’entrée du jardin pour empécher les hommes d’y
revenir. C’est a 1'Est que Cain s’en est allé apres son crime,
loin du Seigneur. D’ailleurs, la premiere chose qu’on nous dit
de Cain apres son exil, c’est qu’apres avoir eu un enfant, il
se mit a construire une ville.. a laquelle il donna le nom de
son fils !

Dans la Genese, les villes ont une connotation négative. A
l’'origine, les hommes étaient dans un jardin. Ensuite, les
patriarches seront nomades. Et quand on évoque des villes,
c'est pour parler de Sodome et Gomorrhe. Les villes sont le



symbole de 1’humanité en rébellion contre Dieu, de leur
orgueil. Et ici, les hommes construisent une ville et une tres
haute tour « pour se faire un nom ».

L’épisode de la tour de Babel est le signe de l'orgueil de
L’humanité qui refuse son Créateur. Un projet pharaonique pour
laisser une trace dans l’'histoire. Une tour qui monte jusqu’au
ciel pour défier le Créateur. Une ville fabriquée de leurs
mains, pour leur offrir la protection, sans avoir besoin de
Dieu.

Car si cette tour est si haute, ce n’'est peut-étre pas
seulement pour le prestige.. Est-ce que ca ne pourrait pas étre
aussi pour se protéger d’un éventuel nouveau déluge ? Alors
que Dieu a promis de ne plus jamais en envoyer.. Comme 1'écrit
Antoine Nouis, « Ils préferent la tour a l’'arc-en-ciel : ils
font plus confiance a leurs cuvres qu’'a la fidélité de Dieu. »
(Antoine Nouis, L'aujourd'hui de la Création)

I1T est étonnant de voir combien, dans 1’histoire de
L’humanité, les progres de la science et des technologies,
tout en apportant des bienfaits dont nous bénéficions avec
reconnaissance, alimentent aussi 1’orgueil de 1’homme a
vouloir s’'affranchir de Dieu. Des tours de Babel, les hommes
en ont construites tout au long de l’'histoire, pour se faire
un nom, pour laisser une trace dans 1’'histoire, pour jouer a
étre Dieu et repousser les limites de la connaissance.

Ne sommes-nous pas tentés, nous aussi, de construire nos
petites tours de Babel ? De nous fabriquer nos propres
protections, de préférer faire confiance a nos cuvres plutot
qu’aux promesses de Dieu ?

Une seule langue pour tous

Mais Dieu résiste aux orgueilleux.. et il ne laissera pas le
projet des hommes s’achever. Alors il intervient. Il descend
du ciel pour voir de plus pres ce que les hommes sont en train
de tramer.. et il décide de leur mettre un gros baton dans les



roues ! Il va briser 1'unité de 1'humanité en brouillant leur
langage. Ils ne peuvent plus communiquer entre eux, 1ils ne
peuvent plus se coordonner et travailler ensemble. Ils sont
contraint de s'arréter et vont se disperser.

La ville et 1la tour ne sont pas détruites : elles restent
inachevées et désertes. L’entreprise orgueilleuse des hommes
reste un projet inachevé. Le récit s’acheve sur 1’évocation du
nom de Babel, avec un jeu de mot en hébreu, rapprochant le nom
Babel de la racine balal (méler, brouiller). Pour les
Babyloniens, Babylone (Babel) signifiait « la porte des
dieux ». Pour 1la Bible dans 1la Genese, elle signifie
« brouillage », « confusion »..

Le brouillage des langues conduit a la dispersion.. Mais cela a
une conséquence positive : elle permet le redémarrage du
mandat culturel que les hommes avaient abandonné. Les
sanctions de Dieu ne sont pas un point final mais une occasion
de redémarrer, de rétablir, de réajuster. Dieu ne juge pas
pour détruire, il juge pour corriger.

C'est le témoignage de 1l'ensemble de la Genese. Malgré les
coups d’'arréts a cause de 1’'infidélité et des erreurs des
hommes, le projet de Dieu se poursuit. Cain a tué Abel mais
Dieu a donné Seth a Adam et Eve. L'humanité méritait d'étre
détruite mais Dieu a sauvé Noé et sa famille du déluge. Les
hommes voulaient s’'unir pour se passer de Dieu, il les a
contraints a la dispersion pour qu’ils remplissent la terre.
Il en sera de méme avec les patriarches : Abraham et la
stérilité de sa femme Sara, Isaac et ses difficultés a trouver
une femme, Jacob et ses problemes avec Esali, Joseph avec ses
freres.. Et le processus se poursuivra lors de la sortie
d’'Egypte, la traversée dans le désert, l’entrée en Canaan, la
succession des rois, l’exil, le retour de 1’exil..

Toute 1’'histoire biblique raconte la fidélité de Dieu a son
projet malgré les infidélités, les erreurs et les fautes des
humains. Et ce sont assez souvent des jugements, des épreuves,



qui permettent au projet de Dieu de repartir.

Quelles sont les épreuves que Dieu envoie dans notre vie et en
quoi elles nous font grandir, elle réoriente opportunément
notre vie et nous remettre sur la bonne trajectoire ?

On peut méme aller plus loin avec notre récit.. Et si la
malédiction était aussi une bénédiction ? Le brouillage des
langues ne pourrait-il pas étre aussi un signe que 1’humanité
est riche de sa diversité et non de son uniformité ? Dans la
généalogie des trois fils de Noé (Genese 10), Dieu multiplie
les générations dans la diversité des peuples et des langues.
La prétention unitaire de Babel nie cette diversité et préfere
L'uniformité. Elle entre en contraste avec le projet de Dieu.
L'uniformité est totalitaire. Le projet de Babel était
totalitaire.

Le projet de Dieu n’est jamais 1’uniformité mais 1'unité dans
la diversité. Comment pourrait-il en étre autrement d’'un Dieu
qui lui-méme est a la fois unique et multiple : un seul Dieu
en trois personnes ? C’est son projet pour 1'humanité, c'est
son projet pour 1’Eglise. En témoigne 1’épisode de 1la
PentecO6te, que nous allons bientdét célébrer, et qui apparait
comme l’'anti-Babel : le méme message de 1’Evangile, annoncé
dans toutes les langues !

Ce qui fait notre unité, c’est le Christ et son cuvre de salut
pour tous. Ce qui fait notre richesse, c’est la diversité de
nos personnalités, nos cultures, nos histoires, nos dons.
Préférons toujours Pentec6te a Babel : 1’'unité dans la
diversité plutét que 1'uniformité !

Conclusion

Cet épisode de la tour de Babel n’est finalement qu’une
répétition, a 1’'échelle de 1'humanité, de 1la prétention
orgueilleuse qui a conduit Adam et Eve hors du jardin d’Eden.

En construisant une tour, 1’'humanité a voulu se construire son
propre arbre de la connaissance, défier le Créateur et batir



sa propre protection.

Il rappelle que nous ne sommes pas seulement les victimes du
péché d’Adam mais que nous le répétons sans cesse. Dans notre
orgueil, nous voulons batir nos tours de Babel, nous avons du
mal a placer notre confiance dans les promesses de Dieu et
nous préférons souvent nos propres forces, notre propre
sagesse, NnOS propres uvres.

Choisissons 1l'arc-en-ciel plutdét que la tour. Préférons
Pentec6te a Babel. Dieu a créé la diversité dans 1'humanité.
Unis par son Esprit, laissons-nous guider par lui pour entrer
dans ses promesses.

Morts.. mais bien vivants !

Lecture biblique : Colossiens 3.1-11

La résurrection du Christ est au ceur de notre foi. C’est un
article de foi essentiel : « le troisieme jour, il est
ressuscité des morts » proclame le Symbole des Apbtres. Dans
sa premiere épitre aux Corinthiens, 1’apbétre Paul souligne
combien, sans elle, tout s’'écroule. « Si le Christ ne s’'est


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/04/21/morts-mais-bien-vivants/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/04/pâques.jpg

pas réveillé de 1la mort, votre foi est vide, et vous étes
encore dans vos péchés. » (1 Co 15.17). Nous proclamons donc
en ce jour de Paques que Jésus-Christ est vraiment
ressuscitée !

Mais il ne suffit pas de le proclamer comme un événement du
passé. Proclamer le message de Paques, c'est dire que le
Christ est vivant aujourd’hui.. et qu’il 1’est dans notre vie.
C'est le sens de ce texte de 1’épitre aux Colossiens. L’apoOtre
Paul ne se contente pas de dire que le Christ s’est réveillé
de 1la mort, il affirme a ses lecteurs qu’ils se sont eux aussi
réveillés de la mort avec le Christ.

Le message de Paques n’'est pas la simple commémoration d’un
événement appartenant a 1l'histoire, c’est le témoignage d’une
vie nouvelle en Christ, aujourd'hui. L’apétre Paul pose la
question de 1’actualité de la résurrection. Mais pas tellement
dans un débat sur son historicité ou non (elle ne fait pas de
doute pour lui !). Plut6ét quant a sa réalité dans notre vie de
chrétien. Comment le Christ ressuscité est-il vivant, en vous
et moi, aujourd’hui ?

Mourir et ressusciter avec le Christ

« C'est avec le Christ que vous avez été réveillés de la
mort. » (v.1) Il n’'y a pas de résurrection sans mort. C’'était
vrai pour Jésus il y a 2000 ans, c'est vrai pour nous
aujourd'hui. D'ailleurs, 1'apbétre le dit au verset 3 : « vous
étes passés par la mort ». Et c’est une bonne nouvelle ! Parce
que c’'est ce qui rend possible notre résurrection.

Le temps du verbe en grec désigne un événement passé et
pourrait bien faire référence a la mort du Christ lui-méme a
laquelle nous sommes associés par la foi. Il en est de méme
d’ailleurs pour 1’affirmation de notre résurrection avec le
Christ.. Mais en méme temps, Paul laisse entendre que, bien que
morts et ressuscités, il y a bien encore des choses a « faire
mourir » en nous (v.5).



La réalité spirituelle est 1la : par la foi, nous sommes unis
au Christ mort et ressuscité. Nous sommes passés par la mort
avec lui et nous sommes sortis du tombeau avec lui : par lui,
nous avons la vie éternelle. La ou il reste du boulot, c’est
dans 1'appropriation de cette réalité spirituelle, son
application dans notre vie aujourd’hui..

Etre chrétien, c’est mourir et ressusciter ! Et pas seulement
une fois, au début de la vie chrétienne. C’est un processus
qui doit marquer toute notre vie. La perspective ultime est
glorieuse, a l’'horizon du retour du Christ : « Quand il
paraitra, vous aussi, vous paralitrez avec lui et vous
participerez a sa gloire. » (v.4) En attendant, le chemin est
encore long a parcourir..

Nous devons mourir a ce qui nous éloigne encore de Dieu et
ressusciter a ce qui nous rapproche de lui. C'est le processus
de renouvellement évoqué au verset 10, par lequel le croyant
peut ressembler de plus en plus a son Créateur.

On ne peut pas renaitre sans mourir. On ne peut pas faire
1’économie de la repentance sur notre chemin de la foi. On ne
peut pas avancer avec Dieu sans renoncer a ce qui nous éloigne
de lui. Il s’agit de faire mourir dans notre vie ce qui est
mortifere, ce qui nous éloigne de Dieu et abime en nous
1’image de notre Créateur. Concretement, il s'agit de renoncer
a certaines pratiques, de briser certaines habitudes, de
lutter contre certaines envies..

Qu’'est-ce que je dois faire mourir dans ma vie aujourd’hui ?
Qu’'est-ce qui m'éloigne encore de Dieu ? Qu’est-ce qui porte
atteinte a 1'image de mon Créateur ?

Mais mourir sans renaitre n’offre aucun espoir. Or, Jésus-
Christ s'’est réveillé de la mort, et nous sommes ressuscités
avec lui. Il faut donc, en parallele, laisser se développer en
nous la vie du Christ, ce qui nous rapproche de Dieu et
restaure en nous l’'image de notre Créateur. Notre modele ici,



c'est bien-slir Jésus-Christ.. et notre relation a lui par la
foi, a travers la priere et la lecture de la Bible sera ici la
clé.

Chercher les choses d’en haut

Pour entrer dans cette dynamique, il faut un changement de
paradigme, une nouvelle vision du monde : passer des « choses
de la terre » aux « choses d’en haut ». « Le but de votre vie
est en haut et non sur la terre. » (v.2). Ce que la version
Parole de Vie traduit, avec raison, par la périphrase « le but
de votre vie » est en fait un verbe en grec, phroneo, qui
désigne la facon de penser, de comprendre, de voir les choses.
Il s'agit bien de ce qui nous pousse a agir, de ce qui est a
la base de nos motivations, de nos convictions, le but de
notre vie..

Or, nous nous trouvons ici dans une tension.. Cette opposition
entre les choses d’en haut et les choses sur la terre est une
des nombreuses facons pour 1'ap0tre Paul de parler de la
tension que vit tout chrétien. Entre la chair et 1'Esprit,
entre le déja et le pas encore accompli, entre notre vieille
nature et notre nature nouvelle, etc..

En haut, c'est « la ou le Christ se trouve ». Certes, le
Christ est au ciel, a la droite de Dieu. C'est le rappel de sa
résurrection et de son ascension, l'affirmation de sa victoire
et de sa souveraineté. Chercher les choses d’en haut, c'est
donc rechercher le Christ souverain. C’est laisser Celui qui
est assis a la droite de Dieu s’asseoir sur le trbéne de ma
vie.

Et lorsque Paul évoque des exemples de ces « choses de la
terre » qu’'il faut faire mourir, il évoque principalement des
comportements qui touchent a notre relation aux autres
(v.5-9) : 1'immoralité, 1’'envie, 1'égoisme, la colere, le
mensonge.. Et plus tard, quand il évoquera ce que pourraient
étre les choses d’en haut, il sera toujours dans le registre



relationnel (v.12ss) : 1'humilité, la patience, le pardon, et
surtout, au ceur de ses exhortations, l'appel a 1’amour « qui
est le lien qui unit parfaitement » (v.14).

Pourquoi les relations ? Parce que c’est ce qui se voit ! Ce
qui se passe dans notre cerur, dans notre relation personnelle
avec Dieu, on ne le voit pas.. Par contre, cela transparaitra
dans nos relations. C'est forcément le cas, en vertu du double
commandement, indissociable selon Jésus, d’aimer Dieu de tout
notre ceur et d’aimer notre prochain comme nous-mémes.

Si notre facon d’étre avec les autres est a 1’image de celle
du Christ, alors on aura bien la un signe de la présence dans
notre vie du Christ vivant. A l’inverse, on est en droit de
s’interroger sur la qualité de notre relation au Christ si
notre relation a notre prochain est incapable de manifester
L’amour, la patience, 1’humilité, le pardon, 1'absence de
jugement...

En réalité, la qualité de notre vie spirituelle se mesure
moins aux paroles prononcées le dimanche au culte qu’a la
qualité de nos relations au quotidien. Le Christ vivant se
manifeste au moins autant sur nos lieux de vie dans la semaine
qgue dans la louange du dimanche matin.

Jésus n'a pas dit a ses disciples « je serai avec vous tous
les dimanches jusqu’a la fin du monde ».. mais bel et bien « je
serai avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du monde » ! Le
Christ ressuscité est vivant dans le quotidien de nos vies.

Conclusion

Jésus-Christ est ressuscité ! C’'est un fait.. mais est-ce vrai
dans notre vie ? A quel point le Christ vivant agit-il dans
notre vie ? Celui qui est assis aupres du Pere, est-il aussi
assis sur le trbne de notre vie ? C’est la place qu’il mérite..
et c’est ainsi qu’il pourra, par un processus de petites morts
et de petites résurrections, renouveler sans cesse notre ccur,
et nous amener a ressembler de plus en plus a 1’image de notre



Créateur.

Voila l’oeuvre du Christ vivant en nous. Car Jésus-Christ est
ressuscité, et nous avons été ressuscités avec lui. En 1lui
nous sommes morts.. mais bien vivants !

Un corps qui ne doit pas
perdre la teéete

Lecture biblique : Colossiens
1.15-20

Ces versets constituent un hymne a la gloire du Christ. Peut-
étre s’'agissait-il d’un texte liturgique existant par
ailleurs, que Paul aurait inséré dans sa lettre, a la suite de
sa priere d’'action de grace et avant une exhortation. De toute
facon, ces versets forment un tout cohérent d’'une grande
richesse théologique.

En examinant le texte original grec, deux parties semblent
apparaitre clairement. La premiere (v.15-18a) centrée sur
1l’oeuvre de création associée au Christ, 1la deuxieme


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/04/01/un-corps-qui-ne-doit-pas-perdre-la-tete/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/04/01/un-corps-qui-ne-doit-pas-perdre-la-tete/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/04/corps_sans_tete.jpg

(v.18b-20) centrée sur son cuvre de réconciliation.

Au ceur de cet hymne, le verset 18 apparait presque comme un
intrus, sans lien évident avec les versets précédents

« C'est lui qui est la téte du corps, c'est-a-dire de
1'Eglise ». Mais c'est une affirmation qui se justifie
pleinement, notamment pour le propos de 1’'apdtre. L’Eglise,
c'est ce qui nous relie au Christ dans cet hymne. L’Eglise
c'est nous, l’ensemble de ceux qui appartiennent au Christ,
les croyants de tous les temps et de partout. Et nous sommes
le corps dont le Christ est la téte. Ce qui est dit du Christ
ici nous concerne en tant que corps du Christ.

Il est 1l'image du Dieu invisible, c’'est en lui et par lui que
tout a été créé, ce qu’'on voit et ce qu’'on ne voit pas, le
monde matériel, le monde spirituel, l’'univers entier.. La téte,
L’autorité, le chef de 1’Eglise, c’est ce Christ-1a ! Ca nous
dit bien quelque chose de 1’Eglise..

Et puis le Christ n’est pas seulement a 1’origine de tout le
monde créé, il est aussi celui par qui le monde est sauvé. Par
lui, Dieu est venu parmi nous faire ®uvre de réconciliation.
I1 est venu sauver ce monde qui s’est écarté de son Créateur.
Au passage, remarquez comme Paul souligne 1la dimension
cosmique de 1'oeuvre de salut de Dieu : elle concerne
1'ensemble de la création, « sur la terre et dans le ciel »..
L’Eglise n'est, finalement, qu’une petite parcelle de cette
cuvre de réconciliation.

On comprend pourquoi, par cette vision grandiose du Christ, il
est essentiel que 1’Eglise soit un corps qui ne perde pas la
téte !

1. Une téte universelle

La dimension universelle du Christ et la dimension cosmique de
son euvre nous poussent a une compréhension universelle de
L’Eglise. Dans 1’Apocalypse, la vision du « peuple



innombrable », sans nul doute symbole de l’Eglise, nous est
décrit comme un peuple issu « de tous les pays, de toutes les
tribus, de tous les peuples et de toutes les langues. » (Ap
7.9). Le projet de Dieu pour son Eglise est universel,

Cela implique, évidemment, le refus de tout replis sectaire.
Comment prétendre croire a une Eglise universelle si nous
pensons étre les seuls a détenir la vérité ? Le seul fait de
penser « détenir » la vérité est suspect. Du point de vue des
évangiles, la vérité, c’est la personne du Christ, pas une
confession de foi..

Pour avoir une vision correcte de 1’Eglise, il faut
nécessairement élargir notre regard bien au-dela de « son »
Eglise locale ! Et pas seulement en théorie.. Mais en profitant
des occasions qui se présentent pour rencontrer d’'autres
Eglises, prier avec d’autres chrétiens. C’est incohérent de
dire : « Oui, je crois a 1’Eglise universelle.. mais je ne
m’intéresse qu’a mon Eglise locale ! » L’oecuménisme, dans le
sens de la communion dans la diversité de 1’Eglise universelle
n'est pas une option. Ce devrait étre une composante
essentielle de notre vie de chrétien.

Mais il y a aussi l'accueil de la diversité interne de
1'Eglise, comme une expression locale de 1’universalité de
L’Eglise. Rien n’est plus contraire au projet de Dieu pour son
Eglise qu’une communauté complétement uniforme ou tout 1le
monde marche droit, au méme rythme, dans une discipline de
fer. Ca, c’est 1’armée. Pas 1’Eglise..

2. La téte, c’est le chef !

La métaphore du Christ comme téte du corps affirme 1’'autorité
supréme du Christ sur son Eglise. Une autorité ici magnifiée
par l’ensemble de 1'hymne et son évocation glorieuse de 1la
personne du Christ.

C'est, du coup, une mise en garde contre toute autorité
humaine qui voudrait un tant soit peu prendre la place de la



téte.. Dans 1’Eglise, l’autorité n’appartient pas au pasteur,
ou au conseil, ou aux membres les plus anciens, ou a celui qui
parle le plus fort ou prie le plus longtemps. L’autorité,
c'est le Christ et sa Parole. Toute autre autorité dans
L’Eglise est relative et subordonnée au Christ. Comme il est
triste que si souvent, dans les Eglises, il y ait tant de jeux
de pouvoirs.. A force de jeux de pouvoirs, il y a des Eglises
qui finissent pas se couper la téte.. en se coupant de
l'autorité du Christ.

C'est lui, le Christ, qui est le chef ! Et ca doit se voir. Le
Christ doit étre omniprésent, au ceur de la vie de 1'Eglise.
Sans cette centralité du Christ, nous ne sommes plus une
Eglise.. tout au plus une association cultuelle, une amicale de
chrétiens.

Comment se manifeste, concretement, la centralité du Christ
dans 1’Eglise ? Peut-étre d’abord a la place qu’il occupe dans
nos motivations et nos objectifs.

Pourquoi venir au culte ou assister aux différentes réunions ?
Pour rencontrer des amis ou méme recharger ses batteries
spirituelles ? Non.. d’abord pour rencontrer le Christ !
Pourquoi louer Dieu, chanter et prier ? Pour passer un bon
moment, se faire du bien, vivre une expérience intense ? Non..
pour glorifier le Christ !

Pourquoi annoncer 1’Evangile ? Pour faire grandir 1’Eglise,
remplir les chaises vides, pouvoir se mesurer aux autres
Eglises ? Non.. Pour glorifier le Christ, seul Sauveur du
monde !

3. Une seule idée en téte : la réconciliation

L’accent porté, dans la deuxieme moitié de notre texte, sur
1’oeuvre de réconciliation du Christ a forcément une incidence
sur notre compréhension de 1’'Eglise. Affirmer que le Christ
est la téte de 1'Eglise, c'’est affirmer qu’il est a 1’oeuvre
dans son Eglise. Et que son objectif, la seule idée que Dieu a
en téte, c’'est la réconciliation. La réconciliation avec Dieu,



bien-slir, mais sans doute aussi la réconciliation les uns avec
les autres.

L’Eglise est une communauté de rachetés, des hommes et des
femmes pardonnés et déclarés justes par la mort du Christ,
réconciliés avec Dieu. Une communauté d’hommes et de femmes
« saints, purs et sans faute. » (v.22). Du moins aux yeux de
Dieu ! Parce qu’on est assez loin de ca dans la réalité. Mais
méme avec nos faiblesses, nos sales caracteres, nos c®urs pas
toujours purs, nos motivations pas toujours saintes, nous nous
présentons devant un Dieu qui nous accueille comme si nous
étions saints, purs et sans faute.

Dieu ne nous voit pas tels que nous sommes vraiment mais tel
que nous sommes en Christ. On pourrait dire, tel que nous
serons lorsque l’oeuvre du Christ en nous sera pleinement
accomplie. Il ne voit pas d’abord nos failles, nos limites et
nos erreurs. Il voit notre potentiel pleinement révélé par
L’oeuvre du Christ.

Du coup, je me demande : et nous ? Quel regard portons-nous
les uns sur les autres ? Est-ce que nous voyons notre freres,
notre seur, tels qu’ils sont aujourd’hui ou tels qu’ils
peuvent devenir en Christ ? Est-ce que nous leur donnons la
chance de changer, ou plutét d’'étre changés par le Christ, ou
les enfermons-nous dans des cases, des chaines, par un regard
de jugement ?

Et si nous sommes une communauté de réconciliés avec Dieu,
vivons-nous la réconciliation entre nous ? Ou nous
accommodons-nous de vivre avec des ranceurs, des conflits, des
ressentiments envers notre frere ou notre scur ?

Conclusion

L'Eglise est un corps qui ne doit pas perdre la téte. Le
Christ est son chef, et ca doit se voir. En ce qui concerne
L'Eglise universelle, pas de risque : le Seigneur lui-méme
s’en occupe. Mais pour les Eglises locales, l'exhortation doit



étre prise au sérieux.

D’autant que, malheureusement, 1’histoire de 1’Eglise est
pleine d’exemples ol les Eglises ont perdu la téte, devenant
un corps sans téte, ou un monstre a plusieurs tétes.

Jésus-Christ est 1’unique chef de 1’Eglise. Comment pourrait-
il en étre autrement

« Il est le commencement,
celui qui, le premier, s’est levé de la mort,
pour étre le premier de tous, toujours et partout. »

Un Dieu tendre et fidele..
comme unhe mere

Lecture biblique : Esaie 49.14-16

Nous sommes dans le contexte de l’exil a Babylone. Le peuple
de Juda est loin de son pays, déporté loin du pays de la
promesse. Il y a forcément chez eux un sentiment d'abandon, de
désespoir : Dieu a jugé son peuple, il 1’a abandonné.

Mais Dieu répond par le biais de son prophete et veut rassurer
son peuple. Non, il ne 1’'a ni oublié ni abandonné. Et pour
l'exprimer, il wutilise un langage imagé tres fort.. et
surprenant. Il compare Dieu a une mere allaitant son bébé, une
mere qui ne peut oublier son enfant. « Méme si elle
l’oubliait, moi je ne t’oublierai jamais. »

Dieu est aussi notre mere !

Arrétons-nous sur cette métaphore étonnante de Dieu sous la
forme d’une mere. Quand on y pense, c’'est surprenant.. pour un


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/03/07/204/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/03/07/204/

Dieu qu’on a 1’habitude d’'appeler Pere !

L’image traditionnelle de Dieu, ce serait plutdét celle d’un
vieillard a la barbe blanche.. Toute caricaturale qu’elle soit,
elle peut véhiculer 1’'idée de sagesse et d’'éternité. Mais a en
croire Esaie, 1’image d’une mere allaitant son bébé est tout
aussi pertinente pour évoquer Dieu.

Ca me fait penser au roman, bestseller paru il y a quelques
années, de Paul Young : « La Cabane ». Dans ce livre, un homme
rencontre Dieu dans une cabane, ou plutét la Trinité, sous une
forme corporelle inhabituelle : le Pére est une femme afro-
américaine, le Fils un homme du Moyen-Orient et le Saint-
Esprit une petite femme asiatique. C’est un roman, pas un
ouvrage théologique.. Et méme si ce n'est pas un chef d’'oeuvre
de la littérature, j’'ai bien aimé ce livre qui apporte une
lumiere originale sur la question de la Trinité. N’en déplaise
a tous ceux qui ont tiré a boulets rouges sur son auteur,
accusé d’'hérésie !

En tout cas, il y a quand méme quelques textes dans la Bible,
dont celui d’Esale, qui troublent 1’image traditionnelle, et
paternaliste, de Dieu. Et c’est tant mieux ! Dieu n'’est pas, a
proprement parlé, masculin ou féminin. Ou alors, d'une
certaine facon, il est les deux. N’oublions pas que dans la
Genese, c'est en tant qu’homme et femme que 1'étre humain a
été créé a 1'image de Dieu..

Dieu est toujours plus grand, plus complexe que ce que nous
pouvons en dire. Tout ce que nous pouvons savoir sur Dieu est
forcément partiel. Comment pourrait-il en étre autrement d’un
étre infini ? Permettez-moi de vous le dire : vous ne savez
rien ! Vous n'avez rien compris.. ou si peu ! Mais c’est
normal.. moi aussi !

Laissons-nous donc simplement interpeller par cette métaphore
de Dieu comme une mere. Elle souligne deux attributs de Dieu
la tendresse et la fidélité.



La tendresse de Dieu

« Est-ce qu’une femme oublie

le bébé qu’elle allaite ?

Est-ce qu’elle cesse de montrer sa tendresse
a l’enfant qu’elle a porté ? »

L’amour de Dieu est comparé a la tendresse d’une mere pour son
enfant. Une image incroyablement intime. Et de fait, quand la
Bible parle de maniere imagée de 1’'amour de Dieu, elle prend
des métaphores tres intimes : 1’amour d’un pere ou d’'une mere
pour ses enfants ou l’amour d’'un mari pour sa femme..

Notre compréhension de 1’'’amour de Dieu ne doit pas se
contenter de bons sentiments, pour le « bon Dieu » qui-aime-
tout-le-monde-et-qui-pardonne-a-tout-le-monde. Dans 1'histoire
biblique, 1’amour de Dieu s’'est manifesté dans des actes
concrets : la promesse d’une descendance a Abraham, la sortie
d’Egypte des Hébreux, l’entrée dans le pays promis, le retour
apres l'exil et, bien-sir, 1la venue du Fils de Dieu sur terre.

L’ amour de Dieu pour nous est un amour vrali et authentique,
qui ouvre sur une relation personnelle et intime avec lui.
L’amour de Dieu est protéiforme. Ici, c’est son aspect tendre
qui est souligné. Voila qui donne 1’image d’'un Dieu
réconfortant, consolateur, rassurant. L’image nous pousse a
une intimité avec Dieu. A nous mettre dans la position du bébé
qui allaite dans les bras de sa mere : le bonheur absolu pour
un bébé !

La fidélité de Dieu

« Méme si elle l’oubliait,

moi je ne t’oublierai jamais.

Vois, j’ai écrit ton nom

sur la paume de mes mains.

Je pense sans arrét a tes murs de défense. »

Dans des conditions normales, une mere n’abandonne pas son



enfant, elle ne 1l’oublie jamais. Malheureusement, on sait que
cela peut arriver.. Alors Dieu va plus loin. I1 envisage méme
cette possibilité pour dire que lui, ne le fera jamais. La
fidélité de Dieu est sans faille.

Le peuple de Juda était pourtant en droit de se le demander.
Rappelons qu’ils sont en exil, déportés du pays que Dieu leur
avait promis. Bon, ils en étaient responsables, de par leur
infidélité a Dieu. Et dans 1’affirmation du verset 14, il n'y
a pas forcément de reproche. Peut-étre simplement un constat
amer : « Le SEIGNEUR m’a abandonnée, mon maitre m’a oubliée. »
Sous-entendu : « on 1’a bien mérité ! »

Mais Dieu n'est pas de cet avis. Il a encore des projets en
réserve pour son peuple, parce que méme s’ils sont infideles,
lui reste fidele. Et a 1’image du peuple d’'Israél dans la
Bible, nos vies sont faites aussi d’infidélités, d’oublis du
Seigneur et de mauvais choix avec des conséquences parfois
néfastes. Nous aussi nous pouvons nous dire parfois : « Le
SEIGNEUR m’a abandonné, mon maitre m’a oublié. » Et méme
ajouter : « je 1'ai bien mérité ! »

Mais la promesse demeure : « Je ne t'oublierai jamais ».
D’autant qu’elle a été renouvelée par Jésus : la parabole dite
de l’'enfant prodigue ne dit pas autre chose !

Si Dieu est fidele, c’est parce qu’il nous aime. Comme le pere
de l'enfant prodigue, comme la mere qui s’'occupe de son bébé.
C'est parce qu’il s’est engagé par alliance avec nous. Le
baptéme est un signe que Jésus nous a laissé pour étre signe
de cette alliance. Un signe que nous posons au début de notre
vie chrétienne, pour ne pas oublier. Pour se souvenir aussi
que Dieu n’oubliera jamais. Témoin de notre engagement, il
s’'engage a nos coOtés.

Conclusion

En guise de conclusion, je terminerai avec une exhortation



Ne vous enfermez pas dans vos certitudes sur Dieu et laissez-
vous surprendre par lui, a travers la Bible. Recherchez sa
présence comme le bébé recherche la présence de sa mére, et
vivez de sa tendresse et sa fidélité.

Vivre a 1'image de Dieu

Je vous invite a méditer ce matin un des textes du jour, dans
le livre du lévitique, ch.19. Le livre du Lévitique ne fait pa
s partie des passages que nous lisons le plus souvent.. En effe
t, il rassemble pour 1’essentiel des lois que Dieu a données a
u peuple d’'Israél apres les avoir fait sortir d’Egypte, des 1o
is qui concernent en grande partie le rituel, les sacrifices e
t la vie des prétres. Du coup, pour nous chrétiens, comme ce s
ysteme de temple et de sacrifices a été aboli, ces lois parais
sent un peu lointaines. Cependant, il y a aussi dans ce livre
un certain nombre de lois concernant le peuple et les regles a
suivre pour vivre ensemble d’une maniere qui plaise a Dieu. E
n cela, le lévitique, comme tout livre biblique, nous révele c
e que Dieu aime, quelles sont ses valeurs et du coup, son cara
ctéere. Au ceur de cet ensemble de lois et de commandements, c’
est le Dieu de 1la vie qui parle a son peuple, et dans ces paro
les que Dieu adresse aux croyants, nous trouvons des vérités p
ermanentes qui se prolongent dans 1’Evangile et qui nous éclai
rent encore aujourd’hui.

Le chapitre que nous méditerons ce matin est particulierement
important, car il est cité de nombreuses fois par Jésus et par
les apoOtres. Je ne vais pas tout lire, car il est un peu long
, mais je tiendrai compte de l’ensemble du passage dans la méd
itation.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/03/07/vivre-a-limage-de-dieu/

Lecture : Lévitique 1-5, 9-18, 32-37

La sainteté : étre image de Dieu

Cet ensemble de lois, suivi d’autres commandements dans les ch
apitres suivants, découle d'une exigence que Dieu formule au t
out début de son discours : Soyez saints (v.2). Au ceur de ce

que Dieu demande a son peuple se trouve la sainteté. Toutes le
s lois qui suivent sont des concrétisations de cet appel a la

sainteté si chére a Dieu.

Les croyants sont appelés a étre saints, et cet appel retentit
dans toute la Bible, autant dans 1'Ancien Testament que dans
1’évangile, puisque Jésus, dans le sermon sur la montagne, n'h
ésite pas a dire aux disciples : soyez parfaits, comme votre P
ere céleste est parfait. La référence de Jésus au texte du Lév

itique est évidente.

Comment étre saint, comment devenir parfait ? Vous 1’avez peut
étre remarqué, Dieu motive son exigence ainsi : soyez saints p
arce que je suis saint. Par ailleurs, il y a comme un refrain
dans notre texte : faites ceci, faites cela, parce que je suis
Dieu, je suis votre Seigneur. La source de notre sainteté est
en Dieu seul. Le modele, la motivation, le but de la sainteté
c’'est Dieu.

Dans la Bible, la sainteté vient de Dieu seul. La seule person
ne au monde a étre sainte, c’est Dieu, créateur du monde, mait
re de 1’univers, lui dont la justice et la bonté ne connaissen
t aucune faille. Aucun étre, rien ni personne ne peuvent préte
ndre a posséder ou a obtenir cette qualité par eux-
mémes : le seul a étre saint, c’'est Dieu. La sainteté, c’est s
a marque de fabrique, sa signature.

Si Dieu seul est saint, est-
ce que nous pouvons y arriver, nous, misérables petits humains
, faibles, limités et un peu tordus ? C’est la que le sens du



mot « saint » nous échappe parfois : dans la Bible, Dieu est s
aint, certes, mais est saint tout ce qui lui appartient. Tout

ce qui est proche de Dieu, tout ce qui est exposé a sa saintet
é pour ainsi dire, finit par recevoir son éclat particulier, s
a signature. Etre saint, c’est appartenir a Dieu, faire partie
de son cercle de proches, et porter son embleme, ses valeurs,
ses projets, ses golts. Etre saint, pour le dire autrement, c
'est s’'exposer a Dieu au point de lui ressembler peu a peu, de
devenir, en quelque sorte, son image. Ca vous rappelle peut-
étre quelque chose : a la création, Dieu crée 1'homme a son im
age, a sa ressemblance, pour que l'homme représente Dieu dans
la création, qu’'il transmette a son tour ce qu’il recoit de Di
eu.

La sainteté, c’'est appartenir a Dieu. Mais elle ne se décroche
pas par des efforts, par des techniques de renoncement a soi,
par des sourires figés en toute circonstance ou au terme d’un
parcours sans faute : la sainteté, aucun homme ne peut 1'obte

nir de lui -

méme. C’est un don. Dieu le dit a la fin de notre texte : c'es

t moi le Seigneur, votre Dieu, qui vous ai rachetés d'Egypte.

C’est moi qui suis venu vous chercher pour vous rapprocher de

moi, pour vous adopter, et je vous offre cette chance d’'étre m

es fils et mes filles, portant mon embleme sur la terre.

Cette adoption de Dieu qui nous permet d’étre proches de lui e
t de retrouver notre vocation a étre images de Dieu sur la ter
re, cette adoption est concrétisée en partie lorsqu’Israél est
libéré d'Egypte a grands renforts de miracles, mais elle est
pleinement réalisée lorsque Dieu nous adopte en Jésus-
Christ, nous libérant du mal et de 1’orgueil qui nous séparaie
nt de Dieu. En Christ, nous devenons fils et filles de Dieu, n
ous sommes invités a vivre dans l'intimité de Dieu, et a retro
uver notre vocation a étre saints, a étre des représentants du
Dieu vivant.



La sainteté, un style de vie

Justement, comment la sainteté se met -
elle en euvre dans notre vie ? Le texte que nous avons lu dres
se un tableau foisonnant qui mélange joyeusement tous les doma
ines de la vie. A premiere lecture, on a méme l’'impression que
ces lois vont dans tous les sens et qu’il manque un peu de co
hérence. Ainsi, dans ce seul chapitre, on trouve des commandem
ents qui reglent le domaine rituel (quand et comment faire des
sacrifices), le domaine spirituel (le respect du sabbat — jou
r de repos ou l'on prend du temps pour Dieu —, le refus des id
oles et le rejet des pratiques paiennes), le domaine des relat
ions (en famille : avec les parents et les enfants, au travail
avec les ouvriers, les conflits au sein du peuple, l'attitude
a avoir envers les personnes affaiblies /sourds, aveugles, pe
rsonnes agées/ et envers les défavorisés — pauvres ou immigrés
), il y a méme des commandements pour la culture des arbres fr
uitiers ou pour le tissage des vétements !

Sans rentrer dans le détail de chaque commandement qu’il serai
t intéressant d’étudier en soi, je vous propose de rester a un
niveau général et de nous pencher sur la dynamique globale du
texte. Il me semble que cet ensemble de lois nous montre un p
rincipe fondamental, qui a di révolutionner la mentalité des I
sraélites et qui remet aussi en question nos préjugés : la sai
nteté se vit en toutes circonstances. C’est un style de vie, u
ne attitude globale qui se décline de telle ou telle manieéere s
elon les situations particulieres, mais qui concerne toutes le
s situations.

La sainteté a laquelle Dieu appelle les croyants ne se limite
pas a un lieu (le temple), a un moment (le sabbat) ou a un gro
upe (les prétres), mais elle doit caractériser toute la vie de
la communauté, partout et tout le temps. Alors c’est vrai que
dans 1’Ancien Testament Dieu donne des reperes pour commencer

il faut étre au minimum saint au temple, lors du sabbat ou
quand on est prétre, parce qu’ils sont tournés vers Dieu. Cepe
ndant, vous voyez que la sainteté ne se cantonne pas a ces lie



ux, a des moments ou a des groupes, mais que tout le peuple es
t en réalité appelé a vivre de maniere sainte en toutes circon
stances.

Les lois que Dieu énonce ne constituent pas un parcours bien d
éfini pour devenir plus saint, des taches qu’il faudrait accom
plir pour décrocher un titre et arriver sur le podium ! C’est
Dieu qui prend l’initiative de nous rapprocher de lui, de nous
rendre saints par contagion, et ces lois sont plut6t des pist
es concretes pour vivre cette ressemblance avec Dieu. La saint
eté se recoit d’abord dans notre relation avec Dieu, et transf
orme ensuite notre vie tous azimuts : dans notre maniere de tr
availler, d’'étre en famille, de rendre un culte a Dieu, dans n
otre entourage, dans la société, dans la politique méme. La sa
inteté, c’'est d’'étre proches de Dieu qui nous remet en phase a
vec notre vocation a étre ses représentants, et ensuite ca se
concrétise de mille et une manieres dans notre quotidien.

Consécration, justice et amour

Etre saint, c’'est ressembler a Dieu, c’est vivre a son image,
c’'est adopter ses valeurs comme style de vie. Soit, mais quels

principes généraux suivre pour ressembler a Dieu, concretemen
t? Le texte que nous avons lu donne quelques pistes.

La premiere étape, c’est la consécration. Se consacrer a Dieu,
c’'est décider de le prendre pour modele, tel qu’il se révele
dans sa Parole et en Jésus -
Christ, son Fils devenu homme. Se consacrer a Dieu, c’est mett
re Dieu au centre de notre vie : nourrir notre relation avec 1
ui, puiser en lui notre force, notre espérance, notre vision d
u monde. C’était le sens du sabbat a respecter, jour hebdomada
ire ou le croyant se rappelle que sans Dieu il ne peut pas viv
re, et qui se tourne vers lui pour se mettre a son écoute et s
e replacer devant lui. A nous de trouver des moments pour nous
tourner vers Dieu et nous exposer a lui pour apprendre a lui

ressembler.



Se consacrer a Dieu c’est aussi renoncer a ce qui compromet no
tre relation avec lui, comme par exemple le fait de mélanger d
es croyances issues de différentes religions pour se faire sa
propre spiritualite. Dans ce cas-
la, on n'est plus en relation avec Dieu, on ne cherche plus a
le connaitre lui, tel qu’'il est, mais on plaque sur lui ce qui
nous arrange. Chercher le Dieu saint, c’est la premiere étape
de la sainteté : vivre de plus en plus pres de lui, se laisse
r enseigner par lui et se laisser transformer a son image.

Ensuite, il me semble que deux grands principes caractérisent
les mises en cuvre de la sainteté. D’abord, le croyant qui res
semble a Dieu est appelé a étre juste. La justice s’exprime da
ns notre texte de multiples manieres : dans 1’honnéteté commer
cante (sans tricher sur les poids — factures p.ex.), dans le r
efus de la corruption (faux témoignages, pots de vin), dans le

refus de profiter du faible (se moquer du sourd, l’'aveugle, r
etarder le salaire de l'ouvrier intérimaire, les enfants, les
personnes agées), dans le refus aussi des préjugés et des part
is pris. Je trouve ce commandement étonnant, au v.15 : ne favo
risez pas les gens puissants, c'est-a-
dire ne vous laissez pas corrompre. Mais, ne favorisez pas non
plus les pauvres : jugez l'affaire sans parti pris. Ce comman
dement me fait réfléchir, surtout dans une société qui a tenda
nce a vite juger, a distribuer les sentences en fonction des a
pparences. Dieu nous appelle a étre justes, sages, a chercher
la vérité en toute clarté, en toute honnéteté.

L'autre caractéristique, qui va de pair avec la justice, c'est
1l'amour. L’amour, commandement unique du christ qui nous appe
lle a aimer comme il nous a aimés, 1’'amour du prochain auquel
Jésus et les apbtres nous invitent si souvent, 1’amour de 1’au
tre vient de ce chapitre (cf. Mt 22). Et ce chapitre est le se
ul a mentionner 1’'amour de 1’autre dans tout le livre du Lévit
ique, et il le fait deux fois, v.18 tu aimeras ton prochain co
mme toi-méme, et v.34 tu aimeras 1'étranger comme toi-
méme. L’'amour, dans la Bible, ce n’est pas un sentiment qu’on



ressent un peu malgré soi, qui va et qui vient, en fonction de
s golts ou des atomes crochus, mais c’est une attitude qu’on c
hoisit d’avoir. Dieu nous appelle a aimer celui qui nous resse
mble, notre prochain, et a aimer celui qui nous est étranger,
qui nous effraie, qui nous remet en question.

Comment Dieu définit-
il U’amour ici ? v.17 Refuser d’envenimer les conflits avec le
prochain, refuser de se laisser guider par la colere ou 1’ame
rtume, mais, malgré la colere ou la souffrance, euvrer a la ré
conciliation en allant le voir pour exposer le probleme et tro
uver une solution. Aimer l’autre, c’est aussi luili venir en aid
e, avec générosité — p. ex. dans l’ancien temps, c’était laiss
er au pauvre ou a l’'immigré de quoi manger en récupérant les r
estes des récoltes.

Dieu nous appelle a étre a son image : justes, mais en arrondi
ssant les angles, en faisant le premier pas, en favorisant act
ivement le bien et la paix. Non pas une justice campée sur ses

principes qui reste loin, mais une justice qui se met en 4 po
ur aider chacun, quelle que soit sa position sociale, ses orig
ines, ses compétences, ses relations, pour aider chacun a avan
cer et a progresser.

Ces deux principes, justice et amour, tournent nos yeux vers 1
e Christ, lui qui a révélé pleinement la justice de Dieu, sa c
olere face au mal, lui qui a révélé pleinement 1’amour de Dieu
, dépassant sa colere, lui qui était parfait et qui a délibéré
ment endossé notre culpabilité face a Dieu, prenant l'initiati
ve pour que nous soyons pardonnés et vivants, réconciliés avec

Dieu pour recevoir de lui la vraie vie. Par Jésus-
Christ, nous sommes rapprochés de Dieu pour toujours, reconnec
tés a lui dans son Esprit, réintégrés dans cette relation avec
Dieu qui nous rend capables de répondre a notre vocation : ét
re images de Dieu sur la terre, transmettre ce que nous voyons
en lui, une justice éclatante de vérité, et un amour débordan
t.






