Les seconds roles (II) : Agar
et Ismael (Gn 21.8-21)

Dans la série des seconds roles commencée la semaine derniere
avec Cain, j'aimerais ce matin méditer avec vous l'histoire
d’une autre personne de la Bible, qui n’a rien a envier aux
intrigues compliquées des séries américaines ou des romans
d'été, 1l'histoire d’Agar et de son fils Ismaél. Nous sommes au
tout début de 1'histoire d’'Israél, a 1'époque d’Abraham, le
premier patriarche, celui a qui Dieu donne la vocation d’étre
source de bénédiction pour tous les peuples. Cette vocation
revét plusieurs aspects, dont 1’'appel a quitter son pays pour
la terre promise, et la promesse qu’Abraham aura un fils. Vous
savez slrement qu’au moment ou Dieu fait cette promesse,
Abraham et sa femme Sara, bien que mariés depuis tres
longtemps, n’ont pas d’enfant. A plusieurs reprises au cours
des années suivantes, Dieu redira a Abraham qu’il aura un
fils, sans pour autant se presser de réaliser sa promesse.
Sara finit par proposer a Abraham de faire appel a une meére
porteuse, ou plutét a sa servante, une égyptienne, nommée
Agar, pour donner a Abraham un fils. Agar enfante Ismaél. Dieu
s'adresse a nouveau a Abraham pour lui dire qu’il aura un fils
avec Sara, qu’il nommera Isaac. Le temps passe, et finalement,
alors qu’Ismaél est déja adolescent, Sara, pour qui la
vieillesse s’est ajoutée a la stérilité, Sara enfante et donne
naissance au petit Isaac. Le texte de ce matin commence lors
de la féte qu’Abraham organise pour célébrer le sevrage du
petit Isaac. Gn 21.8-21

Lecture

1) Une situation familiale


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/

complexe

Quelle histoire ! On est en plein dans la pate humaine : 1la
Bible nous plonge ce matin dans une histoire de pere et de
fils, de couples, de jalousie, d’'abandon, de peur, de
désespoir, et de survie. C’est une histoire qui s’insere dans
le récit des grands projets que Dieu a établis pour 1la
descendance d’Abraham, ancétre du Messie, qui raconte la
naissance de deux peuples, et qui en méme temps s'attarde de
maniere minutieuse sur les sentiments de trois individus,
Abraham, Sara et Agar.

Reprenons la situation : nous avons d’un c6té Sara, épouse
légitime d’Abraham, mere d’'Isaac, le fils promis, celui qui
doit hériter de la vocation grandiose d’Abraham. De 1’autre
c6té, nous avons Agar, une esclave, une étrangere — elle est
régulierement désignée comme 1’'Egyptienne, celle qui vient
d'ailleurs — qui se retrouve mere du fils ainé d’Abraham,
Ismaél. Si on devait classer en premiers et seconds rbéles, on
dirait que Sara et Isaac, bien que légitimes et récepteurs de
la promesse divine, sont devancés par Agar et Ismaél — au
moins chronologiquement. On imagine bien la tension et la
rivalité qui peuvent les opposer. Au milieu, nous avons
Abraham, qui semble un peu dépassé par la situation.

Leur histoire prend un tournant décisif lorsqu’a la féte
donnée en 1'honneur d’Isaac, Sara — qui surveillait peut-étre
un peu Ismaél — voit Ismaél rire et demande aussitét
qu’Abraham renvoie et le fils et sa mere. Si on se tient a ces
éléments, on a 1l'impression que Sara réagit de maniere
hystérique ! Pour comprendre sa réaction, on peut se pencher
sur la faute d’'Ismaél : il a ri, ou traduit autrement, il a
joué. Il y a deux possibilités : soit il s’est moqué de son
petit frere, en riant de lui, et Sara aurait vu dans leur
relation 1’animosité qui existe Agar et elle-méme. Soit Ismaél
a joué tout a fait normalement avec Isaac, ce qui aurait fait
craindre a Sara qu’Ismaél soit sur le méme plan qu’Isaac et



que du coup il recoive une partie de son héritage — c’est ce
qgu’'elle dit au v.10 : « chasse-les car le fils de cette
servante n'héritera pas avec Isaac, mon fils ! » Les deux
propositions ne s'’excluent pas, d’ailleurs.

Sara pose donc une sorte d’'ultimatum, qui laisse Abraham muet
mais affligé, parce que Sara lui demande de se séparer d’un de
ses deux fils.

Avant d’aller plus loin, j'aimerais attirer votre attention
sur le statut d’Agar et Ismaél. Agar et Sara ne sont pas sur

le méme plan : Sara est la femme 1égitime d’Abraham, sa
compagne depuis des décennies, sa fidele épouse. Agar, quant a
elle, est une moins que rien dans ce foyer : étrangere,

esclave, sans aucun droit, utilisée par ses mailtres pour
compenser la stérilité de Sara, simplement tolérée parce
qu’elle a donné un fils a Abraham. Abraham n’a aucun sentiment
pour elle, il se fiche de son destin, sa peine va vers son
fils. Quant a Ismaél, il doit avoir quoi, entre 12 et 15 ans,
ce qui signifie que pendant au moins une dizaine d'années, il
était 1'héritier, 1’'ainé, celui qui recevait sans partage
l’attention de son pere. Du jour ou Sara tombe enceinte, il
n"est plus qu’une erreur, un détour sur le chemin de 1la
promesse divine. Il est le rappel vivant de 1'incrédulité
d’abraham et sara qui ont un peu forcé la main de Dieu lorsque
L’enfant promis tardait a arriver. Isaac, ce petit nourrisson,
ce cadet, rafle toute 1'attention et éclipse totalement
Ismaél.

Le texte transpire 1’animosité dont Agar et son fils sont
Ll'’objet : personne ne les appelle par leur nom (cette
servante, le fils de la servante, le fils de l1'étrangere),
personne ne s'adresse a eux directement pour améliorer la
situation — ils sont impuissants, livrés au bon vouloir du
maitre.



2) Agar et Ismaél chassés dans le
désert

Devant 1’'indécision d’'Abraham, Dieu décide d’'entrer en jeu et
il lui recommande de céder aux exigences de Sara. Ce faisant,
Dieu ne justifie pas Sara contre Agar, il ne dit pas qu’'Agar
est coupable ou que Sara a raison de vouloir les chasser.
Simplement, il rappelle a Abraham que le fils de la promesse,
celui qui doit devenir a son tour source de bénédictions, le
futur ancétre du Messie, c’est l’enfant miraculeux, Isaac, que
Dieu a fait naitre dans des circonstances impossibles — non
sans paralleles avec la naissance de Jésus vous noterez.
Depuis 1le premier appel de Dieu a Abraham des décennies
auparavant, c’'est Isaac qui était prévu. Ismaél n’était pas
prévu, c’'est presque une erreur de parcours, et il ne doit pas
devenir un obstacle aux projets prévus pour Abraham et
d’'Isaac.

Pour autant, Dieu ne s’'arréte pas a cette logique. Bien que la
naissance d’'Ismaél ne corresponde pas aux plans de Dieu, mais
qu’il soit le fruit de 1’impétuosité humaine et de ses actions
hatives qui engendrent plus de problemes que de solutions,
Dieu faconne un plan pour cet enfant inattendu. Dieu a fait
alliance avec Abraham, et parce qu’'Ismaél est le fils de son
allié, Dieu va le bénir. Il ne lui donne pas la place prévue
pour Isaac, étre l'ancétre du Messie, mais il prévoit de le
bénir aussi, autrement, en faisant de lui 1’ancétre d’un
peuple.

Rasséréné, Abraham renvoie donc Agar et Ismaél qui se
retrouvent dans le désert, errant avec une outre d'eau et une
miche de pain. Lorsque l'outre est vide, Agar pense que c’est
la fin. Elle ne voit pas d’issue a sa situation et dans ce
désert désespérant, sans rien a boire ni manger, elle prend
conscience que son fils va mourir, son unique, le seul a lui
accorder de l’'importance, le seul qui l’aime, celui qui a fait
basculer sa vie et qui a transformé son existence par la joie



et 1l'émerveillement de la maternité mais qui 1’'a aussi
précipitée dans le drame familial qui aboutit a son errance.
Elle l’'installe sous un arbrisseau, alors qu’'il est sans
forces, et elle va le plus loin possible de lui, accablée par
1’idée de voir mourir le seul étre qui lui soit cher.

3) Un Dieu quli écoute et qui
répond

Mais au dernier moment, alors qu’on se demandait ou Dieu était
passé et si sa promesse était vaine, Dieu 1'ange de Dieu parle
a Agar et il la réconforte, il lui rappelle la promesse
qu'elle a déja recue lorsqu’elle était enceinte et qu’Abraham
aussi a recue : ton fils ne va pas mourir. Non seulement il va
vivre, mais en plus Dieu a des projets pour lui. A cette
promesse, Dieu ajoute un signe : un puits. A partir de ce
moment-la, Dieu prend soin d’'Ismaél et d’Agar, Dieu pourvoit a
leurs besoins et veille sur eux, leur accordant sa
bénédiction.

J'aimerais juste souligner deux-trois éléments de cet épisode.
Premiérement, Dieu appelle Agar par son nom — c’est le seul a
le faire. Tout le monde la considere comme une simple esclave,
sans identité, et personne ne lui parle. Au contraire, Dieu
lui adresse la parole et lui montre son intérét pour elle
qu’'est-ce que tu as, Agar ? Méme si elle ne répond pas, Dieu
lui donne la possibilité de s’exprimer. Dieu accorde a chacun
une dignité pleine et entiere. Pour lui, tout individu est une
personne a part entiere, digne de recevoir son attention,
digne d’étre en relation avec lui, digne de recevoir sa
compassion. Alors que notre vision des choses est souvent
saturée de peur, d’'égoisme ou d’'indifférence — et Abraham et
Sara n’'y font pas exception — Dieu regarde toujours 1’individu
comme d’abord une personne digne d’intérét et il nous appelle
a ne pas tomber dans les pieges du mépris mais a regarder
1l’autre comme Dieu le regarde : avec respect et compassion.



Deuxiemement, Dieu entend le garcon. Or Ismaél veut justement
dire : Dieu entend. Ismaél avait été nommé ainsi parce qu'il
représentait a 1'époque 1’'exaucement des prieres d’Abraham et
Sara, mais Dieu montre qu’il est encore aujourd’hui a
L’écoute. Son attention ne s’est pas épuisée, son attention ne
s'est pas détournée : il entend, encore aujourd’hui, 1le
garcon. Bien que Dieu n’ait pas choisi ce garcon, il veille
sur lui jour apres jour. Parfois nous avons l’'impression que
Dieu a agi a une certaine époque de notre vie, mais
qgu’aujourd’hui il est loin de nous. L’'histoire d’'Ismaél et
d’agar nous montre que Dieu veille sans cesse sur nous,
toujours disponible pour entendre notre cri et y répondre.

Troisiemement, le désert qui était le lieu de la mort et du
désespoir, le lieu vide et aride par excellence, devient un
lieu de vie. Ismaél y grandit, et quand il est adulte, il s'y
installe, il y pratique son métier — tireur a l'arc — et il y
habite avec sa femme. C’est a la fois merveilleux et décevant.
Merveilleux parce qu’'Ismaél non seulement survit mais vit
pleinement, et que le lieu de la mort devient le lieu de la
vie. En méme temps, c’'est un peu décevant parce qu’Ismaél
reste dans le désert — il a une vie ordinaire, rudimentaire,
un peu en marge, méme si la promesse de Dieu qu’un peuple
naitra de lui se réalise et lui donne une place dans
L'histoire.

Ismaél est un exemple de la sollicitude de Dieu qui vient nous
bénir dans les situations les plus terribles, qui fait germer
la vie la ou il n'y avait de place que pour la mort et le
désespoir. Dieu n’est pas décontenancé par nos situations,
quel que soit leur degré de complexité : nous ne pouvons pas
venir a bout de sa créativité ou de sa compassion. Ou que nous
soyons, Dieu entend et répond. Toutefois, il ne répond pas
toujours comme on le voudrait. Ismaél aurait peut-étre voulu
revoir son pere, recevoir l’'héritage, retourner chez lui, mais
il reste dans le désert. Dieu nous rejoint dans notre vie
imparfaite, 1l nous rejoint dans nos impasses, dans nos



erreurs, dans nos fautes, et il y fait germer la vie. Par
contre il ne rend pas notre vie toute rose, il ne rembobine
pas les événements tragiques, il n'efface pas notre histoire.
Lorsque Dieu intervient, il nous aide a guérir mais il reste
les cicatrices. Personnellement, méme si c’est parfois
décevant de devoir rester dans le désert, de ne pas pouvoir
effacer ou rembobiner notre histoire, je trouve que c’est la
preuve de la grande miséricorde de Dieu. Nous aurions tendance
a jeter les brouillons pour recommencer sans fin au propre.
Dieu n’agit pas ainsi. Il nous rejoint la ou nous sommes et il
bénit nos brouillons. Il accepte de faire avancer son ®uvre a
travers nos détours, nos erreurs, nos chaos. Avec patience et
miséricorde, Dieu nous rejoint sur des chemins imparfaits et
il nous fait voir son salut la ou nous sommes.

Conclusion

J'aimerais conclure cette méditation en faisant brievement le
lien avec l'évangile, parce que le Dieu qui se révele a Agar
et Ismaél est aussi le Dieu qui se révele a nous en Jésus-
Christ.

En Jésus-Christ, Dieu choisit de se mettre du coté des petits,
des marginaux, des rejetés : il nait dans une étable, il vit
avec des pécheurs et des 1lépreux, il meurt sur une croix
infamante. Jésus est le descendant de Sara, mais il assume
aussi le statut de 1’esclave Agar.

En Jésus-Christ, Dieu choisit de nous rejoindre la ou nous
sommes, empétrés dans notre péché, dans notre ambiguité, dans
nos erreurs de parcours. Il marche a co6té de nous, portant nos
peines, nos désespoirs, nos fautes, pour nous en délivrer. Il
prend toute notre culpabilité pour 1’expier a notre place et
faire de nous les bien-aimés éternels de Dieu.

En Jésus-Christ nous avons l’assurance que Dieu nous entend et
qu’il répond avec compassion, nous bénissant de sa présence,
remplissant nos déserts de sa paix, comblant nos désespoirs de



son amour et de sa puissance.

Qu’'en toutes circonstances nous puissions nous souvenir que
rien ne peut épuiser 1’amour de Dieu pour nous, et que nous
pouvons, toujours et partout, compter sur lui.

Les seconds roles (I) : Cain
et Abel (Gn 4.1-16)

Je vous propose de consacrer ces prochaines semaines a
quelques personnes de 1'Ancien Testament, plus ou moins
connus, dont le point commun est de se tenir dans l’ombre d’un
autre. cC sont des seconds rbéles, des personnes éclipsées,
évincées, cachées, dont pourtant la Bible nous rapporte
L'histoire. Chacun a sa maniere a été en relation avec Dieu,
et leur histoire nous révele la présence et 1l’identité du
Seigneur dans des situations difficiles.

J'aimerais commencer cette petite série avec celui qui est
sirement le mieux connu de ceux que j'ai choisis : Cain,
éclipsé par son frere Abel. Avant d’en dire plus, je vous
invite a suivre la lecture dans le livre de la Genese, ch. 4,
v.1-16.

Lecture

Ce texte porte de nombreuses énigmes : l'histoire de Cain et
Abel appartient aux débuts de 1’humanité, toujours délicats a
appréhender, et il y a plusieurs questions que je laisserai
pour d’autres moments. J'aimerais ce matin me concentrer sur
la personne de Cain et sur sa relation avec Dieu.

Cain est peut-étre le second role dont la place est la moins


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-i-cain-et-abel-gn-4-1-16/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-i-cain-et-abel-gn-4-1-16/

évidente. C’'est 1’ainé, 1le premier fils d’Adam et Eve, a
priori il a le premier rb6le, devant son frere cadet, Abel.
L’ainé est 1'héritier en chef, le premier des enfants, celui
vers qui on se tourne, celui qui s'attend aussi a avoir la
premiere place. Pourtant, lors d’un culte ou les deux freres
apportent leur offrande a Dieu, Dieu accepte l’'offrande d’Abel
et refuse l’offrande de Cain. Caln manifestement se sent
reléguer au second plan, et fou de jalousie, assassine son
fréere a la premiere occasion. Le texte présente une sorte de
paradoxe : Dieu approuve le sacrifice d’Abel, mais on ne parle
quasiment que de Cain.

1) Un choix perturbant.. 1la
liberté de Dieu

Tout commence avec un choix qui ne suit pas l’'étiquette : Dieu
agrée l'offrande d’'Abel et rejette celle de Cain. Ce choix est
aberrant d’un point de vue social : Cain est celui qui a
apporté son offrande en premier, et c’est 1lui 1'ainé,
l'héritier, celui qui transmet la lignée de son peéere.

Ce choix n'est pas plus simple a comprendre si on se place
d’'un point de vue religieux. A priori, les deux offrandes se
valent : autant le fruit des récoltes que les bétes du
troupeau. Ces offrandes sont liées au métier de celui qui les
offre, et il semble qu’elles soient toutes les deux le
meilleur de ce que chacun a produit. Dieu n’a encore donné
aucun commandement qui permettrait de préférer tel ou tel
sacrifice, et les deux types d’offrande (végétale et animale)
sont demandés dans la Loi que Dieu donnera a son peuple.

En plus, ce choix est radical : c’est oui ou c’est non. Dieu
n'essaie pas d’épargner les sentiments de Cain : ce n’est méme
pas une préférence qui s’exprime, mais un oui ou un non, sans
nuances. La radicalité de ce choix ressort d’autant plus qu’on
ne le comprend pas.



Rien dans le texte ne laisse présager du refus de Dieu devant
l'offrande de Cain, et rien ne 1l’explique. Quand on voit les
suites tragiques de ce choix : la jalousie de Cain et sa folie
meurtriere, on s’'attendrait quand méme a ce que la Bible donne
des raisons ou au moins des indices pour comprendre ce choix
qui a tout fait basculer. Cependant, a aucun moment Dieu ne
s'explique ou ne se justifie. Quand il approche Cain, c’est
pour lui donner des conseils, pas des explications.

Que faire avec ce choix apparemment injuste ? avec ces
silences ? Respecter ce silence. Il me semble que certains
silences bibliques ne sont pas faits pour étre comblés de nos
explications maladroites. On serait tentés de broder,
d’'extrapoler, de justifier, dans le but de nous dire que Dieu
n'est pas injuste, arbitraire, imprévisible. Seulement, Dieu
ne se justifie pas — comme c’est souvent le cas dans notre
propre vie : pourquoi Dieu a-t-il permis que 1l'un vive et
l’autre meure ? Pourquoi permet-il que 1'un réussisse et que
l'autre échoue ? Pourquoi certains semblent-ils tout avoir
pour eux, et d’'autres lutter pour survivre ? Ni devant Cain ni
devant nous Dieu ne se justifie. Il est juste, sage, et bon,
mais il n’a pas de compte a nous rendre pour le détail de ses
choix. Nous voyons la l’effrayante liberté de Dieu, cette
liberté d'accepter ou de refuser, de faire passer les ouvriers

de la 11° heure devant et les ainés derriere, de bousculer les
ordres sociaux, de renverser les protocoles, parce que rien ne
peut dicter ses choix. Dieu n’est l'esclave de personne, pas
méme de la logique, mais il est le Maitre qui prend toute
décision avec pleine liberté, dans une sagesse et une justice
qui nous dépassent.

2) L'’engrenage du péché : du
point de vue de Cain

Cain, lui, a du mal a accepter cette décision. L’'impression
que son frere 1’'a évincé, l’'a fait passer au second plan, le



remplit de jalousie et de tristesse. il est vexé, abattu,
déprimé. Ce qui est remarquable, c’est que, alors méme que
Dieu a préféré l'offrande d’Abel, il se tourne vers Cain pour
l’encourager et lui donner des conseils. « Pourquol es-tu
faché ? Pourquoi fais-tu la téte ? Ce n'est pas fini, si tu
réagis bien, tu peux te relever. Il y a une marge de progres.
Toutefois, si tu réagis mal et que tu cedes a ta jalousie, a
cet engrenage d’amertume et de ressentiment, le péché
1l'emportera. » Pour Cain aussi, c’est le moment du choix
céder ou non a la jalousie. La Bible nous révele que nous
sommes acteurs de notre vie, méme si nous ne choisissons ce
qui nous arrive. Nous sommes maitres de nos réactions, de nos
décisions, et aussi de nos sentiments. C’est d’ailleurs ce que
suggere le commandement d’aimer — que 1l’amour est aussi un
acte de volonté. Nous ne sommes pas victimes des tempétes
extérieures ou intérieures : Dieu avertit Cain face a la
jalousie et ses conséquences, l’'appelant a faire un choix, de
méme que nous sommes appelés a O6ter les racines du péché dans
notre vie et a cultiver des attitudes bienfaisantes.

Cain est tres intéressant, parce qu’'il nous montre comment on
s'endurcit contre Dieu, en se fermant a sa parole pour laisser
croitre les fruits morbides de notre colere, de notre avidité,
de notre orgueil.. Cain était loin d’étre obligé de tuer son
frere, et il nous donne 1’'exemple tragique d’un homme qui
s'est laissé emporter par son péché, allant de la convoitise a
la haine, et de la haine au meurtre.

L'histoire de Cain, c’est l'histoire d’un engrenage

1’engrenage du péché dans le ceur de 1'homme, qui le conduit
sur des chemins de mort. Cain se révele dans toute son
obstination butée : quand Dieu le console la premiere fois, il
se mure dans le silence avant d’assassiner son frere avec
rage. Apres le crime, quand Dieu s'approche de lui et lui tend
une perche : « ou est ton frere », Cain se met a mentir et a
parler agressivement a Dieu : « suis-je le gardien de mon
frere ?? » autrement dit : « qu’est-ce que j’'en ai a faire ? »



Quand Dieu 1le replace devant son crime, devant 1les
conséquences du meurtre de son propre frere, et qu’il lui
énonce le chatiment décidé, Cain a encore 1l’audace de se
plaindre et de réclamer la clémence de Dieu : « mais c'est
trop dur ! je risque de mourir ! » — dit l’assassin !

Méme apres l'acte, Cain ne montre ni remords, ni culpabilité,
ni méme un semblant d'humilité devant Dieu apres ce qu’il a
fait. Enfermé dans son égoisme, dans sa haine, dans son
orgueil, il conteste Dieu et 1'accuse a moitié de le mettre en
danger de mort — alors que le chatiment de Dieu parait clément
face a une condamnation a mort par exemple. Cain a un petit
coté immature tout a fait exaspérant, tapant du pied et du
point quand ca ne va pas comme il veut.

Avec Cain, nous sommes face a une des personnes bibliques les
moins aimables : immature, violent, colérique, impénitent.. En
méme temps, il reflete avec une précision déconcertante les
effets du péché dans notre ceur : haine, mensonge, repli sur
soi et rejet des autres, rejet de Dieu, orgueil.. Il démontre
comment une simple vexation peut nous conduire au drame.

3) La fidélité de Dieu

Que fait Dieu avec un tel homme ? Loin de le disqualifier, il
l'encourage a remonter la pente, a progresser ; il 1lui
témoigne de son attention et de sa sollicitude. Cain n’a pas
vu son offrande acceptée, mais c¢a ne veut pas dire que Dieu
L’aime moins qu'Abel ou lui accorde moins de valeur. Des le
culte terminé, il rejoint Cain pour le réconforter, et c’est
Cain qui semble monopoliser l’attention de Dieu, pas Abel.

A quatre reprises, Dieu s'adresse a Cain : d’'abord pour lui
remonter le moral. Apres le meurtre, il lui donne une chance
de se repentir et d’avouer son crime. Lorsque Cain s'’obstine,
il le punit, mais pas avec la peine capitale. Enfin, quand
Cain a l’audace de négocier sa peine, Dieu fait preuve
d’indulgence et le place sous sa protection. Malgré les refus



de Cain, malgré sa culpabilité, malgré son aveuglement, Dieu
continue de se tourner vers lui, il continue de lui offrir sa
grace. Méme aprés l’avoir rejeté de sa présence, il prend
pitié de Cain et le protege. Cette compassion est gratuite,
sans fondement : alors que Cain ne cesse de tourner le dos a
Dieu, Dieu ne cesse de lui tendre la main.

Je trouve que cette situation illustre bien cette phrase de
Ll’apbtre Paul : 1la ou le péché abonde, la grace surabonde.
Méme dans cette situation désespérée, Dieu fait grace, il
laisse une issue, une promesse, une bénédiction. Il me semble
que l’'histoire de Cain montre la relation tragique entre un
homme au ceur fermé et un Dieu qui tend 1la main. Dieu ne cesse
d’offrir une nouvelle chance, la possibilité de faire demi-
tour, de demander pardon, de recommencer autrement. Ce n’est
pas lui qui se détourne, c’est 1’homme. Méme dans
l’application de sa justice, Dieu laisse une possibilité de
clémence, que 1'on saisit ou pas.

Cette histoire nous replace devant ce Dieu extraordinaire, qui
non seulement aime et s’approche des petits, des faibles, de
ceux qui échouent et qui souffrent, mais qui s’approche aussi
des brutes, des tyrans, de ceux qui calment leur peine en
écrasant les autres. Ce Dieu extraordinaire qui s'’approche de
ceux qui l'acceptent et de ceux qui le refusent, qui tend la
main sans distinction, sans condition, a tous, tout le temps,
offrant sans cesse une chance de se laisser relever et
restaurer.

Conclusion

L'histoire de Cain nous rappelle que notre vie nous échappe,
que nous ne maitrisons pas nos réussites ou nos échecs, et que
de notre point de vue, tel ou tel événement est aléatoire.
Cette affirmation que nous sommes soumis a la volonté de Dieu,
dans ses mysteres et ses silences, s’'accompagne d’une
affirmation plus forte, plus prégnante, que ce Dieu qui est



notre maitre est aussi notre pere, plein d’un amour sans
limites. Ce Dieu ne nous laisse pas errer dans les jungles de
la vie, mais il propose de marcher avec nous, de nous
conduire, de nous accompagner, de nous donner les forces et
les ressources pour suivre le chemin de la vie. La ou Cain a
choisi de persister sur un chemin de mort, nous avons le
choix, a chaque carrefour, a chaque instant, de nous ouvrir a
la présence de Dieu, d’'accepter son amour et sa grace, de
saisir cette main tendue, la possibilité de vivre vraiment, de
se dégager des fardeaux et des poids pour marcher debout,
vraiment libres, vraiment vivants, avec le Seigneur.

La Vérité vous rendra libres
(Jean 8.30-50)

Je vous invite ce matin a méditer le texte du jour, dans
L’'évangile de Jean. Dans ce texte, Jésus dialogue avec des
compatriotes récemment convertis, des Juifs qui croient depuis
peu que Jésus est le Messie attendu par Israél. En poursuivant
son enseignement, Jésus suscite comme a son habitude de vives
réactions, et le dialogue qui s’ensuit vient questionner leur
conception de la foi.

Lecture

En quelques minutes, les auditeurs de Jésus passent du camp
des croyants au camp des adversaires, ennemis, haineux : « tu
as un démon, finissent-ils par lui dire ! Tu es comme les
samaritains, ce peuple avec qui nous cohabitons mais que nous
détestons presque plus que les Romains ! » Jésus n’'est pas en
reste : on pourrait presque dire que c’est lui qui a commencé.
Il débute son discours en traitant ses interlocuteurs comme


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/la-verite-vous-rendra-libres-jean-8-30-50/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/la-verite-vous-rendra-libres-jean-8-30-50/

des disciples en devenir, et finit par leur dire qu’ils n’ont
rien compris et qu’ils sont fils du diable. Au lieu d’accepter
aimablement ses nouvelles recrues, il les provoque et les
insulte, au point de récolter rien moins que leur agressivité.
Dans la conclusion de ce dialogue, Jésus prouve que la foi de
ces croyants est bancale et qu’ils ne sont pas dans la bonne
disposition pour recevoir de Jésus le salut. A travers cette
discussion, Jésus livre des pistes qui restent actuelles pour
réfléchir aux implications de la foi.

1)Une foi a approfondir

Tout d’abord, ce qui ressort de cette discussion, c’est une
caractéristique de la foi : une foi authentique s’approfondit.
Autrement dit, on ne devient pas disciple du Christ en un
instant. Les interlocuteurs de Jésus sont d’abord décrits
comme des Juifs qui l'ont cru lorsqu’il s'’est présenté comme
la lumiére du monde, qui recoit la pleine faveur de Dieu parce
qu’il met pleinement en pratique la volonté de Dieu. A priori,
on pourrait dire de ces gens qu’ils sont convertis, qu’ils ont
compris que Jésus est le Messie, et que leur foi va changer
leur vie.

Trouver qui est le Messie, c’est la grande question a 1’époque
de Jésus, puisque toute la spiritualité juive est remplie de
cette attente, de cette espérance que Dieu va sauver son
peuple en envoyant le Messie, 1'homme validé par Dieu pour
parler en son nom, pour agir avec sa puissance, et délivrer
son peuple. Cette attente du Messie, ca fait des siecles et
des siecles qu’elle dure et qu’elle nourrit la foi des Juifs.
Vous imaginez bien que, pour un Juif héritier de cette attente
séculaire, rencontrer celui qui se présente comme 1’envoyé de
Dieu, le libérateur, c’est comme trouver le jackpot, comme
trouver un trésor qui change la donne.

Du coup, quand l’évangéliste dit de ces Juifs qu’ils croient,
on s’'attend a ce qu’ils regorgent d’enthousiasme, de joie,



d'espérance, face a cet accomplissement de la promesse de
Dieu. Sauf qu’on se rend rapidement compte que la foli de ces
Juifs n’a pas l’'ampleur imaginée, et qu’a la premiere
remarque-demande-promesse de Jésus, 1ils se rebiffent.
Reprenons cette parole de Jésus qui les vexe au point de les
renvoyer loin du Christ : « Si vous restez fideles a mes
paroles, vous serez vraiment mes disciples, vous connaitrez la
vérité, et la vérité vous rendra libres ». Les interlocuteurs
de Jésus percoivent derriere cet enseignement et cette
promesse des insinuations qui leur déplaisent fortement. 1)
ils ne sont pas encore ses disciples et leur foi actuelle
n'est pas suffisante ; 2) ils sont encore dans l’ignorance de
la vérité et ont besoin d'étre libérés.

Les Juifs qui viennent de reconnaitre en Jésus le Messie ne
sont pas encore ses disciples. Aux yeux de Jésus, leur foi est
comme une plante qui a germé mais dont on ne sait si elle va
vraiment se développer. J'ai expérimenté ca il y a peu : on
nous a offert un citronnier, et j’ai observé avec beaucoup
d’attention les petits fruits qui émergeaient des fleurs. Ils
ont commencé a grandir, mais, a cause de 1’été pluvieux, mes
petits fruits ont pourri avant de faire la taille de mon
ongle. J’'ai di les enlever, mais maintenant j’en ai un qui a
dépassé la taille critique et dont je suis a peu pres sire
qu’il va devenir un citron. Pour étre disciple de Jésus,
c’'est-a-dire avoir une foi authentique, forte, stable, il faut
la développer. Admettre que Jésus est le sauveur, ce n'’est pas
1l'aboutissement d’un processus, mais un commencement, une
ouverture. La foi ne nous installe pas au coin du feu, mais
elle nous place sur un chemin sur lequel nous sommes appelés a
avancer.

Comment avancer ? Comment développer cette foi naissante pour
qu’elle nous attache solidement a Dieu et nous conduise au
salut ? En s'’appropriant les paroles de Jésus. Dans ces
paroles, la vérité de Dieu se révele et transforme notre
maniere de voir, notre maniere de vivre. Dans ces paroles,



nous découvrons peu a peu le caractere de Dieu, sa volonté,
ses projets, et quel regard il porte sur nous. En ce sens, la
parole de Jésus est la lumiere de Dieu qui nous éclaire : elle
nous révele la vérité de ce monde et nous éclaire sur notre
route pour que nous cheminions vers le salut. Savoir ne suffit
pas, rester a l’'’entrée du chemin ne suffit pas, mais ces
paroles, ces connaissances doivent étre appropriées, digérées,
appliquées, traduites en actes en paroles et en pensées.

2)Vérité et esclavage

Les interlocuteurs de Jésus, nous 1l’'avons vu, sont vexés.
Vexés de ne pas étre considérés comme de vrais croyants, mais
surtout vexés de s’entendre dire qu’ils doivent écouter Jésus
pour connaitre la vérité et ainsi devenir libres. Pour des
gens issus du peuple élu, descendants du grand patriarche
Abraham, ami de Dieu, héritiers de promesses faramineuses,
pour des gens comme ca, étre traités d’'ignorants et
d'esclaves, c’'est une grave insulte. Ils ne sont pas comme ces
paiens, asservis aux idoles de pierre et de bois, gouvernés
par de fausses valeurs, esclaves de motivations indignes,
puisqu’ils sont juifs, enfants de Dieu depuis Abraham.
Pourtant, Jésus les confronte a une dure réalité : ils ne sont
pas mieux que les autres, parce que comme tous les autres,
leur vie est corrompue par le mal et ils ont péché. Dans cette
accusation, Jésus rappelle que le véritable esclavage, la
véritable ignorance dépasse les errances grossieres et
évidentes, mais qu’'il peut se faufiler sournoisement derriere
la plus belle apparence de piété. Personne n’est a 1’abri du
péché — le péché, c’est 1'influence du mal dans ma vie, c’'est
le fait de céder a la fascination du mal.

Dit d’une autre maniére, personne ne peut se targuer d’étre
libre moralement. Parce qu’'a partir du moment ou j’'ai péché,
ou j'ai mis le doigt dans 1l’engrenage, cet engrenage
s’emballe. Des le moment ou j’'ouvre la porte au mal, il entre,
il s'installe et il se répand sans me laisser la possibilité



de le déloger. Il y a au moins deux raisons a cela. La
premiere, c’'est que mes actes laissent une empreinte sur moi,
ils créent une disposition, ils m’orientent d’une certaine
maniere. Dées que j’'ai commencé a faire le mal, le mal est
devenu le mode par défaut de ma vie — pas besoin d’ailleurs
que ce mal soit spectaculaire : simplement le mensonge,
l'orgueil, 1la colere, la jalousie, 1’'indifférence,.. La
deuxieme raison, c’est que le mal et le bien ne sont pas des
forces neutres, impersonnelles, des réseaux de valeur ou
d’action. Derriere notre notion de bien, il y a un Dieu bon
qui incarne toutes les valeurs de vie, de justice, de vérité,
de paix, d’amour, de sainteté, etc. De méme, derriere notre
notion du mal, il y a une créature rebelle, qui s’'est
détournée de Dieu de maniere si radicale qu’il n'y a plus de
place en elle pour la vérité ou le bien : 1la noirceur a tout
envahi, et ses chemins que destruction et corruption. Dés que
nous avons péché, des que nous avons choisi le mal, nous
sommes devenus esclaves de celui qui ne vit que par le mal,
qui ne répand que mensonges et destruction sur son passage.
C'est cet esclavage que démasque Jésus : ses interlocuteurs se
croient libres, bien portants, sains (avec ou sans t), alors
qu’'en réalité, leur vie est corrompue et ils sont esclaves du
péché, marchant sur des chemins de mort, privés du salut.

Cet esclavage les rend aveugles a la vérité. Leur foi
naissante les amene cependant a un carrefour, elle les
rapproche du Christ et les met devant un choix, qui se révele
crucial pour leur chemin ultérieur. Ce carrefour, pour les
juifs a qui parle Jésus, c'est 1’alternative entre leur
tradition rassurante, leur piété reconnue, leur conviction
d’'étre justes — tout cela de maniere illusoire parce leur
justice et leur piété sont torpillées par le péché -
l’alternative donc entre 1’'impression rassurante d’étre des
gens bien, et l’'invitation de Jésus a admettre leur noirceur
pour en étre libérés.

Autrement dit, le choix qui se dresse devant eux, c’'est quelle



place ils vont laisser a Jésus dans leur vie. Soit ils
acceptent que Jésus les confronte a ce qu’'ils sont vraiment
dans le but de les libérer, soit ils reculent, refusant de le
laisser les transformer. Jésus est tres clair : sont disciples
ceux qui laissent la voie libre au christ, ceux qui acceptent
de tout entendre (méme si ca fait mal, méme si les
transformations ne sont pas immédiates, mais ils écoutent).
Les juifs de notre texte sont sur la défensive, ils ne sont
pas préts a se remettre en question, mais au contraire, ils
préferent rejeter ce Messie dont les promesses de salut les
bousculent et retournent a leurs illusions rassurantes mais
mortelles.

3)Reconnaitre le Dieu qui libere

Le neud du probleme, c’est la nature de la vérité qui nous
libere du mal et nous conduit au salut. Dans 1’antiquité, la
vérité est libératrice. Chez Socrate, par exemple, on trouve
1’idée que 1'’homme ne fait le mal que lorsqu’il ignore la
vérité et ne sait pas ce qui est bien, le fameux « nul n’est
méchant volontairement ». Chez d’'autres philosophes, et méme
dans des courants spirituels contre lesquels les apobtres
devront se battre, on trouve 1’'idée que la connaissance
intellectuelle nous 1libeére de la peur, dédramatise les
situations difficiles et nous transporte vers la sérénité.
Savoir, c’'est étre libre.

Quand Jésus dit : vous connaitrez la vérité, et la vérité vous
rendra libres, il s'’'inscrit en faux par rapport a ces
théories. En effet, dans la Bible, comme nous 1’avons déja vu,
la vérité n'est pas une notion abstraite, un ensemble d’idées
parfaites, ou une connaissance parfaitement objective. Non, la
vérité, dans la Bible, c’est une personne, c’est Dieu. Elle
n'est pas désincarnée, mais elle est personnelle. Jésus
L'affirme d’ailleurs un peu plus tard : je suis la vérité, le
chemin et la vie. La vérité n'’existe pas a cO6té ou en dehors
de Dieu, mais elle nait de sa personne.



Du coup, ce qui nous libere, c’'est moins 1'apprentissage de
notions qui nous étaient inconnus que 1’approfondissement de
notre relation avec Dieu qui est la vérité. Dans notre texte,
cette ambiguité est dissipée lorsque Jésus rappelle que c'est
bien le Fils héritier dans 1la maison qui affranchit les
esclaves. Notre libération du mal ne passe pas seulement par
des prises de conscience ou des rééducations : c’est Dieu le
fils lui-méme, 1’envoyé qui agit parfaitement, au nom du peére,
pour le pere, qui est totalement dépourvu de mensonge, de
fausseté, de vanité, c’est lui qui nous libere. Et c’est en le
connaissant lui, en lui laissant toujours dans notre vie, que
nos chaines se brisent.

Comment est-ce possible ? Jésus, parfaitement juste,
parfaitement bon, a pris sur lui a la croix toute notre
culpabilité et a épuisé le mal qui nous envahit. Il a subi
toute la force de notre chatiment, il a comme plongé au ccur
du mal, et il en est remonté, il est ressuscité, il a triomphé
de ce qui nous tenait en esclavage. par la foi, nous nous
tournons vers le Christ, nous lui demandons, a lui le fils de
Dieu, de nous libérer, de triompher dans notre vie des
esclavages qui nous écrasent. plus nous le fréquentons, plus
nous nous tournons vers lui, plus nous marchons a sa suite,
plus le mal perd son emprise et nous relache pour vivre
pleinement avec Dieu, pour étre sauvés, debout, libérés.

Ne soyons pas de ceux qui se ferment a la parole du christ, ne
nous terrons pas dans l'aveuglement rassurant, mais ouvrons
grand les portes au Dieu vivant, laissons Jésus Christ nous
transformer, nous libérer, nous sauver, chaque jour un peu
plus, jusqu’au jour ou le mal aura totalement disparu, parce
que Jésus Christ est déja vainqueur. amen



Les vertus théologales (3)
L’ amour

Apres la foi et 1'’espérance,
voici, l'amour ! Enfin !

Un mot souvent galvaudé, enrobé de mievrerie ou souillé par de
sombres histoires. D’ailleurs dans certaines versions de la
Bible, on a préféré traduire par « charité ». Un mot qui a,
lui aussi, ses connotations pas forcément positives..

Mais la perspective biblique sur 1l’amour est bien plus large
gue le sentiment amoureux. L’amour, dans la Bible, concerne
toutes nos relations. Et cela est bien exprimé par les deux
commandements que Jésus cite comme étant les plus importants,
et indissociables 1’un de l'autre : « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de toute ton ame, de toute ta force et de toute ta
pensée. » et « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. »

Pour percevoir cette large perspective, le mieux est encore de
lire ce qui est sans doute un des plus beaux textes bibliques
sur 1l’amour, et qui se termine par le verset qui est a
1l’origine de notre mini-série sur les trois vertus
théologales : 1 Corinthiens 13. Un texte qu’on aurait bien
tort de limiter aux seules cérémonies de mariage ! Un texte
qu’on ferait bien aussi de ne pas réduire aux seuls versets


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/07/les-vertus-theologales-3-lamour/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/07/les-vertus-theologales-3-lamour/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/09/amour.jpg

4-7, certes magnifiques. Il vaut méme la peine de commencer la
lecture avec le dernier verset du chapitre précédent.

Lecture biblique : 1 Corinthiens 12.31-13.13

Nous avons commencé la lecture avec le dernier verset du
chapitre précédent parce qu’il donne le ton de la suite

« Mais maintenant, je vais vous montrer un chemin meilleur que
les autres. ». La conclusion du chapitre répond a cette
introduction : « Maintenant, trois choses sont toujours la
la foi, 1'espérance et 1'amour. Mais la plus grande des trois,
c’est 1’'amour. » (v.13)

En quoi le chemin de 1’amour est-il le meilleur ? En quoil
1’amour est-il plus grand que la foi et 1’espérance ?

Sans l’amour, la foi n’est que du blabla

Aux versets 1-3, Paul commence pas évoquer les pratiques
spirituelles dont il a parlé au chapitre précédent. Et les
exemples évoqués sont quand méme impressionnants : parler 1la
langue des hommes et la langue des anges ; parler au nom de
Dieu, comprendre tous les mysteres et posséder toute la
connaissance ; avoir une foi assez grande pour déplacer les
montagnes. Et il ajoute méme des exemples de consécration
étonnants : distribuer toutes ses richesses a ceux qui ont
faim, livrer son corps au feu. Ce n’est quand méme pas rien..

Mais toutes les manifestations de foi, méme les plus
spectaculaires, toutes les preuves de générosité et de
consécration, ne valent rien s’il n'y a pas l’amour. Sans
L’amour, la foi n’est rien de plus que du blabla, toute piété
est sans valeur.

En réalité, 1’amour est le sceau qui authentifie la foi et
1’espérance. Une foi confessée sans amour est une contrefacon.
Si on prétend étre animé d’'une espérance sans étre animé
d’amour, on se trompe soi-méme et on trompe les autres.

Le chemin de 1l'amour est non seulement le meilleur mais il est



le seul valable, le seul que nous devions emprunter en tant
gue croyant. Les autres sont des impasses ou des chemins qui
se perdent.

Un chemin difficile vers 1’amour parfait

Nous en arrivons aux fameux versets 4-7 ou Paul associe a
L'amour différents qualificatifs. Il parle ici plus
spécifiquement de 1’amour envers le prochain. Quelle est la
différence entre cette liste de qualificatifs et 1la liste
d’'exemples des premiers versets ? Ici, rien de spectaculaire
la patience, 1'esprit de service, 1'humilité, 1le pardon..
Pourtant, que c’est difficile ! Surtout Ulorsque les
qualificatifs ne sont pas pris séparément mais ensemble, comme
un tout.

Qui oserait dire, en lisant ces verset : « C’est tout moi !
Voila mon portrait craché ! » ?

On 1'a dit, ces versets sont souvent lus lors des cérémonies
de mariage. Et c’est évident qu’ils peuvent s’appliquer a la
vie de couple. Mais pourquoi les y limiter ? Le commandement
de Dieu concerne toutes nos relations : « Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme ! » Est-ce que ces versets qualifient
vraiment la facon dont nous sommes en relation avec notre
prochain ?

Est-ce que j'ai de telles relations avec mes freres et scurs
dans 1’Eglise ? L’amour rend service.. 1’amour ne cherche pas
son propre intérét.. 1'amour ne se souvient pas du mal.. 1’amour
supporte tout..

Est-ce que j’'ai de telles relations avec ceux que je coOtoie
dans ma vie de tous les jours ?

L’amour est patient.. 1'amour n’est pas jaloux.. L'amour ne se
met pas en colere.. 1’amour espere tout..

Et n'oublions pas que Jésus a dit qu’il nous fallait aller
jusqu’'a aimer.. nos ennemis ! Comme lui-méme en a donné



1’exemple. Jésus nous précede sur ce chemin de 1’amour, il est
notre modele, notre guide vers 1'amour parfait. Meilleur
chemin, 1l’amour est sans doute aussi le plus difficile, le
plus exigeant. Celui sur lequel on ne peut pas avancer sans
l’aide de Dieu, sans la force de son Esprit.

L’amour est éternel

Enfin, 1’amour est le plus grand parce que Ll’amour est
éternel. Et ce n’est pas la une affirmation romantique a
l’eau-de-rose.. Comme le dit le verset 8, « Ll’amour ne
disparait jamais. » Alors que la foi et l’espérance, oui. La
foi, l’espérance et 1’amour nous relient a Dieu aujourd’hui.
Mais la foi et l’espérance passeront. Pas 1l’amour. C’'est ce
qui, pour l’'éternité, nous relie a Dieu.

Paul le souligne, notre vie de foi est partielle, incomplete,
notre connaissance est limitée. Aujourd’hui, nous voyons avec
les yeux de 1’espérance, de facon imparfaite, comme dans un
miroir. Dans 1’Antiquité, les miroirs étaient faits de métal
poli et n’'offraient qu’un reflet flou et déformé. Lorsque
notre espérance sera accomplie, dans la présence méme de Dieu,
nous n’auront plus besoin de croire ni d’'espérer ce que nous
verrons ! Mais 1’amour demeurera. Il sera méme plus fort que
jamais.

Voila pourquoi 1’'amour est le plus grand. Aimer, c'est déja
golter un peu du fruit de notre espérance. C’est permettre a
Dieu de corriger les imperfections de notre foi.

Conclusion

La foi, 1'espérance et 1'amour sont les vertus qui qualifient
notre relation a Dieu aujourd’hui. Mais il n’'en sera pas
toujours ainsi. La foi et 1'’espérance disparaitront lorsque
nous verrons Dieu face-a-face. L’amour par contre demeurera
toujours. Voila pourquoi l’amour est le plus grand.

En attendant, les trois sont aujourd’hui indissociables.



L’amour est le sceau qui authentifie la foi et 1'’espérance. Il
ne peut y avoir de véritable foi et de vraie espérance sans
1’amour. L’amour pour Dieu et 1’'amour pour le prochain. Voila
pourquoi l’'amour est le chemin le meilleur.

Les trois vertus théologales
(2) L'’espérance

Accroche :

Parmi ces images, laquelle exprime le mieux pour vous la
notion d’espérance ? Pourquoi ?

Apres avoir choisi 1'image, parlez-en un peu avec votre
voisin..

Lecture biblique : 1 Pierre 1.3-9

Deuxieme vertu théologale, apreés la foi et avant 1'amour,
1’espérance est au ceur de la vie du chrétien, une composante
essentielle de sa relation a Dieu. C’est en Lui qu’'est notre
espérance. Selon notre vécu, nos joies ou nos épreuves, la
perception de cette espérance peut varier. Mais elle est,
fondamentalement, l’attente de ce qu’on n’a pas, mais qui nous
est promis.

Je vous propose, a partir du texte de la premiere épitre de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/08/31/les-trois-vertus-theologales-2-lesperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/08/31/les-trois-vertus-theologales-2-lesperance/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/08/espérance.jpg

Pierre, de souligner trois aspect de l’espérance chrétienne
son fondement, son objet et son horizon.

Un fondement : la résurrection du Christ

« Dans sa grande bonté, il nous a fait naitre une deuxieme
fois en relevant Jésus-Christ de la mort. » (v.3a)

C'’est le jour de la résurrection du Christ que notre espérance
est née. C’est la, dans 1’événement de la résurrection de
Jésus que se trouve le fondement de notre espérance.

C’est un fondement solide car il s’inscrit dans la trame de
l’'histoire de 1’'humanité. L'historicité de la résurrection de
Jésus doit étre maintenue absolument. Sinon, comme le dit
1’apbtre Paul

Si les morts ne se réveillent pas, le Christ non plus ne s’est
pas réveillé de la mort. Et si le Christ ne s’est pas réveillé
de la mort, votre foi est vide, et vous étes encore dans vos
péchés. Alors, ceux qui sont morts en croyant au Christ sont
perdus.Si nous avons mis notre espérance dans le Christ pour
cette vie seulement, nous sommes les plus malheureux de tous !
(1 Corinthiens 15.16-19)

L'’enjeu de la résurrection de Jésus-Christ, c’est 1l'’espérance
pour demain et pour aujourd’hui ! Pour demain parce qu’elle
est la promesse d’'une victoire sur la mort, d’'une vie
possible, au-dela de la mort. Pour aujourd’hui, parce que
cette victoire sur la mort est aussi une victoire sur le mal,
le péché. La mort est le stigmate du péché, en tout étre
humain. En vainquant la mort, Jésus-Christ s’est aussi rendu
vainqueur du mal. Nous pouvons étre délivré de notre péché.

Un objet : la vie éternelle

« Nous avons ainsi une espérance qui fait vivre, et nous
pouvons attendre avec joie les biens que Dieu garde pour
nous. » (v.3b-4)



Pierre parle ici d’une espérance vivante. Elle l’est parce
qu’'elle n’'est pas théorique mais concrete, parce qu’'elle
s’incarne dans notre vie et, par-dessus tout, parce qu’elle
est 1’espérance de la vie éternelle. Voila pourquoi la version
Parole de Vie traduit « une espérance qui fait vivre ».

L'objet de 1'’espérance, c'est la vie éternelle. Et on ne parle
pas ici seulement de vie aprés la mort. La vie éternelle, ce
n'est pas l’immortalité ! C’'est la vie avec Dieu, pour
toujours. C’est une vie qui commence maintenant, dans la
nouvelle naissance ! Ce qui compte dans la vie éternelle,
c'est moins sa durée que son lien a la source, a Dieu lui-
méme. Et une vie qui provient de Dieu ne peut qu’'étre, par
nature, sans fin.

Concretement, 1’espérance de la vie éternelle, c’est bien-sir
une consolation face a la mort. Contrairement aux apparences,
la mort n'est pas la fin de tout.

Fréres et seurs, nous voulons vous faire connaitre la vérité
au sujet des morts. Ainsi vous ne serez pas tristes comme les
autres qui n’ont aucune espérance. Nous croyons que Jésus est
mort et qu’il s’est relevé de la mort. Donc, de la méme facon,
ceux qui sont morts avec Jésus en croyant en lui, Dieu les
réunira a Jésus. (1 Thessaloniciens 4.13-14)

Mais 1’espérance de la vie éternelle, c’'est aussi l'attente
d’une vie nouvelle des aujourd’hui. Une vie qui n’atteindra
jamais sa pleine maturité ici-bas mais qui nous offre déja une
réelle communion avec Dieu par la foi, et un vrai chemin de
croissance spirituelle par l’oeuvre du Saint-Esprit en nous.

Un horizon : 1’accomplissement du salut

« Et vous-mémes, si vous croyez, le Dieu puissant vous garde
pour vous sauver. Ce salut, on le connaitra a la fin des
temps. » (v.5)

L'espérance nous ouvre sur un horizon nouveau, celui de



l’accomplissement a venir de notre salut, celui de
l'aboutissement du projet de Dieu a la fin des temps.

C’est un horizon parce que la perspective est large et
indécise a nos yeux. Nul ne peut connaitre le jour et 1’heure,
disait Jésus. Mais c’est bien plus qu’un simple espoir.
L’'espoir est hypothétique. Au contraire, 1'espérance
chrétienne rime avec assurance. Le projet de Dieu aboutira.
L’issue en est certaine depuis 1'événement décisif de la mort
et la résurrection de Jésus-Christ.

L’espérance nous donne donc un horizon. Et ¢a change tout
d’avoir un horizon ! Essayez de marcher la téte en bas, en
regardant vos pieds..

Grace a notre espérance, nous pouvons avancer, la téte haute,
avec confiance. L'assurance que Dieu aura le dernier mot, que
le mal sous toutes ses formes sera vaincu, que toutes nos
épreuves trouveront un jour leur consolation, tout cela nous
permet de regarder avec confiance vers un avenir lumineux,
malgré toutes les ténebres d’aujourd’hui et d'hier.

Voila notre espérance. Un trésor inestimable dans un monde
désenchanté, incertain et rempli de peurs tel que le nb6tre !

Conclusion

L'espérance découle de la foi. Elle est, d’'une certaine
maniére, la foi en mouvement. Car 1'espérance nous met en
marche, elle nous met debout a la suite du Christ ressuscité,
elle nous fait croitre dans la vie éternelle donnée par Dieu
et elle nous permet d’'avancer avec patience vers 1l’'horizon de
1l’accomplissement de notre salut.

La foi nous relie a Dieu dans 1la confiance, 1l’'espérance nous
fait avancer avec lui avec persévérance. Nous sommes alors
préts a aimer vraiment, aimer Dieu et notre prochain.. Mais ce
sera Ll'objet de la prédication de dimanche prochain !



