Attendre 1’intervention de
Dieu (Esaie 63.15-64.8)

Nous commencons aujourd’hui la période de 1'Avent, c’'est-a-
dire 1’attente de la venue du Seigneur. Dans cette période,
plusieurs attentes se superposent : a c6té des petits — et des
grands — qui attendent la féte avec plus ou moins
d’'excitation, voire avec un calendrier spécial, nous nous
souvenons des jours qui ont précédé la naissance de Jésus le
Messie, de ces derniers jours avant l’accomplissement de la
promesse divine d’envoyer un sauveur pour le monde. Pour nous
qui vivons apreés la naissance de Jésus, ce temps d’avent revét
deux autres aspects : nous attendons le retour du Seigneur,
selon sa promesse de revenir pour instaurer son regne de paix,
mais c’est aussi un temps privilégié pour dire notre besoin de
Dieu des maintenant, notre désir de le retrouver, de
1’écouter, de le voir a l’'euvre dans notre vie, aujourd'hui —
un besoin permanent que cette période d'attente nous permet
d’'exprimer de manieére particuliere. Pour ouvrir donc ces
semaines oU nous essaierons de nous tourner plus
particulierement vers le Seigneur, je vous propose de méditer
ensemble un texte du prophéte Esaie qui demande avec force
l’intervention de Dieu.

Lecture Es 63.15-64.8

Esaie prononce cette priere, cette supplication, au nom du
peuple en détresse. Dans la premiere moitié de son livre, le
prophéete annonce au peuple juif comment Dieu va agir envers
eux : a cause de 1'infidélité et de l'injustice du peuple,
Dieu va leur Oter leurs privileges, leur pays, et les livrer
aux mains des ennemis voisins. Dans la deuxieme partie du
livre, Esaie s'’adresse au peuple exilé pour lui adresser des
paroles d’encouragement, pour lui rappeler la bonté de Dieu,
juste et saint, certes, mais aussi compatissant. Nous sommes a
ce moment-la, ou Esaie évoque la détresse du peuple puni,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/03/attendre-lintervention-de-dieu-esaie-63-15-64-8/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/03/attendre-lintervention-de-dieu-esaie-63-15-64-8/

dépouillé, dispersé, esclave de maitres étrangers, et adresse
en leur nom une supplication a Dieu. Dans cette priere pour
que Dieu intervienne en faveur de son peuple, nous trouvons
trois caractéristiques qui colorent notre propre attente et
qui forment une sorte de passerelle entre ce peuple exilé et
nous.

1) La douleur de 1l’attente

En relisant ce texte cette semaine, j’'ai été choquée par le
ton de la priére. J'ai eu l'impression d’entendre quelqu’un a
vif, presque écorché. Le prophete exprime la douleur extréme
d’un peuple qui se sent abandonné. Déporté en exil de 1’autre
coté du désert, a Babylone, le peuple a tout perdu : sa
souveraineté, sa terre, et méme son Dieu, pourrait-on dire. En
effet, le Temple de Jérusalem, lieu de rencontre avec Dieu, a
été détruit (18b Nos ennemis ont écrasé ton lieu saint). Le
peuple se retrouve completement démuni, 1livré au mépris et a
la domination paienne, sans avoir de grandes perspectives pour
l’avenir.

Le prophete exprime avec vigueur, au nom de ses compatriotes,
l'expérience de 1l’absence de Dieu, comme si Dieu s'était
retiré de leur vie, de leur peuple.

15 Ou est ton brdlant amour pour nous ? Ou est ta puissance ?
Nous ne sentons plus ta tendresse et ta bonté pour nous.

6b tu ne veux plus nous voir

et tu nous as abandonnés au pouvoir de nos fautes.

Dieu leur a tourné le dos, il les a laissés a leur triste
sort. Cette absence, le peuple la ressent cruellement pendant
1l'exil, mais c’'est une expérience que nous avons aussi
parfois. Dans la souffrance, la solitude, la difficulté, nous
avons l’'impression que Dieu lui-méme nous abandonne. A
l’épreuve s’ajoute 1’absence de Dieu, son silence



indéchiffrable, et c’est parfois le plus insupportable : se
demander ou est passé Dieu, pourquoi il nous laisse seuls.

Face a la distance de Dieu, le prophete constate et dit sa
tristesse, mais il va plus loin et n’hésite pas a interpeller
Dieu avec un ton presque vindicatif.

17a : SEIGNEUR, tu nous a laissés nous perdre loin de ton
chemin,

tu as laissé nos ceurs se fermer et refuser de te respecter.
Pourquoi donc ?

Clairement, a ce moment-la, le peuple est puni par Dieu lors
de l’exil : deés le début de son alliance avec Israél, Dieu les
prévenus que s’'ils ne respectaient pas les termes de
l’alliance, Dieu leur retirerait ce qu’il leur a donné, a
savoir la liberté, un pays, et une relation privilégiée avec
lui, il les livrerait au chemin qu’ils auraient choisi. Mais
méme dans cette situation qui résulte de la culpabilité du
peuple, et qui est juste, Esaie interpelle Dieu et demande a
Dieu de tempérer sa colere : Ne sois pas trop en colere,
SEIGNEUR (8a). Comme un enfant qui aurait fait une bétise
malgré les interdictions répétées et serait mis au coin, mais
qui ne cesserait de se retourner pour demander : mais combien
de temps encore ? La priere frélerait presque l’'insolence !
Ces questions soulignent, a mon sens, combien 1’absence de
Dieu est terrible a supporter.

2) Humilité et repentance de
celui qui attend

Si Esaie interpelle Dieu et souligne que c’'est Dieu qui a
toutes les clefs en main, il ne l'accuse pas d’étre injuste,
bien au contraire. Tout en exprimant la douleur face a
l’absence de Dieu et le besoin ardent que Dieu mette un terme
a sa punition, le prophete reconnait la responsabilité d’un



peuple qui s’'est détourné de Dieu et qui n’'a finalement que ce
qu’il mérite. I1 reste lucide et juste, conscient que le
peuple d’'Israél a vécu trop longtemps dans l’incrédulité

Depuis longtemps, c’'est comme si tu n’étais plus notre roi,
comme si nous ne portions plus ton nom. (19a) Personne ne fait
plus appel a toi, personne ne se réveille pour s'attacher a
toi. (6a)

Le peuple a vécu comme un peuple paien, sans foi ni loi, sans
donner a Dieu la place de roi, sans 1'écouter, sans lui obéir.
Ils ont vécu la plupart du temps comme s’ils ne connaissaient
pas Dieu. Du coup l'exil parait presque logique : « vous
faites comme si je n’'existais pas et que je ne vous avais pas
tout donné, alors je vais me rendre absent et vous retirer les
biens pour lesquels vous n’avez aucune gratitude ».

Le prophete en est conscient, et il ne remet pas en cause le
juste jugement de Dieu. Il reconnait méme 1’injustice du
peuple qui invalide tout, une injustice sociale, religieuse,
politique, qui recouvre tout ce que le peuple pourrait faire
d’un voile de pourriture.

Nous sommes tous comme des gens impurs, et nos meilleures
actions

sont aussi dégoltantes qu’un linge taché de sang.

Nos fautes nous rendent semblables a des feuilles mortes
emportées par le vent. (5)

Ce qui fait le paradoxe de cette priere, c’'est que le peuple
mérite pleinement sa peine et n’'a droit a aucun allegement, a
aucun recours, tant il est coupable, mais le prophete
s'adresse quand méme a Dieu pour lui demander de faire grace.
I1 demande a Dieu de revenir, de voir, d’intervenir :

SEIGNEUR, regarde du haut du ciel, le lieu saint et magnifique
ou tu habites, vois ce qui nous arrive. (15a) Reviens (17b)



Ah ! si tu déchirais le ciel et si tu descendais ! (19b)

Ne sois pas trop en colere, SEIGNEUR. Ne te souviens pas pour
toujours de nos fautes.

Regarde, nous t'en prions, nous sommes tous ton peuple. (8)

Tout en étant lucide sur l1'état spirituel du peuple, et sur sa
culpabilité, le prophete ne cesse d’avoir recours a Dieu, de
lui demander de mettre un terme a la peine.

Dans cette priere, nous trouvons la repentance et 1’'humilité
de celui qui se sait indigne devant Dieu, qui n’invoque aucun
droit, aucun mérite, tant il est lucide sur sa responsabilité.
Toutefois, cette repentance ne s'’exprime pas dans les termes
habituels : le prophete ne reste pas passif, silencieusement
résigné a son sort, mais il supplie tant et plus le Dieu tout-
puissant de prendre pitié.

3) L’appel a Dieu le Pere, seul
sauveur

Quelles sont les raisons pour demander la clémence de Dieu
tout en se sachant indignes de la demander ?

Esaie remonte a la premiere alliance de Dieu avec ce qui
allait devenir le peuple d’Israél : l’'alliance avec Abraham,
pere d'Isaac et de Jacob qui donne son nom — Israél — au
peuple que Dieu délivre pres de 500 ans plus tard ! Esaie
rappelle a Dieu qu’'il s’'est engagé : le jour ou il a appelé
Abraham (qui n’avait rien demandé) et qu’il a mis en marche
son projet de bénir cet homme stérile pour que naisse de lui
un peuple qui serait béni de Dieu, Dieu s'’est engagé. Dieu est
le Pere, 1’initiateur du peuple, celui qui a tout commencé, ce
qui revient plusieurs fois dans le texte.

Mais toi, SEIGNEUR, tu es notre pere, « notre libérateur »,
voila ton nom depuis toujours. (16)



Nous sommes l’argile, et tu es le potier. Tes mains nous ont
tous formés. (7)

Esaie confronte donc Dieu a ses propres projets, a ses propres
engagements : pourquoi nous avoir fait naitre si tu nous
abandonnes maintenant ? La raison pour demander grace, c’est
la fidélité de Dieu a lui-méme, a ses décisions, malgré les
ratés et les fautes du peuple : Dieu s'’est engagé, et parce
gue c’'est lui qui a conclu le contrat, il ne peut pas
l'annuler sans se renier lui-méme.

Esaie évoque ainsi les engagements de Dieu, mais aussi les
délivrances passées : en demandant a ce que Dieu descende du
ciel et déchire el ciel, qu’il fasse trembler les montagnes et
les peuples, Esaie rappelle la sortie d’'Egypte, les cuvres
étonnantes que Dieu a accomplies pour sauver le peuple de
l’esclavage (les plaies d'Egypte, la traversée de la mer)
ainsi que ce moment extraordinaire ou Dieu s'’est révélé au
peuple sur la montagne du Sinai, dans le tonnerre et le feu.
Dieu est capable d’intervenir, le passé en est la preuve.

Enfin, Esaie rappelle a Dieu son identité

Aucun autre dieu que toi n’agit de cette facon pour ceux qui
ont confiance en lui.

Non, personne n’en a jamais entendu parler, personne ne l’a
jamais appris,

aucun @il ne 1'a jamais vu.

4Tu viens a la rencontre de ceux qui pratiquent la justice
avec joie,

qul se souviennent de toi pour suivre ton chemin. (3-4a)

Dieu se tourne vers ceux qui se tournent vers lui, il répond a
celui qui appelle, il ouvre a celui qui frappe : il est
compatissant, prét a écouter, prét a répondre, d’abord a celui
qui pratique la justice, mais Esaie ose espérer que la



compassion de Dieu atteindra aussi celui qui est injuste, qui
le reconnait et qui souhaite trouver la justice, qui souhaite
revenir sans trop savoir comment sur le bon chemin.

Conclusion

Dans cette période de 1’'Avent, nous ne sommes pas en exil,
nous ne sommes pas tous éprouvés ou punis. En rappelant
l'horreur de 1’absence de Dieu, cette priere nous invite a
rechercher avec ardeur, a mettre toute notre énergie a appeler
Dieu dans notre vie. Elle nous rappelle que l’amour de Dieu
n'est pas un dd, pour nous qui sommes faibles et bien souvent
injustes aux yeux de Dieu. Pourtant, l'espoir demeure, a cause
de 1'identité de Dieu : il est celui qui bénit, celui qui
délivre, celui qui aime, celui qui intervient. Dieu est juste
et compatissant, et parce qu’'il est fidele a lui-méme et a son
amour pour nous, nous avons toujours une porte d’entrée, un
acces a Dieu. Sa compassion, Dieu l’a manifestée d’une maniere
étonnante, inouie, en envoyant son propre fils mourir sur 1la
croix pour nous sauver de notre injustice. C’est un fait. Quel
que soit le point ou nous sommes, quelle que soit notre
responsabilité pour notre situation, si nous invoquons le
Seigneur et si nous faisons appel a sa miséricorde, Dieu nous
répondra parce qu’'il s’est engagé envers nous en Jésus-Christ,
par amour, par pure grace. Approchons-nous donc de lui avec
humilité et confiance !

« C'est a mol1 que vous l’avez
fait ! »


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/23/cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/23/cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/

Lecture biblique : Matthieu
25.31-46

Je ne sais pas vous, mais moi, quand je lis ce texte, je suis
mal a l'aise.. J'ai 1l'impression qu’il me dit que je n’en fait
pas assez pour aider, accueillir, visiter ceux qui ont besoin
de moi ! Le malaise est légitime : on ne peut jamais avoir la
conscience tranquille face a la misere qui nous entoure, au
pres comme au loin.

De plus, il y a un autre malaise, dans l'histoire elle-méme.
Tout le monde est étonné par ce que dit Jésus. Autant ceux qui
recoivent des éloges que ceux qui recoivent des reproches.
Tous disent : « Ah bon ? Mais on ne t’'a pas vu ! » Si les
premiers s’'en réjouissent, les seconds s’'en mordent les
doigts..

Souvent, 1les paroles de Jésus nous dérangent, nous
interpellent ou nous bousculent. Mais ce n’est jamais juste
pour nous mettre mal a l'aise. Il y a toujours une intention
positive, pour nous faire progresser, nous faire avancer avec
le Seigneur. Alors, comment faire, ici, pour aller au-dela du

malaise ?

Discerner Jésus dans notre quotidien

Jésus parle de son retour et du grand jugement qui lui est
associé. Bien-sir qu’il s’agit d’'un événement futur, décrit de
facon imagée avec un roi qui siege sur son trdéne et qui fait
le tri entre des brebis et des boucs. Mais la facon dont Jésus
en parle, et en particulier la chute de l’histoire, nous


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/11/Brebis-boucs-Appolinaire-le-Neuf-Ravenne.jpg

invite moins a porter notre regard sur 1l’avenir qu’a changer
notre regard sur le présent.

Dans ce sens, Jésus et bien dans le prolongement des prophetes
qui l’'ont précédé. Avant de nous révéler 1'avenir, les
prophéties bibliques nous interpellent sur notre comportement
présent.

Or, la grande surprise, pour tous les protagonistes de cette
histoire, c’est la révélation que Jésus était la ou ils ne
l’avaient pas vu.. et peut-étre la ou ils ne l’attendaient
pas ! Car si Jésus, au jour du Jugement, apparalt glorieux tel
un roi sur son trone, aujourd’hui il est avec les plus petits,
ceux qu’on remarque a peine ou qu’'on préfere ignorer. Il les
appelle méme ses freres !

Aujourd’hui, Jésus est frere de ceux qui souffrent, de ceux
qui ont faim et soif, des étrangers, des démunis, des malades
et des prisonniers. Il est frere des réfugiés qui fuient 1la
guerre ou la persécution dans leur pays. Il est frere des
immigrés qui se retrouvent en centres de rétention. Il est
frere des SDF qui dorment dans nos rues. Il est frere des
personnes agées dans les maisons de retraite qui ne recoivent
jamais de visite.

Lui-méme est né dans une étable parce qu’il n'y avait pas de
place pour 1l'accueillir, il a été ignoré, rejeté par les
siens. Il a été prisonnier, nu et abandonné. Il est mort,
crucifié, condamné alors qu’il était innocent. Aujourd’'hui, il
est frere des petits, ceux qu’on remarque a peine ou qu’on
préfere ignorer.

Voila ou nous devons chercher Jésus-Christ aujourd’hui.. Dans
ces « petits » qui nous entourent et ont besoin de nous.

On est loin d’'un discours triomphaliste pour rencontrer Jésus
dans l'effervescence d’une louange dynamique, dans la ferveur
d’'une prédication éloquente ou dans 1le zele d'une
évangélisation passionnée.



Je ne dis pas, évidemment, que la louange, la prédication et
L’évangélisation n’ont pas d’importance, ni méme que ce ne
soit pas des lieux ou trouver le Christ aujourd’hui. Je dis
simplement, a la suite de notre texte, que Jésus nous attend
aussi ailleurs. Dans des lieux et des postures bien plus
modestes.

Valoriser nos actes de générosité

Une autre facon de voir dans ce texte une interpellation de
notre présent, c’est de souligner que les paroles de Jésus
révelent la véritable nature, et les motivations, des actes
des uns et des autres. Et du coup, ces paroles n'ont pas la
méme saveur pour les uns ou pour les autres.

Une saveur insoupconnée

Elles ont une saveur insoupconnée pour les premiers. Une sorte
d'effet rétroactif. Ce qu’'ils ont fait gratuitement,
simplement, sans arriere pensée et avec pour seule motivation
la bonté, la solidarité, la fraternité, avait en réalité une
portée bien plus grande, qu’ils ne soupcgonnaient pas. Ce
qu’ils ont fait a ces « petits », c’est a Jésus qu’'ils l'ont
fait !

C’est finalement une facon de valoriser les simples actes de
générosité et de partage du quotidien. Ils ont de la valeur.
Nos actes les plus modestes peuvent avoir une valeur bien
supérieure a ce que nous imaginons.

On est bien dans 1l’esprit de 1'Evangile : le Royaume de Dieu
se manifeste souvent dans de petites choses, dans la
simplicité et 1'humilité.

Un golt amer

Mais les paroles de Jésus ont un golt amer pour les seconds.
Ils sont surpris, eux aussi, mais négativement. Dans ses



reproches, Jésus ne vise pas seulement les insensibles
égocentriques qui ne pensent qu’a leur pomme. Ceux-la,
évidemment, sont concernés au premier chef.

On peut considérer que les seconds ont pu visiter des malades
et aider des nécessiteux. Mais peut-étre en faisant le tri, en
choisissant ceux qui méritaient leur compassion.. Un détail du
texte me parait significatif. Il y a une petite différence
entre le verset 40 et le verset 45. Au verset, 40, Jésus parle
de « 1'un de mes freres, 1’un de ces petits ». Au verset 45,
Jésus dit seulement « 1'un de ces petits », il ne les nomme
plus « ses freres ». Pourtant, ce sont bien les mémes
personnes qui sont désignées. Il y a peut-étre 1la un indice
que la générosité des seconds était sélective. Ils ont bien
aidé, mais seulement ceux qu’ils considéraient comme les
freres de Jésus. Des nécessiteux qui méritaient leur aide, ou
des aides dont ils pourraient finalement retirer quelque
chose, ne serait-ce qu’une bonne conscience..

En un mot, les paroles de Jésus ici doivent interpeller nos
motivations a faire le bien. Une générosité intéressée finira
toujours par laisser un golt amer. Une générosité simple et
naturelle, sans arriere-pensée, finira toujours par nous
réserver de bonnes surprises.

Conclusion

Le malaise a-t-il été dissipé ? En partie seulement, peut-
étre.. Et c’est bien qu’il en soit ainsi ! Car ce texte doit
garder sa force d’'interpellation. Il n’est pas la pour nous
caresser dans le sens du poil et nous donner bonne conscience.
Mais il n’est pas la non plus simplement pour nous faire peur
et nous mettre la pression.

I1T nous invite, aujourd’'hui, a discerner le Christ la ou on
l’attendrait pas forcément. Auprés des humbles, des petits,
des nécessiteux.



Il y a bien un mise en garde contre une charité intéressée,
une bonté qui cache des motifs bien égoistes. Dans ce cas, les
paroles de Jésus doivent garder leur saveur amere..

Mais il y a aussi une promesse pour les actes de bonté du
quotidien, simples et naturels. Sans arriere-pensée. C'est
dans ces petites choses que le Christ nous donne rendez-vous.
C’'est la que nous pouvons le rencontrer.

L’'étrange veu de Jephté (Jg
11.29-40)

Je vous invite ce matin a ouvrir la Parole de Dieu dans le
livre des Juges, livre qui est proposé a la lecture en ce
moment par le guide de lecture de la Bible. Les juges se
situent dans les siecles entre Moise et le roi David. Apres
1’exode, le peuple d'Israél, libéré d’'Egypte, atteint le pays
promis par Dieu et s’y installe. Seulement, les peuples paiens
qui habitent ce pays oppriment régulierement Israél, et Dieu
appelle des libérateurs, que la Bible nomme « juges », pour
délivrer son peuple de cette oppression. Le texte que je vous
propose de méditer ce matin est un épisode de Jephté, un des
derniers juges : c'est peut-étre le texte le plus troublant,
choquant méme. Lisons dans le livre des Juges, 11.29-40.
Lecture

Ce texte est étonnant : nous avons affaire a un des rares cas
de sacrifice humain dans la Bible. Le sacrifice est la mise en
cuvre d’un veu au Seigneur qui semble garantir la victoire.
L'épisode s’appesantit sur le drame, sur la tragédie, et on a
l'impression que l’auteur insiste sur le fait que la fille de
Jephté était fille unique, vierge, et pourrait-on dire


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/20/letrange-voeu-de-jephte-jg-11-29-40/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/11/20/letrange-voeu-de-jephte-jg-11-29-40/

innocente. Pour 1le croyant, cette situation quasiment
inacceptable est empirée par 1’'absence de tout commentaire ou
remarque. Est-ce que Jephté a eu raison ? pourquoi Dieu l'a-t-
il fait gagner s’il savait que la fille serait sacrifiée 7

1) Jephté : 1le 1libérateur
victorieux

Pour bien comprendre ce texte, je pense qu’il faut d’abord se
rappeler la dynamique du livre des juges. Apres leur
installation dans le pays promis, Canaan, les Israélites se
retrouvent a cohabiter avec les peuples autochtones, qui sont
paiens : ils croient en plusieurs dieux et pratiquent des
rites abominables aux yeux de Dieu. Or, le peuple d’'Israel
commence a se laisser influencer par ses voisins, et se
détourne de Dieu — Dieu qui les a quand méme 1libérés d’Egypte
et leur a donné un pays a habiter ! — Israél se détourne de la
loi, qui exprime la volonté de Dieu, et adopte les pratiques
et les croyances paiennes. Devant cette rébellion, Dieu arréte
de les protéger des attaques militaires, et Israél est battu
par un peuple pailen. Quand l’oppression devient insupportable,
le peuple crie a Dieu et demande son aide : Dieu écoute et
envoie un libérateur, un « juge ». Celui-ci triomphe sur les
ennemis, libere Israél et pendant quelques décennies, le
peuple revient vers Dieu. Le probleme, c’est qu’a chaque fois,
ca recommence, et un cercle vicieux s’installe : le peuple se
détourne, il est opprimé, il se plaint a Dieu, Dieu envoie un
libérateur, il y a la paix quelques années, puis Israél se
détourne a nouveau, est opprimé etc. etc.

L'’histoire de Jephté commence au début du chap.ll et décrit
comment Jephté devient un libérateur, un chef militaire pour
les tribus du NE, Manassé et Galaad. Ces deux tribus sont
opprimées par leurs voisins, les Ammonites. Notre texte arrive
a la fin du cycle, au moment ou Jephté va affronter les
Ammonites et libérer Israél. Souvent, avant la victoire



militaire, les libérateurs choisis recoivent une puissance
particuliere qui vient de Dieu, et qui leur assure la
réussite. Ici, c’est au v.29

* Alors le souffle du Seigneur fut sur Jephté.

Cela montre que Jephté est bien un juge soutenu par Dieu.
Jephté gagne donc 1la bataille sur vingt villes,
essentiellement a la frontiere entre les tribus d’Israél et le
pays d’Ammon. [pause] Le fait que Dieu lui-méme guide Jephté
et lui livre ses ennemis confirme la présence de 1'Esprit de
Dieu. Cette victoire militaire, permise par Dieu, marque donc,
normalement, la fin du cycle habituel dans le livre des juges,
puisqu’Israél est maintenant délivré.

Pourtant vous avez remarqué que notre histoire rebondit, qu’il
y a comme un décrochage par rapport au schéma attendu. En
fait, la victoire militaire, qui devrait étre le point final a
notre récit, relance le suspense et crée un nouveau probleme
Jephté va-t-il accomplir son veu ? C’est ce probleme qui
attire maintenant notre attention.

2) Le sacrifice humain : un
scandale

Voici le veu que Jephté a fait avant de commencer 1la
bataille

Jephté fit un veu au Seigneur; il dit : Si vraiment tu me

livres les Ammonites, *' quiconque sortira des portes de ma

maison a ma rencontre, lorsque je reviendrai sera pour le
Seigneur, et je l'offrirai en sacrifice.

Or, quand Jephté revient, c’est sa fille qui sort en premier.
Le veu est accompli : la fille de Jephté est sacrifiée v.39

Au bout des deux mois, elle revint vers son pere, et il



s’acquitta sur elle du veu qu’il avait fait

On ne peut pas éviter le cO6té scandaleux de cette histoire.
C'est quand méme un sacrifice humain ! Dans 1la Bible ! La mort
d’une jeune fille innocente tuée par les mains de son peéere !
Et personne ne semble s’y opposer, ni le peuple, ni Dieu, ni
méme 1’auteur du texte qui ne fait aucun commentaire, comme si
tout était normal. Ce silence ne doit pas nous égarer
précédemment, dans le désert, quand Dieu a dicté a Israél la
loi, Dieu a formellement interdit tout sacrifice humain, et
surtout celui des enfants ! Dieu déteste ces sacrifices au
point que plus tard, par la bouche du prophéete Jérémie, il
menace Israél de les déporter justement parce qu’ils ont fait
des sacrifices d’enfants, comme dans la religion paienne.

Petite parenthese : L’épisode du sacrifice d’Isaac vous est
peut-étre venu a l'’esprit. C’est vrai qu’il y a quelques
ressemblances. Cependant, la différence avec Abraham, c'’est
que Dieu lui avait demandé de sacrifier son fils unique,
Isaac, et au moment fatal, Dieu 1’'a remplacé par un bélier.
Dieu n’'a jamais prévu qu’Isaac soit tué, mais il voulait entre
autres tester la foi d’Abraham et sa reconnaissance : Abraham
était-il capable d’avoir confiance et de rendre a Dieu ce que
Dieu lui avait donné ?

Jamais Dieu ne demande de sacrifier un étre humain : ce sont
des pratiques paiennes, perverties, éloignées de la volonté du
Dieu vivant. La, Jephté propose presque naturellement d’offrir
quelqu’un en sacrifice, comme si c’était normal, et méme ce
qu’il pouvait offrir de mieux. Il ne promettait pas n’importe
qui : il faut se rappeler qu’au retour du guerrier vainqueur,
ce n'était ni la cuisiniere ni le gardien de beufs qui venait
l'accueillir, mais ses proches : sa femme, sa mere, ses
filles.. Jephté savait donc, quelque part, que son veu allait
toucher ggn qui lui était cher !

Alors pourquoi ce veu qui ne peut que déplaire a Dieu ? Je
crois que le libérateur d’'Israél était plus influencé par le



monde palen qu’'il ne le pensait.. il ignorait la loi, et
pensait honorer Dieu avec des pratiques abominables ! il
prenait le Dieu vivant, Yhwh, pour un dieu paien ! c’est comme
si nous, chrétiens, nous dansions autour d’un totem pour
honorer Dieu ou, plus occidental, que nous laissions la loi du
plus fort 1’emporter dans les relations fraternelles, que le
plus important dans 1’église c’est 1'argent ou le pouvoir..

Cette confusion entre les valeurs ambiantes et ce que Dieu
demande nous concerne tout autant que Jephté ! Nous sommes
inévitablement influencés par notre culture, et ce texte
attire notre attention sur le danger d’appeler bien ce qui est
mal. C’est en consultant, en méditant, en cherchant a
comprendre la volonté de Dieu que nous connaitrons ce qui est
bien et que nous saurons de faire le tri.

Revenons a Jephté : il a fait son veu, vaincu les ennemis, et
rentre. Quand sa fille sort, le temps s'’arréte ! La victoire
se transforme en deuil ! C’est d’'autant plus affreux que
Jephté n'a pas d’'autre enfant, ce que le texte met en valeur
sa famille s’éteindrait toute entiere avec la mort de sa fille
vierge. Un dilemme se présente : accomplir ou pas le veu !
Jephté trahira soit Dieu soit sa propre chair. Jephté choisit
de tenir sa promesse, et accomplit son veu, ce qui semble étre
a son honneur, puisqu’il a mis Dieu au premier plan. Apres
tout, les veux dans la Bible ne peuvent quasiment jamais étre
annulés. D’ailleurs, vous voyez que la fille de Jephté se
soumet courageusement a son destin, justement parce que le veu
est impératif : il ne 1lui vient pas a l'esprit qu’on puisse
reprendre la parole donnée ! On ne se parjure pas devant Dieu.
Jephté semble donc faire le bon choix.

Mais, il y a un mais. Les sacrifices humains déplaisent a
Dieu : en réalité c’est un autre dilemme qui se pose : faut-il
respecter 1’'’engagement, le veu, ou l’'interdiction de
sacrifices humains ? Il me semble que le cas de Jephté nous
présente un probleme de discernement, de sagesse. Toute la loi
est bonne et reflete la volonté de Dieu : rien dans la loi ne



doit étre transgressé. C(Cependant, dans une situation
compliquée avec des conflits d’'intéréts, nous sommes appelés a
discerner les priorités. Ce n'est pas pour rien que les 10
commandements sont a part du reste de la loi, ce n'est pas
pour rien que Jésus affirme que le commandement le plus
important, c’est aimer Dieu, et son prochain. L'essentiel se
distingue du secondaire, et tout n’est pas au méme niveau.
Bien s(r, il ne faut pas négliger les détails pour autant,
mais 1l est bon, dans une situation difficile, de se demander
quelle est la priorité. Dans un conflit au travail ou en
famille : faut-il avoir raison, avoir le dernier mot, quitte a
blesser l'autre ou a mettre en péril notre relation ? pareil
dans un conflit d’église : est-ce que je dois marquer des
points dans le débat, OU chercher le mieux pour 1’autre et
pour moi ? Parfois se posent des problemes éthiques
admettons qu’un nouveau venu arrive, mais que ce soit un
dealer par exemple, devrions-nous le rejeter au nom de son
péché ou 1’accueillir et essayer de 1’aider a cheminer ? Quand
Paul nous exhorte, en 1 Co 13, a mettre l’amour au premier
plan de notre vie, je crois qu’il nous montre lui aussi qu’il
y a des priorités dans la volonté de Dieu. I1 me semble qu’ici
Jephté a respecté la charte du veu, c’était bien, mais il a
transgressé le ceur de la loi en sacrifiant sa fille. Il s’est
trompé de priorité.

3) Le veeu : un marchandage

J'aimerais encore méditer avec vous sur une des arétes du
récit. Cette histoire nous interpelle sur le plan moral : elle
nous avertit du danger de confondre les valeurs du monde avec
celles de Dieu, et elle nous encourage a mieux connaitre Dieu
et ce qu'il aime pour prendre les meilleures décisions. Mais
cette histoire nous enseigne aussi sur le plan spirituel, sur
le plan de notre relation avec Dieu. L’auteur attire notre
attention sur le veu en lui-méme : v.39, a la conclusion de
1l'histoire, ce n’est pas le sacrifice, mais le veu accompli



qui est mis au 1°° plan. Le veu lui-méme nous interpelle.
Jephté, juste avant la bataille, a rassemblé ses troupes, et
il est devant la zone de combat. Il prend peur, ou alors il
doute, et pour se rassurer, il fait un veu. C’'est la premiere
fois depuis qu’il a été présenté dans la Bible qu’il s’adresse
directement a Dieu. Par ce veu, il cherche une garantie
supplémentaire pour gagner. Pourtant, nous, nous savons que
L'Esprit est sur lui, et que victoire il y aura : Jephté est
sur les bons rails pour réussir sa mission. Cependant il
doute, d’un doute universel : vais-je y arriver ? que me
réserve 1l'avenir ? Comment me sortir de mes probléemes ? Est-ce
que Dieu est la au moins, quand ma vie est en jeu ?

Alors ce veu tente de rajouter une garantie. Et on peut y voir
une maniere un peu perverse de manipuler Dieu, de négocier
avec lui. Vous voyez, Dieu n’'a pas besoin de sacrifices, il
n'a pas besoin de nos prieres, de je(ne ou d’argent. Nous ne
pouvons rien lui offrir dont il ait besoin ! Pas de troc avec
lui, pas de marchandage ! Si Dieu nous bénit, c’est par amour,
et non par intérét ! La signification de la grace divine,
c’'est justement que son amour est gratuit : nous ne le
méritons, nous ne 1’achetons pas ! Attention, Dieu accepte
avec plaisir l’expression de notre amour, de notre service, de
notre obéissance mais comme un remerciement et pas comme un
paiement ou un pot-de-vin !

Sachant cela, pourquoi marchander avec Dieu ? Par désir de
garantie mais aussi par désir de maitriser l'avenir. Submergé
par l'anxiété dans une situation qui met en jeu sa vie, Jephté
ne choisit pas la confiance en un Dieu tout-puissant, fidele
et bienveillant, mais au contraire il essale de faire entrer
Dieu dans son jeu, d’en faire un atout, un joker. Et en
faisant ca, il perd tout : sa fille, l'’espoir d’'une famille.
Ca va rarement aussi loin pour nous, je l’espere en tout cas,
mais quand nous choisissons de devenir les maitres a la place
de Dieu et de le tordre pour le faire entrer dans nos plans,
guand nous choisissons de traiter Dieu comme un outil, comme



un génie dans sa lampe, eh bien nous nous privons d’une
relation vivante avec lui, nous 1’empéchons de nous
transformer profondément, de nous libérer du mal.

Dieu est un Dieu qui délivre, et non pas un tyran
choisissons, par la foi, de le suivre sur ce chemin de vie.

Je vous invite ce matin a ouvrir la Parole de Dieu dans le
livre des Juges, livre qui est proposé a la lecture en ce
moment par le guide de lecture de la Bible. Les juges se
situent dans les siecles entre Moise et le roi David, pour
simplifier. Apres 1’exode, 1le peuple d’'Israél, 1libéré
d’'Egypte, atteint le pays promis par Dieu et s’y installe.
Seulement, les peuples palens qui habitent ce pays oppriment
régulierement Israél, et Dieu appelle des libérateurs, que la
Bible nomme « juges », pour délivrer son peuple de cette
oppression. Le texte que je vous propose de méditer ce matin
est un épisode de Jephté, un des derniers juges : c'est peut-
étre le texte le plus troublant, choquant méme. Lisons dans le
livre des Juges, 11.29-40. Lecture

Ce texte est étonnant : nous avons affaire a un des rares cas
de sacrifice humain dans la Bible. Le sacrifice est la mise en
cuvre d’un veu au Seigneur qui semble garantir la victoire.
L'épisode s’appesantit sur le drame, sur la tragédie, et on a
1l'impression que l’auteur insiste sur le fait que la fille de
Jephté était fille unique, vierge, et pourrait-on dire
innocente. Pour 1le croyant, cette situation quasiment
inacceptable est empirée par 1’'absence de tout commentaire ou
remarque. Est-ce que Jephté a eu raison ? pourquoi Dieu l'a-t-
il fait gagner s’il savait que la fille serait sacrifiée ?

1) Jephté : 1le 1libérateur
victorieux

Pour bien comprendre ce texte, je pense qu’'il faut d’abord se
rappeler la dynamique du livre des juges. Apres leur



installation dans le pays promis, Canaan, les Israélites se
retrouvent a cohabiter avec les peuples autochtones, qui sont
paiens : ils croient en plusieurs dieux et pratiquent des
rites abominables aux yeux de Dieu. Or, le peuple d’'Israél
commence a se laisser influencer par ses voisins, et se
détourne de Dieu — Dieu qui les a quand méme 1libérés d’Egypte
et leur a donné un pays a habiter ! — Israél se détourne de la
loi, qui exprime la volonté de Dieu, et adopte les pratiques
et les croyances paiennes. Devant cette rébellion, Dieu arréte
de les protéger des attaques militaires, et Israél est battu
par un peuple paien. Quand l’oppression devient insupportable,
le peuple crie a Dieu et demande son aide : Dieu écoute et
envoie un libérateur, un « juge ». Celui-ci triomphe sur les
ennemis, 1libere Israél et pendant quelques décennies, le
peuple revient vers Dieu. Le probleme, c’est qu’a chaque fois,
ca recommence, et un cercle vicieux s’installe : le peuple se
détourne, il est opprimé, il se plaint a Dieu, Dieu envoie un
libérateur, il y a la paix quelques années, puis Israél se
détourne a nouveau, est opprimé etc. etc.

L'histoire de Jephté commence au début du chap.1ll et décrit
comment Jephté devient un libérateur, un chef militaire pour
les tribus du NE, Manassé et Galaad. Ces deux tribus sont
opprimées par leurs voisins, les Ammonites. Notre texte arrive
a la fin du cycle, au moment ou Jephté va affronter les
Ammonites et libérer Israél. Souvent, avant la victoire
militaire, les libérateurs choisis recoivent une puissance
particuliere qui vient de Dieu, et qui leur assure la
réussite. Ici, c’'est au v.29

*® Alors le souffle du Seigneur fut sur Jephté.

Cela montre que Jephté est bien un juge soutenu par Dieu.
Jephté gagne donc 1la bataille sur vingt villes,
essentiellement a la frontiere entre les tribus d’Israél et le
pays d’Ammon. [pause] Le fait que Dieu lui-méme guide Jephté
et lui livre ses ennemis confirme la présence de 1'Esprit de



Dieu. Cette victoire militaire, permise par Dieu, marque donc,
normalement, la fin du cycle habituel dans le livre des juges,
puisqu’Israél est maintenant délivré.

Pourtant vous avez remarqué que notre histoire rebondit, qu’il
y a comme un décrochage par rapport au schéma attendu. En
fait, la victoire militaire, qui devrait étre le point final a
notre récit, relance le suspense et crée un nouveau probleme
Jephté va-t-il accomplir son veu ? C’est ce probleme qui
attire maintenant notre attention.

2) Le sacrifice humain : un
scandale

Voici le veu que Jephté a fait avant de commencer 1la
bataille

Jephté fit un veu au Seigneur; il dit : Si vraiment tu me

livres les Ammonites, *' quiconque sortira des portes de ma

maison a ma rencontre, lorsque je reviendrai sera pour le
Seigneur, et je l'offrirai en sacrifice.

Or, quand Jephté revient, c’est sa fille qui sort en premier.
Le veu est accompli : la fille de Jephté est sacrifiée v.39

Au bout des deux mois, elle revint vers son pere, et il
s’acquitta sur elle du veu qu’'il avait fait

On ne peut pas éviter le c6té scandaleux de cette histoire.
C’est quand méme un sacrifice humain ! Dans la Bible ! La mort
d’une jeune fille innocente tuée par les mains de son pere !
Et personne ne semble s’y opposer, ni le peuple, ni Dieu, ni
méme l’auteur du texte qui ne fait aucun commentaire, comme si
tout était normal. [pause] Ce silence ne doit pas nous
égarer : précédemment, dans le désert, quand Dieu a dicté a
Israél la loi, Dieu a formellement interdit tout sacrifice
humain, et surtout celui des enfants ! Dieu déteste ces



sacrifices au point que plus tard, par la bouche du prophete
Jérémie, il menace Israél de les déporter justement parce
qu’ils ont fait des sacrifices d’enfants, comme dans la
religion palenne.

Petite parenthese : L’épisode du sacrifice d’Isaac vous est
peut-étre venu a l'’esprit. C’'est vrai qu’il y a quelques
ressemblances. Cependant, la différence avec Abraham, c'est
que Dieu lui avait demandé de sacrifier son fils unique,
Isaac, et au moment fatal, Dieu 1’a remplacé par un bélier.
Dieu n’'a jamais prévu qu’Isaac soit tué, mais il voulait entre
autres tester la foi d’Abraham et sa reconnaissance : Abraham
était-il capable d'avoir confiance et de rendre a Dieu ce que
Dieu lui avait donné ?

Jamais Dieu ne demande de sacrifier un étre humain : ce sont
des pratiques paiennes, perverties, éloignées de la volonté du
Dieu vivant. La, Jephté propose presque naturellement d’offrir
quelqu’un en sacrifice, comme si c’était normal, et méme ce
qgu’il pouvait offrir de mieux. Il ne promettait pas n’importe
qui : il faut se rappeler qu’au retour du guerrier vainqueur,
ce n'était ni la cuisiniere ni le gardien de beufs qui venait
l'accueillir, mais ses proches : sa femme, sa mere, ses
filles.. Jephté savait donc, quelque part, que son veu allait
toucher qgn qui lui était cher !

Alors pourquoi ce veu qui ne peut que déplaire a Dieu ? Je
crois que le libérateur d’'Israél était plus influencé par le
monde pailen qu’il ne le pensait.. il ignorait la loi, et
pensait honorer Dieu avec des pratiques abominables ! il
prenait le Dieu vivant, Yhwh, pour un dieu paien ! c’est comme
si nous, chrétiens, nous dansions autour d’un totem pour
honorer Dieu ou, plus occidental, que nous laissions la loi du
plus fort l'’emporter dans les relations fraternelles, que le
plus important dans 1’église c’est 1'argent ou le pouvoir..

Cette confusion entre les valeurs ambiantes et ce que Dieu
demande nous concerne tout autant que Jephté ! Nous sommes



inévitablement influencés par notre culture, et ce texte
attire notre attention sur le danger d’appeler bien ce qui est
mal. C’est en consultant, en méditant, en cherchant a
comprendre la volonté de Dieu que nous connaitrons ce qui est
bien et que nous saurons de faire le tri.

Revenons a Jephté : il a fait son veu, vaincu les ennemis, et
rentre. Quand sa fille sort, le temps s'’arréte ! La victoire
se transforme en deuil ! C’est d’'autant plus affreux que
Jephté n'a pas d’'autre enfant, ce que le texte met en valeur
sa famille s’éteindrait toute entiere avec la mort de sa fille
vierge. Un dilemme se présente : accomplir ou pas le veu !
Jephté trahira soit Dieu soit sa propre chair. Jephté choisit
de tenir sa promesse, et accomplit son veu, ce qui semble étre
a son honneur, puisqu’il a mis Dieu au premier plan. Apres
tout, les veux dans la Bible ne peuvent quasiment jamais étre
annulés. D’ailleurs, vous voyez que la fille de Jephté se
soumet courageusement a son destin, justement parce que le veu
est impératif : il ne lui vient pas a l'esprit qu’on puisse
reprendre la parole donnée ! On ne se parjure pas devant Dieu.
Jephté semble donc faire le bon choix.

Mais, il y a un mais. Les sacrifices humains déplaisent a
Dieu : en réalité c’est un autre dilemme qui se pose : faut-il
respecter 1’'engagement, le veu, ou Ll’'interdiction de
sacrifices humains ? Il me semble que le cas de Jephté nous
présente un probleme de discernement, de sagesse. Toute la loi
est bonne et reflete la volonté de Dieu : rien dans la loi ne
doit étre transgressé. Cependant, dans une situation
compliquée avec des conflits d’'intéréts, nous sommes appelés a
discerner les priorités. Ce n'est pas pour rien que les 10
commandements sont a part du reste de la loi, ce n'est pas
pour rien que Jésus affirme que le commandement le plus
important, c’est aimer Dieu, et son prochain. L’essentiel se
distingue du secondaire, et tout n’est pas au méme niveau.
Bien sdr, il ne faut pas négliger les détails pour autant,
mais il est bon, dans une situation difficile, de se demander



quelle est la priorité. Dans un conflit au travail ou en
famille : faut-il avoir raison, avoir le dernier mot, quitte a
blesser l’autre ou a mettre en péril notre relation ? pareil
dans un conflit d’église : est-ce que je dois marquer des
points dans le débat, OU chercher le mieux pour 1l’autre et
pour moi ? Parfois se posent des problemes éthiques
admettons qu’un nouveau venu arrive, malis que ce soit un
dealer par exemple, devrions-nous le rejeter au nom de son
péché ou 1’accueillir et essayer de l'aider a cheminer ? Quand
Paul nous exhorte, en 1 Co 13, a mettre l’amour au premier
plan de notre vie, je crois qu’il nous montre lui aussi qu’il
y a des priorités dans la volonté de Dieu. I1 me semble qu’ici
Jephté a respecté la charte du veu, c’'était bien, mais il a
transgressé le ceur de la loi en sacrifiant sa fille. Il s'est
trompé de priorité.

3) Le veeu : un marchandage

J'aimerais encore méditer avec vous sur une des arétes du
récit. Cette histoire nous interpelle sur le plan moral : elle
nous avertit du danger de confondre les valeurs du monde avec
celles de Dieu, et elle nous encourage a mieux connaitre Dieu
et ce qu'il aime pour prendre les meilleures décisions. Mais
cette histoire nous enseigne aussi sur le plan spirituel, sur
le plan de notre relation avec Dieu. L’'auteur attire notre
attention sur le veu en lui-méme : v.39, a la conclusion de
l'histoire, ce n'est pas le sacrifice, mais le veu accompli

qui est mis au 1°° plan. Le veu lui-méme nous interpelle.
Jephté, juste avant la bataille, a rassemblé ses troupes, et
il est devant la zone de combat. Il prend peur, ou alors il
doute, et pour se rassurer, il fait un veu. C’'est la premiere
fois depuis qu’il a été présenté dans la Bible qu’il s’adresse
directement a Dieu. Par ce veu, il cherche une garantie
supplémentaire pour gagner. Pourtant, nous, nous savons que
L'Esprit est sur lui, et que victoire il y aura : Jephté est
sur les bons rails pour réussir sa mission. Cependant il



doute, d’un doute universel : vais-je y arriver ?7 que me
réserve 1l'avenir ? Comment me sortir de mes problemes ? Est-ce
que Dieu est la au moins, quand ma vie est en jeu ?

Alors ce veu tente de rajouter une garantie. Et on peut y voir
une maniere un peu perverse de manipuler Dieu, de négocier
avec lui. Vous voyez, Dieu n’a pas besoin de sacrifices, il
n'a pas besoin de nos prieres, de je(ne ou d’argent. Nous ne
pouvons rien lui offrir dont il ait besoin ! Pas de troc avec
lui, pas de marchandage ! Si Dieu nous bénit, c’est par amour,
et non par intérét ! La signification de la grace divine,
c’'est justement que son amour est gratuit : nous ne le
méritons, nous ne 1’achetons pas ! Attention, Dieu accepte
avec plaisir l’expression de notre amour, de notre service, de
notre obéissance mais comme un remerciement et pas comme un
paiement ou un pot-de-vin !

Sachant cela, pourquoi marchander avec Dieu ? Par désir de
garantie mais aussi par désir de maitriser 1’avenir. Submergé
par 1'anxiété dans une situation qui met en jeu sa vie, Jephté
ne choisit pas la confiance en un Dieu tout-puissant, fidele
et bienveillant, mais au contraire il essaie de faire entrer
Dieu dans son jeu, d’en faire un atout, un joker. Et en
faisant ca, il perd tout : sa fille, l’espoir d’une famille.
Ca va rarement aussi loin pour nous, je 1’espere en tout cas,
mais quand nous choisissons de devenir les maitres a la place
de Dieu et de le tordre pour le faire entrer dans nos plans,
guand nous choisissons de traiter Dieu comme un outil, comme
un génie dans sa lampe, eh bien nous nous privons d’une
relation vivante avec 1lui, nous 1’empéchons de nous
transformer profondément, de nous 1libérer du mal.

Dieu est un Dieu qui délivre, et non pas un tyran
choisissons, par la foi, de le suivre sur ce chemin de vie.



Vivez dans la lumiere
(Ephésiens 5.1-13)

Dans le cadre de ce culte un peu particulier centré sur la
campagne contre la corruption que propose le Défi Michée, je
vous invite a méditer ce matin un passage de la lettre de Paul
aux Ephésiens, un passage ou l’apdétre tire des conséquences
tres pratiques de notre foi en Jésus-Christ. Lecture

Notre texte s’inscrit dans toute une série d’exhortations a la
communauté Ephése, en Asie mineure. Paul a commencé avec un
panorama de l’'ecuvre du salut de Dieu, et continue avec un long
passage sur la maniere de vivre la foi, en église, dans la vie
quotidienne, dans nos relations proches. Dans ce passage un
peu général sur la vie quotidienne du chrétien, Paul mélange
des grands principes « vivez dans 1’amour » et des
instructions trés spécifiques : « pas de paroles grossieres »,
comme s’'il donnait des exemples précis pour nous aider a
comprendre comment vivre d’une maniere qui plaise a Dieu.

1) Imitez Dieu : une nouvelle
identité en Christ

L'idée centrale de 1’apotre Paul, c'est d'appeler les
chrétiens a imiter Dieu, a vivre a son image dans leur
quotidien. Le fondement de cette exhortation, c’est l'euvre
que Dieu a réalisée dans la vie de ceux qui ont cru en lui.
Cette ®uvre, le salut en Jésus-Christ, Paul 1'a rappelée
longuement au début de la lettre, mais il répete au début du
chapitre : « Vous étes les enfants que Dieu aime, eh bien,
imitez-le. Vivez dans l’amour comme le Christ : il nous a
aimés et il a donné sa vie pour nous. » En Jésus-Christ, Dieu


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/22/vivez-dans-la-lumiere-ephesiens-5-1-13/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/22/vivez-dans-la-lumiere-ephesiens-5-1-13/

nous a montré son amour : non seulement il nous a pardonné nos
fautes, mais en plus il nous a donné une nouvelle identité. Il
nous a adoptés, il a fait de nous ses enfants, ses proches,
ses intimes. Il a fait de nous ses héritiers, Paul le rappelle
au v.5 : nous sommes appelés a vivre dans le royaume éternel
de Dieu, dans la lumiere de sa présence. Imiter Dieu, c’'est a
la fois l'’expression de notre reconnaissance pour son cuvre
d’amour et 1’expression de notre nouvelle identité.

Paul utilise une image tres forte pour marquer ce changement
d'identité : « autrefois vous étiez dans la nuit, mais
maintenant, en étant unis au Seigneur, vous étes dans la
lumiere » Littéralement, c’est le jour et la nuit entre ce que
je suis aujourd’hui et ma vie d’avant. Cet avant-apreés est
radical, comme ces photo-montages qu’on voit parfois dans les
magazines — surtout féminins, je vous 1l’'accorde — des photo-
montages ou l'on ne reconnait quasiment pas la personne
photographiée : ce n’est plus la méme. Ici, la différence ne
tient pas a la couleur des cheveux ou au tour de taille, mais
a L'état de notre personne : nous étions sombres comme la
suie, et grace au sacrifice de Jésus-Christ qui a payé pour
nos fautes, nous sommes, aux yeux de Dieu, blancs comme neige.
Dans la Bible, et dans notre texte, on a deux choses en méme
temps : 1l’avant-apres radical qui est le don de Dieu, et
l’actualisation progressive de notre nouvelle identité. C’est
comme si nous avions changé de nationalité: je recois un
nouveau passeport, mais je dois encore apprendre la culture,
l'histoire, la langue.. Dieu a fait de nous ses enfants, ses
héritiers, mais nous devons apprendre a vivre comme ses
enfants.

Dans ce processus d’'apprentissage, la ressemblance a Dieu est
cruciale. Nous sommes ses enfants, nous portons sa marque, son
air de famille. Dans ma famille, humaine, c’est ce que j’'ai
plusieurs fois vécu. Un jour, adolescente, j’'étais dans le bus
avec ma grand-mere, et une dame m’'aborde en me demandant si je
n’'étais pas la fille de Mme K., l’orthophoniste. Comme elle,



plusieurs m’ont fait remarquer 1la ressemblance entre ma meéere
et moi — quand on sait qu’au naturel elle est blonde aux yeux
bleus, ca a de quoi étonner ! Mais il parailt que nous avons la
méme voix et le méme sourire. De méme, Dieu nous appelle a
rechercher la ressemblance avec lui, une ressemblance qui peut
se traduire dans notre attitude, notre sourire, notre point de
vue.

Cette ressemblance a cultiver, c’est 1’actualisation du lien
intérieur qui nous unit, sa manifestation concrete : si je
dis, fais, pense, montre completement autre chose que mon
pere, est-ce que je suis vraiment son enfant ? Il me semble
que c’est le rappel que Paul fait au v.5 : si votre existence
dans son ensemble s’écarte completement du projet de Dieu,
comment pouvez-vous penser que vous vivez en accord avec lul
et que vous étes son enfant ? C’est dur a entendre, mais c'est
cohérent. Paul sait que ressembler a Dieu est un processus qui
nous occupera toute notre vie, mais nous en avons recu les
fondements par Jésus-Christ et par le Saint Esprit et nous
sommes appelés a grandir sur ces bases.

Quelles sont les pistes pour développer et actualiser cette
nouvelle identité recue par grace ? Deux grands axes sont
proposés : 1) renoncer au mal 2) cultiver le bien. C'est
facile a dire !

2) Ne participez pas aux euvres
des ténebres

Renoncer au mal, s’'abstenir de participer aux euvres
mauvaises, aux euvres de la nuit, des ténebres. Paul continue
d’'opposer nuit et lumiere, mais il donne quelques éléments
concrets pour nous aider a discerner ce qui, dans notre vie,
est un résidu de notre ancienne identité, un résidu des
ténebres qui nous caractérisaient.

Paul a mentionné plus haut la colere, le mensonge, le vol et



les paroles méchantes. Dans notre texte, il cite d’autres
comportements indignes de notre nouvelle identité : immoralité
sexuelle, impureté, propos grossiers, paroles choquantes,
stupides ou bouffonnes et cupidité. A priori, ces pratiques
ont 1'air d’aller tous azimuts : le rapport a l’argent, au
sexe, a la parole. Pourtant, on y discerne des points
communs : ce sont des comportements dégradants a la fois pour
l’autre et pour soi. Etre prét a tout pour de l’argent, en
bradant son honnéteté ou sa fiabilité, c’est se mépriser soi-
méme, sans parler de ce qu’on fait subir aux autres. On a tous
des histoires de familles unies déchirées par des héritages en
téte.. Faire feu de tout bois pour attirer 1’'attention, pour
placer un bon mot, quitte a ridiculiser 1’autre ou a ruiner sa
réputation.. Evidemment, dans le domaine sexuel, les exemples
d’immoralité ne manquent pas. Mais ils ne sont pas les seuls.

D'ailleurs, dans nos milieux évangéliques, on a souvent
tendance a étre treés a cheval sur 1’éthique familiale et les
dysfonctionnements de couples, et on a raison. La sexualité
est une part importante de notre vie, et du coup Dieu a des
projets pour nous aussi dans ce domaine. Cela dit, on s’arréte
parfois a ca, ce que la Bible ne fait pas. J'ai été étonnée,
en portant plus d'attention aux détails du texte, de voir que
Paul mentionne la cupidité comme une forme d’idolatrie. v.5b
« Les gens qui veulent tout pour eux n'y participeront pas non
plus. En effet, tout vouloir pour soi, c’est une facgon
d’adorer les faux dieux. » Tout vouloir pour soi : l'argent
bien sir — et la condamnation du riche égoiste revient dans la
Bible au moins autant que celle de l'infidele — mais il y a
d’autres formes de cupidité : vouloir le pouvoir a tout prix,
refuser de partager, refuser de perdre, de se tromper.. quand
la motivation se résume a tout vouloir pour soi, Dieu nous
appelle a nous remettre en question pour laisser entrer sa
lumiere dans ce recoin sombre..

Nous sommes appelés a nous abstenir de ces comportements
indignes, et a les dénoncer. Notez que Paul omet deux



directions : nous ne sommes appelés ni a couper les ponts avec
les gens qui font ces cuvres ni a juger ces gens. (C’'est
1’équilibre difficile que le Seigneur nous invite a vivre, a
sa suite : dire clairement que l’injustice est injuste, que le
mal est mal, et dénoncer les pratiques mauvaises, sans pour
autant nous prendre pour des parfaits donneurs de lecons ou
nous isoler entre nous.

Dénoncer, oui, mais comment, a qui ? Il me semble que la
premiere étape, c’est la priere : seul ou en groupe, nous
pouvons porter a Dieu nos soucis, notre conscience du mal vécu
autour de nous et dans notre propre vie. Nous pouvons remettre
a Dieu d’abord ces zones d’ombre récalcitrantes de notre ame,
et aussi les injustices dans le monde qui privent les hommes
de leur dignité.

Ensuite, il me semble que nous sommes appelés aussi a parler
et éventuellement a agir quand on le peut. Il y a une
expression de Paul un peu plus tét dans la lettre, que j'aime
beaucoup : « en disant la vérité avec amour, nous grandirons
en tout vers celui qui est la téte, le Christ. » L’attitude a
laquelle nous invite Paul, qu’elle soit a une échelle
individuelle ou internationale, doit étre caractérisée par ces
deux qualités de Dieu : la grace et la vérité. Dénoncer, oui,
mais dans le but de faire progresser, d’améliorer, dire la
vérité dans une attitude d’amour. On a malheureusement
tendance a choisir : soit on dénonce, et peu importent les
dégats, soit on aime et on ne dit rien, on laisse faire, on ne
veut pas vexer ou on a peur de se faire rentrer dedans. Paul
nous dit : abstenez-vous pour vous-mémes (travail sur soi
important) et dénoncez ce qui ne va pas. Si les chrétiens,
appartenant au Dieu de justice et de vérité, se taisent devant
l'injustice et le mensonge, qui va parler ? Si les disciples
de celui qui dit « je suis la lumiere du monde » se réfugient
dans les ténebres de peur de faire des vagues, qui va mettre
de la lumiere dans ce monde ? Avec notre nouvelle identité
d’enfants de Dieu vient une exigence : lui ressembler, et une



responsabilité : témoigner de 1’amour et de la justice de Dieu
dans le monde qui nous entoure — et ca commence dans l'église.

3) Vivez comme des gens quil
appartiennent a la lumiere

Enfin, Paul nous exhorte a cultiver le fruit de 1la lumiere.
C'est intéressant qu’il oppose une lumiere féconde, fertile,
aux cuvres stériles du mal.

J'aimerais simplement faire quelques suggestions. D’abord, au
début du texte, Paul oppose des vices tres précis a la
reconnaissance : « ne vivez pas dans 1l’immoralité ou la
cupidité, 1’indignité, mais remerciez Dieu. » (4b) Pourquoi ?
On 1'a dit, le point commun de la vie ténébreuse, c’est
d’avoir de faux dieux, en particulier de vouloir tout donner a
un ego insatiable. L'’antidote, peut-étre, c’est de reconnaitre
L’amour de Dieu a travers ses dons et de s’'en nourrir, au lieu
d’'essayer de se remplir toujours plus de reconnaissance
extérieure, de réussite, de pouvoir, de plaisir.. Ce qui donne
du sens a notre vie, c’est l’amour de Dieu, pas notre argent,
pas les plaisirs passagers, pas notre réputation.

Ensuite, Paul nomme trois fruits de la lumiere, ou plutot
trois aspects d’une vie remplie de la lumieére de Dieu : 1la
bonté, la justice, et la vérité. Nous sommes appelés, une fois
que nous avons accueilli la lumiere de Dieu dans notre vie, a
poser un regard vrai sur le monde, a dire les choses telles
qu’elles sont, dans le but d’agir de maniere juste pour le
bien des autres. Pas de justice sans vérité, ni sans amour.
Les trois vont ensemble pour répandre la lumiere de Dieu
autour de nous.

Enfin, autant Paul était précis pour les vices a éviter,
autant il est vague et général sur les vertus a cultiver. Est-
ce une maniere de nous signifier que le champ d’action est
large, que nous ne pouvons pas le réduire a 1 Bonne Action



(BA) par jour par exemple ? Est-ce une maniere de stimuler
notre imagination pour découvrir ou inventer de nouvelles
formes de justice et d’amour dans un monde souffrant et
dégradé ? Est-ce une maniere de nous inviter a nous adapter, a
nous remettre en question, a nous affiner en fonction des
contextes, des évolutions, montrant que la justice hier
c'était défendre tel droit et aujourd’hui un autre 7

En tout cas, le principe est simple, mais son application
illimitée : du lever au coucher, de la parole a la main,
laisser rayonner la lumiere de Dieu en nous et autour de nous,
pour qu’autour de nous soit manifestés 1'amour et la justice
de notre Dieu.

Conclusion

Pour finir, je voudrais simplement relire le dernier verset de
notre texte, qui nous interpelle, durement, en nous invitant a
nous remettre en question régulierement pour ne pas retomber
dans nos anciens schémas ténébreux. Mais 1'interpellation,
comme toujours, l'appel est assorti d’'une promesse

« Réveille-toi, toi qui dors.
Leve-toi du milieu des morts,

et le Christ t'éclairera de sa lumiere. »

Un festin pour tous


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/12/un-festin-pour-tous/

Lecture biblique : Esaie 25.6-8

Le ton de ce texte magnifique tranche avec ceux qui
1l’entourent. La tonalité générale de la premiere partie du
livre d’'Esaie (chapitres 1-39) est assez sombre. Le prophete
dénonce 1’'infidélité du peuple d’'Israél, l’'idolatrie tolérée
en son sein, les injustices sociales criantes, la corruption
des puissants, etc.. Du coup est annoncé le jugement de Dieu, a
travers l’'’exil. Et les peuples environnants ne sont pas en
reste. Tyr, Moab, Babylone en prennent aussi pour leur grade
et la destruction leur est promise.

Et puis, au milieu de ces textes de jugement fleurissent
quelques textes d’espérance, non seulement pour le peuple
d’'Israel mais pour tous les peuples. Notre texte en est un des
plus beaux exemples.

I1 contient deux promesses : l’'invitation a un festin géant et
la fin du deuil. Les deux promesses sont pour tous les
peuples, et les deux sont situées « sur la montagne de Sion ».

Mais je crois sincerement qu’on se trompe lourdement si on
comprend une telle prophétie de facon littérale. Comme si la
promesse allait s’'accomplir par un pique-nique géant sur
1’'esplanade du temple a Jérusalem ! Ou par un défilé de tous
les peuples avant de passer a table, pour une cérémonie ou
tout le monde enleverait joyeusement ses habits de deuil pour
revétir des habits de féte !

Sur la montagne de Sion


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/10/asterix.jpg

L’indication n’est donc pas géographique ! Mais que signifie
alors l'expression « sur la montagne de Sion » ?

La montagne de Sion, c’est bien la montagne ou était construit
le temple, lieu central du culte, symbole de la présence de
Dieu. Ca n'’échappait pas aux contemporains d’'Esaie. Plus tard,
pour les Israélites en exil, une telle promesse ne pouvait
qu’'évoquer la perspective d'un retour dans le pays et la
reconstruction du temple. Mais la promesse ne s’'est pas
accomplie littéralement.. Certes, le peuple est retourné dans
son pays, le temple a été reconstruit. Mais rien qui ressemble
au grand festin, et encore moins l’accomplissement de la
promesse de la fin de tout deuil !

Faut-il encore l’attendre ? Faut-il espérer, aujourd’hui que
le temple est a nouveau détruit, une nouvelle reconstruction
du temple et un festin géant a Jérusalem ? Je ne le pense pas..

Souvenons-nous des paroles de Jésus a propos de la destruction
et la reconstruction du temple (Jean 2.19-21)

19Jésus leur répond : « Détruisez ce temple, et en trois
jours, je le remettrai debout. »

20(les chefs religieux) lui disent : « 0On a mis 46 ans pour
construire ce temple, et toi, en trois jours, tu vas le
remettre debout ! »

21Mais quand Jésus parlait du temple, il parlait de son corps.
22C’est pourquoi, quand Jésus se réveillera du milieu des
morts, ses disciples se souviendront qu’il a dit cela. Alors
ils croiront a ce que disent les Livres Saints et aux paroles
de Jésus.

Ou ses paroles a la femme Samaritaine invitant désormais a un
nouveau culte (Jean 4.21-24)

21Jésus lui dit : Femme, crois-moi, l’heure vient ou ce ne
sera ni sur cette montagne ni a Jérusalem que vous adorerez le
Pere. 22Vous, vous adorez ce que vous ne connaissez pas ;
nous, nous adorons ce que nous connaissons, car le salut vient
des Juifs. 23Mais l’heure vient — c’est maintenant — ou les



vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité ;
car tels sont les adorateurs que le Pére cherche. 24Dieu est
Esprit, et il faut que ceux qui l’adorent l’adorent en esprit
et en vérité.

A la lumiere du Nouveau Testament, 1'’expression « sur la
montagne de Sion » doit étre comprise non comme une indication
géographique mais comme une indication spirituelle. La
perspective est celle du jour ou le temple de Dieu, au sens
spirituel, sera a nouveau parmi nous, le jour ou Dieu se
rendra pleinement présent, c’est-a-dire, a la lumiere du NT,
le jour du retour du Christ.. alors il offrira un festin a tous
les peuples et il leur O6tera leurs vétements de deuil.

Un festin et des vétements de féte

L’image du festin évoque la joie, la féte, le partage,
1’abondance. C’est une image courante, reprise aussi dans le
Nouveau Testament, pour parler du Royaume de Dieu. Jésus
L’utilise dans son enseignement, notamment avec des paraboles,
L'Apocalypse aussi pour évoquer le festin des Noces de
1'Agneau, fétant la victoire ultime de Dieu.

On ne sait pas grand chose de ce qui nous attend dans
1’éternité. Mais 1’image du festin, moi, me donne envie ! Méme
si Woody Allen disait que 1’éternité c’est long, surtout vers
la fin, je me dis qu’'avec de telles images de féte, il n'y a
pas de risque que l’'on s’'ennuie !

Et puis 1'idée de féte est accentuée encore par l'autre
promesse : le voile de deuil enlevé. Il s’agit du voile dont
on se couvrait pour signifier le deuil. On parlerait
aujourd’hui d’habits de deuil. Quand au « drap des morts », il
pourrait s’agir du linceul dont on recouvrait les corps.

En tout cas, la promesse est claire : il n'y aura plus de
deuil, parce que la mort ne sera plus. C’'est la raison
principale du festin : la mort sera définitivement vaincue.
Evidemment que cette promesse a pris plus d’envergure encore



depuis la résurrection de Jésus-Christ. Nous savons que la
promesse est vraie, parce que Jésus-Christ est ressuscité !
C’'est le ceur de notre espérance.

Nous le croyons aujourd’hui déja. Mais quand nous le vivrons
vraiment, au jour de notre résurrection, alors la féte sera
grande. Les habits de deuil seront définitivement rangés et
nous revétiront les habits de féte. Pour 1’éternité.

Pour tous les peuples

Soulignons-le encore une fois, ces promesses sont pour tous
les peuples. D’'une certaine facon, cette dimension universelle
du projet de Dieu contraste avec les textes qui entourent ce
chapitre. Des textes ou les peuples s’'affrontent, ou les
nations environnantes sont des ennemis.

On réalise peut-étre mal ce que ca pouvait représenter pour un
Israélite menacé ou méme en guerre avec Ses voisins que
d’imaginer un festin pour tous les peuples. Une perspective ou
il peut se retrouver a la méme table que ses ennemis, parce
que Dieu aura établi la paix. On peut le percevoir peut-étre a
travers 1'histoire de Jonas, pas du tout prét a partager 1la
part du gateau de la grace de Dieu avec 1’ennemi Ninive !

Mais cette perspective de festin universel contraste aussi
avec notre actualité ou nous peinons a voir la fraternité
entre tous les peuples ! Non seulement par les guerres et les
violences terribles dont les hommes sont toujours capables.
Mais aussi pour 1'écho favorable que recoivent aujourd’hui
chez nous les discours haineux, racistes, xénophobes, par les
stigmatisations de 1’étranger, de 1'immigré, qui sont monnaie
courante.

Notre espérance universelle, celle d'un Dieu qui convie tous
les peuples a sa table, celle d’une Eglise que Dieu rassemble,
issue de tous les peuples, cette espérance doit nous pousser a
résister a ces discours et préner l'accueil, la fraternité, la
grace.



Conclusion

Voila un texte qui met l'eau a la bouche ! C’est peut-étre
d'ailleurs cela, vive l’espérance. Avoir 1l'eau a la bouche
dans 1l’attente du Royaume de Dieu.

Mais ce menu qui nous est proposé change notre comportement
aujourd’hui. L’espérance de la victoire sur la mort, grace a
la résurrection de Jésus-Christ, est source de consolation des
aujourd’hui. La perspective d’un festin pour tous les peuples
doit nous pousser des aujourd’hui au partage, a 1’accueil et a
la grace, pour embrasser le projet universel de Dieu, par
Jésus-Christ, comme 1le dit 1’ap6tre Paul aux Colossiens
(chapitre 1)

18lui, il est la téte du corps — qui est l’Eglise.

Il est le commencement,

le premier-né d’entre les morts,

afin d’étre en tout le premier.

19Car il a plu a Dieu de faire habiter en lui toute plénitude
20et, par lui, de tout réconcilier avec lui-méme,

aussi bien ce qui est sur la terre que

ce qui est dans les cieux,

en faisant la paix par lui,

par le sang de sa croix.

C'’est un message que nous devons proclamer, et vivre,
aujourd’hui !



