La féte du Roi (Mt 2.1-12)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-f-te-du-roi

La visite des mages est devenue légendaire, enrichie par la
Tradition chrétienne de nombre de détails : il y en aurait eu
trois, des rois, de plusieurs races différents, etc. En lisant
le récit original dans 1’évangile, on est frappé par la
sobriété de la présentation — en réalité, on ne sait pas
grand-chose de ces mages.. Cela dit, 1l’'histoire des mages est
bien une histoire de rois, seulement les rois ne sont pas ceux
qgue l’'on croit souvent !

1) Jésus, le roi des Juifs

En effet, le vrai roi de cette histoire, c’est un nouveau-né,
Jésus, Messie annoncé par les prophetes, libérateur et
seigneur attendu par le peuple de Dieu. L’évangéliste Matthieu
est au début de son récit : avant de transmettre les
enseignements et les actes marquants de Jésus, Matthieu donne
un cadre d’'interprétation qui va permettre de bien comprendre
la portée de ses actes et de ses paroles. Ainsi, dans les
premiers chapitres, il présente Jésus comme celui qui réalise
les promesses de Dieu d’'envoyer un libérateur a son peuple,
souvent désigné comme le fils de David, l1'héritier du roi des
Juifs qui devrait conduire le peuple de Dieu.

Notre récit souligne cet accomplissement : Bethlehem, petite
ville proche de Jérusalem, était la ville de naissance du roi
de David, issu de la tribu de Juda, et Michée prophétise que
le Messie naitra lui aussi a Bethlehem — texte que citent les
autorités juives quand Hérode les interroge. Jésus, né au méme
endroit que David, est son véritable héritier. La visite des
étrangers venus de loin souligne encore le lien entre Jésus et
David, en rappelant la visite de la reine de Saba a Salomon,
premier successeur du roi David. La reine de Saba, venue
d’Arabie pour éprouver la prestigieuse sagesse de Salomon, lui


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/01/03/la-fete-du-roi-mt-2-1-12/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-f-te-du-roi

offre or, épices et pierres précieuses, tout comme les mages
offrent a U'enfant Jésus or, encens et myrrhe.

Dans cette scene, le nourrisson ne fait rien, mais son
identité royale se manifeste déja, et suscite de fortes
réactions d’une part chez les mages, et d’autre part chez les
autorités d'Israél.

2) La venue des sages d’Orient,
signe du rayonnement du Messie

D'"abord les mages, ou sages, venus d’Orient, puisque ce sont
eux qui déclenchent toute 1’histoire. Ce ne sont pas des
magiciens, mais ils sont dépositaires de la sagesse de leur
peuple, en 1lien avec leur religion - qui implique
l’'observation des astres — et slrement avec le pouvoir en
place. Ces sages-la avaient peut-étre été en contact avec la
diaspora juive, puisqu’ils relient 1’'étoile a la naissance
d’un roi juif, ce qui était assez habituel a 1’époque, ou on
considérait que des étoiles annoncaient la naissance des
grands hommes.

A propos de cette étoile : c’est 1'élément du texte qui parait
le plus naif, 1le plus enfantin. Des scientifiques ont cherché
des manifestations d’astres (étoiles ou planetes) qui auraient
pu correspondre au récit, sans grand succes. Au minimum, on
peut retenir qu’une lumiere a guidé les mages, qu’'ils ont
interprétée comme une étoile, dont Dieu s’'est servi pour
alerter les mages et les conduire jusqu’au Christ.

A la vue de cette lumiere, les sages comprennent qu’un grand
homme est né, un roi pour le peuple juif, et ils vont
directement a Jérusalem pour rendre hommage a 1'héritier. Sauf
que le roi des juifs n’est pas a Jérusalem, d’ou l'histoire
avec Hérode.

Quel est le but de leur visite ? Ils viennent rendre hommage a



1l'héritier — plutét que 1’adorer comme c’est traduit ici — en
lui offrant des cadeaux prestigieux et en montrant leur
respect. C’est une visite vraisemblablement politique, faite a
un futur dirigeant, comme ca se fait entre pays. Les cadeaux
apportés sont typiques de la région : or, parfum d’encens et
parfum de myrrhe, des biens précieux qu’on utilisait dans les
grands événements.

Dans le récit de cette visite, trois choses m’ont frappée.

D’abord, les sages, paiens, sont miraculeusement a 1’'écoute de
Dieu, ils se laissent conduire par les signes que Dieu leur
envoie, par les réves, les prophéties, sans discuter.

Ensuite, cette visite est quand méme bizarre. Autant on peut
comprendre que des délégations aillent rendre visite a un roi
en place, autant un nourrisson dans un tout petit pays comme
Israél, soumis a l'empereur romain, parait insignifiant ! En
plus, les mages font une apparition presque évanescente : ils
offrent et ils repartent, comme si de rien n’était.

Et enfin, l1'allégresse des mages, leur joie, est difficile a
comprendre, alors qu’ils ne savent pas 1’impact de Jésus pour
eux.

Ces détails montrent que les mages sont pris dans une démarche
qui les dépasse et qu’ils ne comprennent pas tout a fait.
Pourtant, a travers leur visite, se dessine le rayonnement
universel de Jésus comme lumiere des nations, sauveur de tous
les hommes, Roi non seulement des juifs mais de tous les
peuples. La présence des mages aupres de Jésus annonce de
maniere prophétique 1’ouverture du peuple de Dieu a toutes les
nations, comme le demandera Jésus a ses disciples apres sa
résurrection : « allez, et faites de toutes les nations mes
disciples » (Mt 28.18), ce que l'on voit aujourd’hui dans
L’Eglise ou des gens de toutes origines reconnaissent Jésus-
Christ comme leur sauveur et leur roi.



3) Hérode et les autorités,
signes du rejet d’Israel

Face a la réaction inespérée des mages, la réaction d’'Hérode
et des autorités religieuses juives refroidissent d’autant
plus. Le texte dit qu’'a la nouvelle de la naissance du Messie,
tous sont troublés. Ce trouble dénote 1la surprise,
1’incompréhension, slOrement de la méfiance et de l’inquiétude,
en tout cas aucune attitude positive pour accueillir le Roi.

Du coté d'Hérode 1le Grand, la situation est surtout
préoccupante. En effet, Hérode ne fait pas partie de 1la
dynastie 1égitime, mais il est originaire du pays d’'Edom,
frere ennemi d’'Israél. Installé par les autorités romaines qui
lui donnent le titre de roi des juifs, il reégne en
collaboration avec l’empire, et n’'a pour cette raison que peu
de popularité. On sait par ailleurs qu’Hérode craignait
terriblement de perdre le pouvoir, et qu’il n’hésitait pas a
massacrer ses rivaux, méme ses propres héritiers ! Cette
paranoia se devine dans les démarches d’'Hérode qui convoque
les responsables religieux pour se renseigner sur ce nouveau
rival, qui interroge en secret les mages étrangers en pensant
les utiliser, et qui finit par ordonner le massacre de tous
les enfants de moins de deux ans lorsqu’il se rend compte que
les mages ne reviendront pas (2.16 : Quand Hérode voit que les
sages l’ont trompé, il est tres en colére. C’est pourquoi il
donne l’ordre de tuer tous les enfants qui ont deux ans ou
moins de deux ans, a Bethléem et dans les environs). Pour
Hérode, le roi fantoche, la naissance d’un roi 1égitime,
héritier du roi David, est une menace a supprimer.

Du c6té des autorités religieuses, le probleme n’est pas le
méme. Ce qu’on remarque chez eux, c’est leur passivité. A
Ll’annonce de la naissance du Messie, ils ont 1'air blasé,
rappelant les prophéties liées a Bethlehem sans vraiment les
prendre au sérieux, laissant repartir les mages sans
manifester plus de curiosité, et ne faisant aucune démarche



lorsque Hérode donne 1l’ordre de tuer les enfants potentiels.
Leur apathie dénote leur tiédeur spirituelle : ils connaissent
les prophéties par ceur, mais elles ne nourrissent pas leur
foi, leur espérance. Ils n'attendent pas vraiment le Messie
envoyé de Dieu, ils ne scrutent pas les événements pour
discerner sa venue, et quand il arrive en la personne de
Jésus, ils se retranchent derriere leurs préjugés, partageant
l’'incrédulité de ceux qui le feront crucifier.

Conclusion

L'épisode de la venue des mages d’Orient aupres du petit
enfant nous invite a reconnaitre dans 1'humble et discrete
apparence de Jésus-Christ, qu’il gardera jusque dans sa mort
sur la Croix, le Messie du peuple de Dieu, un héritier du roi
David, proche de Dieu, promis a une royauté plus que
politique, mais universelle et glorieuse, la royauté de Dieu
lui-méme. La venue de ce roi, que suscite-t-elle chez nous ?
Le trouble ? La peur ? L’incrédulité ? L’indifférence ? ou
bien la joie et 1l1’allégresse de ceux qui, humblement,
s’agenouillent devant le Christ et lui offrent ce qu’ils ont
de plus précieux ?

Vivre par la foi: 1'exemple
d’Abraham (Hé 11.8-19)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-par-la-foi

L’auteur donne aux croyants toute une liste d’exemples, dont
Abraham est un des plus longs. Il reprend trois événements
majeurs dans la vie du patriarche : 1/ en Gn 12, lorsque Dieu
appelle Abram, déja agé, a quitter sa terre pour aller vivre


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/31/vivre-par-la-foi-lexemple-dabraham-he-11-8-19/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/31/vivre-par-la-foi-lexemple-dabraham-he-11-8-19/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-par-la-foi

en pays inconnu, avec la promesse de commencer avec Llui une
grande nation bénie de Dieu (8-10). 2/ entre Gn 15 et 21,
lorsque Dieu promet au couple agé et stérile la naissance d’un
fils qui héritera de la promesse faite a Abram. Apres
plusieurs années qui usent d’ailleurs 1la patience de Sara,
Isaac finit par naitre et réalise ainsi la promesse de Dieu
qu’Abraham aurait un fils. (11-12) 3/ en Gn 22, alors
qu’'Isaac a grandi, Dieu demande a Abraham de lui offrir Isaac
en sacrifice de reconnaissance. Abraham part donc avec Isaac
et le prépare pour le sacrifice quand au dernier moment, un
ange le retient d’aller plus loin et lui fournit une victime
appropriée. Au milieu de cette notice biographique, une
parenthese nous plonge dans les motivations des patriarches.

Les récits de la Genese sont assez sobres et se concentrent
surtout sur les faits, tres peu sur les projets du patriarche,
sur ses motivations, ses espoirs et ses craintes. L’auteur de
la lettre aux Hébreux relit 1'histoire d’Abraham a la lumieére
de toute la révélation, et met en valeur les implications de
la foi d’Abraham, notamment dans les v.13-16.

Dans ce passage ou l'auteur veut encourager les chrétiens a
vivre par la foi, a rester fermement attachés au Christ,
l’'histoire d’Abraham met en valeur (sans étre exhaustive) deux
dimensions de la foi que nous sommes appelés a vivre nous
aussi.

1) La confiance en Dieu visible
dans l’obéissance

La foi peut recevoir différentes définitions : croire que Dieu
existe et qu’il est bon envers nous, adhérer a un ensemble de
convictions, nourrir une relation avec Dieu (aspect de piété).
Ce que notre texte met en valeur, c’est la confiance en Dieu
envers et contre tout, alors que le bon sens décourage de
suivre Dieu.



A chaque événement de la vie d’Abraham, il y a un sérieux
obstacle a suivre Dieu ; on remarque d’'ailleurs un crescendo
d’'obstacles de plus en plus déroutants, qui demandent une
confiance de plus en plus grande.

D’abord, Dieu demande a Abram de tout quitter pour un endroit
inconnu, et Abram prend sa famille, ses biens, et s’engage
dans un long voyage vers le Sud, sans savoir a quoi
s'attendre. Il a pour seule garantie une promesse, un peu
extravagante d’ailleurs : a travers lui et ses descendants
qu’'il n'a pas, le monde sera béni. C’'est 1’obstacle de
L’ignorance : Abram se lance dans une aventure qu’il ne
maitrise en rien. Nous, nous aurions slrement demandé des
esquisses du fameux pays, étudié son potentiel, nous aurions
demandé a Dieu des garanties pour voir s’'il était sérieux et
fiable, et nous aurions peut-étre pris une assurance en cas
d’échec. Abram ne demande aucune garantie : il plonge.

Ensuite, Dieu promet a Abraham un fils avec Sara, sa femme,
qui héritera des projets de Dieu. Dieu fait cette promesse a
plusieurs reprises a un couple stérile et agé (notre passage
dit : déja marqué par la mort), et la on passe a l'obstacle de
ce qui est possible. Au départ, Sara tente d’adopter un fils,
mais non, c’'est bien de son ventre stérile que Dieu veut faire
naitre 1’'héritier. Quand Abraham comprend ce que Dieu promet,
il rit en lui-méme, tant 1’'idée est farfelue. Quand Sara
entend a son tour comment 1’enfant doit naitre, elle aussi
exprime son incrédulité en riant. Finalement, un an plus tard,
nait Isaac. Vous remarquez que la, Dieu laisse le temps au
couple de s’'habituer a 1’idée ! Méme si ce que Dieu promet
parait impossible d’un point de vue humain, Abraham et Sara
finissent par lui faire confiance, et ils renoncent a tout
plan B.

Enfin, troisieme épreuve, cet héritier promis, attendu, chéri,
Dieu demande de le lui sacrifier. Au-dela de la tragédie que
représente la mort de cet enfant, il y a 1l'obstacle de
l'incohérence de Dieu. Dieu a promis qu’Isaac porterait la



promesse de Dieu, sa bénédiction, et qu’a travers lui seul
naitrait la descendance d’Abraham, prélude a une nation aussi
nombreuse que les étoiles dans le ciel ou le sable de la mer.
Comment cela peut-il arriver par un mort ? On passe encore un
cran dans l’inconnu, dans 1’impossible ! Pourtant, face a ce
Dieu qui souffle le chaud et le froid, qui semble se
contredire, Abraham fait confiance. D'une certaine maniere, il
sait maintenant que ce qui est impossible a 1’homme est
possible a Dieu, que ce qui est insensé — en termes de
garanties ou de probabilité — aux yeux des hommes n’est pas en
dehors des capacités de Dieu. L’auteur de notre passage
suppose qu'Abraham a réconcilié le paradoxe en faisant
confiance au Dieu de la vie, qui avait déja fait surgir la vie
d’un ventre stérile, et qui pouvait aussi bien faire surgir la
vie dans un cadavre.

A chaque fois, Abraham est mis devant des situations
impossibles, qui demandent une décision radicale. Il n'y a pas
de demi-mesure : on suit ou on ne suit pas ! La confiance en
Dieu s’'exprime a chaque fois par 1'obéissance. Ce n’est pas
toujours de gaieté de ceur, ou immédiat (on le voit avec
l'incrédulité face a Isaac), mais la foi se concrétise
forcément dans 1’obéissance. 0Obéir c’est suivre colte que
coGte le Dieu qui nous appelle, qui nous fait vivre. (C'est
s'attacher a Dieu, donner plus de réalité a ses promesses et a
sa puissance qu’a notre champ de possibilités.

Dans 1'obéissance de 1la foi, nous devons parfois vivre des
ruptures, des abandons, des deuils, méme s’ils sont moins
spectaculaires que le voyage d’Abraham ou le presque sacrifice
d’'Isaac. Dans 1’obéissance de 1la foi, nous devons aussi
accueillir des options apparemment insensées, irrationnelles,
parfois effrayantes. La seule raison pour obéir, c’est la
connaissance du Dieu vivant. La on n’est pas dans 1l’obéissance
a des codes, des rituels, mais dans 1'attachement a une
personne, un attachement qui dépasse tout autre attachement
que nous pourrions avoir, la conviction que ce Dieu-la est bon



et puissant, et que méme si nous avons l’impression de sauter
dans le vide, ce Dieu-la va nous rattraper, ce saut est la
seule maniere de le suivre.

2) L’'espérance dans les promesses
de Dieu visible dans la
persévérance

La foli est confiance en Dieu, un attachement au Dieu vivant,
bon et tout-puissant, qui triomphe de tout autre attachement.
Cette confiance en Dieu est aussi marquée par 1l’espérance dans
les promesses de Dieu. La fol est une marche avec Dieu,
caractérisée par l'attachement a Dieu, comme si on se tenait a
lui, et par une direction, une orientation : le royaume de
Dieu, le regne de Dieu ou toutes ses promesses s’'accompliront
parfaitement.

L’auteur aux Hébreux s’'appuie sur le fait qu’Abraham a vécu
sur la terre promise comme un étranger, comme un résident
temporaire. Il ne s’est jamais installé, et il se définit lui-
méme de cette maniere en parlant aux habitants de Canaan.
Abraham avait recu la promesse d’une terre qu’habiterait sa
nombreuse descendance : a la fin de sa vie, il achete un
tombeau sur cette terre, pour Sara ; ce tombeau est une sorte
d'avance dans la possession de ce pays quili ne sera effective
que des siecles plus tard. De loin, il voit la réalisation de
la promesse d’'un pays, ce qui va le motiver a rester toute sa
vie un nomade, a vivre dans 1l’inconfort, sans jamais retourner
dans son pays d’origine, sans non plus hater la réalisation de
la promesse. Il sait que Dieu va accomplir ses projets et il
s'accroche a ces promesses, sans se chercher de béquilles.

Ce qui étonne un peu dans notre texte, c’est 1’'idée qu’Abraham
et les autres croyants attendaient non pas la possession de
Canaan, mais 1’établissement du regne parfait de Dieu, 1la
Jérusalem céleste aux fondations bien solides, éternelles.



Pour quelqu’un qui n’'a pas encore vu la Jérusalem terrestre,
l'attente d'une Jérusalem parfaite, céleste, étonne. La, on
est en plein dans la relecture de 1’auteur aux Hébreux, dans
sa compréhension bien plus tard de ce qui se joue a l'époque
d’Abraham.

D’un c6té, il s’appuie sur le fait qu’Abraham a toujours gardé
le cap des promesses de Dieu, il a supporté tous les
inconforts, les incertitudes, parce qu’il savait que Dieu
réaliserait sa promesse en son temps. D’'un autre c6té, 1la
progression de la révélation biblique montre qu’Abraham est le
pere de tous les croyants, d’abord des israélites puis de tous
ceux qui reconnaissent le Messie juif, Jésus, comme leur
sauveur. De méme, si 1l’occupation du pays promis est un
élément important de la bénédiction divine dans 1'AT, elle se
révele décevante puisque le peuple n’arrive pas a rester
fidele a Dieu, et que le pays du peuple élu finit par
ressembler fortement aux nations palennes, lorsque le peuple
se détourne de Dieu au point de 1'oublier presque
completement. Le pays promis est une image imparfaite du
Royaume que Dieu établira, un regne de paix et de justice, qui
dépasse toutes les tentatives humaines et que nous attendons
encore. La connaissance de l’'histoire biblique permet a
l’auteur de bien comprendre la portée de 1’espérance
d’Abraham, méme si lui-méme n’'en était pas forcément
conscient.

Le point crucial de cette réflexion, c’est que les croyants
vivent en étrangers et résidents temporaires sur cette terre,
en attendant le royaume de Dieu. Ca implique deux choses

premierement, une marche persévérante orientée par les
promesses de Dieu, une marche marquée par la justice, le
pardon, la vérité, 1’amour, parce que ces valeurs vont
triompher lorsque Dieu établira parfaitement son regne. Alors
le croyant ne s’arréte pas en route, il ne satisfait pas de
demi-mesures, de demi-accomplissements, de compromis. Il garde
les yeux fixés sur la promesse, s'’approchant toujours un peu



plus du Royaume de Dieu.

Deuxiémement, notre espérance est synonyme d’'étrangeté, de
décalage. Dans un monde ou les orientations de vie sont
différentes, celui qui cherche le royaume de Dieu est bien
souvent a contre-courant, étranger dans son propre pays,
décalé dans ses valeurs, ses actes, son attitude, passant méme
parfois pour un insensé. Il ne faut pas chercher la différence
pour la différence, et Jésus comme Paul invitent a ne pas
scandaliser nos contemporains par une attitude choquante. Cela
étant, si nous sommes orientés vers le royaume de Dieu, notre
vie sera forcément différente, forcément décalée. Ce décalage
est inconfortable : il signifie que nous ne sommes pas chez
nous ici — ou ailleurs — tant que le christ n’est pas revenu.
Il signifie que nous serons forcément frustrés par notre
situation, que nous serons en butte a l’incompréhension voire
au mépris de ceux qui nous entourent. C’est pour cette raison
que 1’épitre aux hébreux encourage particulierement a la
persévérance : ces difficultés, nos prédécesseurs dans la foi
les ont supportées en contemplant les promesses de Dieu.
L’'étrangeté, la frustration, les souffrances d’aujourd’hui
sont éclipsés par la richesse et la splendeur incomparables de
ce que Dieu a prévu pour 1’'éternité.

Conclusion

Les croyants de 1’'AT ne sont pas parfaits, ce ne sont pas des
héros : ils avaient nos faiblesses, nos craintes, notre
incrédulité, mais ils connaissaient le Dieu vivant, et ils ont
choisi de 1le suivre colte que colte. Ils ne sont pas meilleurs
que nous, juste des exemples de ce que produit la relation
avec Dieu : une confiance radicale qui s’'exprime par une
obéissance un peu folle, une espérance ardente qui donne un
nouveau sens a notre vie, qui attend 1’accomplissement des
promesses de Dieu.

Malgré les doutes, les questions, la solitude, malgré la peur



et 1’'inquiétude, les croyants tiennent bon en s’'accrochant a
Dieu, en le suivant sur cette voie étroite de 1’obéissance et
de la persévérance. Seulement, nous avons un avantage de
taille par rapport a Abraham et aux autres croyants de 1’'AT
Dieu a déja réalisé une promesse, celle d’'envoyer un sauveur
pour les hommes qu’il aime. Ce sauveur est pour nous la preuve
de l’amour de Dieu, la preuve que rien n'est impossible au
Dieu tout-puissant, la preuve que ses promesses ne sont pas
des paroles en 1’'air mais des certitudes bien plus silres que
tout ce que nous connaissons. Alors faisons nbétre le chemin de
foi d’Abraham : suivons notre Dieu avec confiance, marchons
vers lui avec persévérance, sans nous laisser détourner ou
décourager, en puisant notre force dans tout ce que Dieu a
fait pour nous.

Quelle maison pour le
Seigneur ?

https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-maison-pour-le-seig
neur

Lecture biblique : 2 Samuel 7.1-16

David est roi d’'Israél. Son autorité est désormais reconnue..
mais ca n’'a pas été simple pour en arriver la. D’une maniére
générale, l'établissement de la royauté en Israél a été assez
chaotique.

Apres la période des juges, ou « chacun faisait ce qui lui
semblait bon », le peuple a voulu un roi. Le Seigneur, lui,
n’'était pas tres chaud. C’est lui qui devait étre leur roi.
Mais la théocratie, c’est une utopie ici-bas. Le ceur de
1’homme étant ce qu’il est, ca ne peut pas fonctionner. Alors


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/21/quelle-maison-pour-le-seigneur/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/21/quelle-maison-pour-le-seigneur/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-maison-pour-le-seigneur
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-maison-pour-le-seigneur

Israél aura un roi.. Mais la premiere expérience n’'est pas
vraiment concluante : Salul sera finalement destitué par Dieu.
David lui succédera, d'abord en secret, puis sa royauté
s’affermira.

Au moment de notre texte, David est a 1’apogée de son regne..
et il est pris de scrupules ! En effet, il s’est bati un
palais, une belle maison, et Dieu, lui, n’a rien d’autre
gu’une tente.

I1 s’en ouvre au prophete Nathan, son conseiller. « Tu vois,
moi, j’habite une maison en bois de cedre. Mais le coffre
sacré a seulement une tente de toile comme maison. ». Le
prophete comprend le sous-entendu. Et il estime que les
intentions du roi sont louables. Il l’encourage. Dieu ne peut
qu’étre d'accord : « Tu as slrement une idée a ce sujet. Fais
ce que tu penses, le SEIGNEUR est avec toi. »

Mais le Seigneur ne l’entend pas de cette oreille. Il se
révele alors a Nathan : il ne veut pas que David 1lui
construise une maison. Il faut le lui dire et le stopper dans
ses intentions.. Mais pourquoi ?

Dieu n'a pas besoin de maison

Dieu n’'a jamais demandé a ce qu’on lui construise un temple !
I1 se contente bien d’une tente. Ca lui va bien d’étre un Dieu
nomade, accompagnant son peuple dans son voyage. Comme lors de
la sortie d’'Egypte, dans la traversée du désert, ou dans la
conquéte du pays promis.

D'ailleurs, dans 1'épisode du désert, la tente est moins une
maison qu’un lieu de rencontre. Dieu guidait son peuple par
une nuée le jour et une colonne de feu la nuit. C’'est lui qui
décidait quand s'arréter et quand repartir. Et quand le peuple
s'arrétait, on installait la tente en dehors du camp. Il
manifestait alors sa présence en mettant la nuée a l’entrée de
la tente. C'était le lieu privilégier pour Dieu pour
rencontrer Moise mais aussi pour le peuple d’aller consulter



le Seigneur :

« Quand les Israélites installent leur camp, Moise prend la
tente sacrée et il la dresse en dehors du camp, assez loin. On
l’appelle « la tente de la rencontre ». Tous ceux qui veulent
consulter le SEIGNEUR sortent du camp et ils vont vers cette
tente. » (Exode 33.7)

Le Seigneur est plus du genre a planter sa tente ou il veut et
quand il veut pour rencontrer son peuple qu’a se laisser
enfermer entre les quatre murs d’une maison ! Dieu est,
fondamentalement, nomade : toujours en mouvement. Il ne se
laisse jamais enfermer ou limiter par quoli que ce soit : un
temple, une église, un dogme ou une religion..

Et ce Dieu nomade finira par s’incarner en devenant homme.
Toujours en mouvement.. D'ailleurs, dans le prologue de son
évangile, Jean le dit bien

« La Parole s’est faite chair, et elle a fait sa demeure
(littéralement : elle a planté sa tente) parmi nous » (Jean
1.14)

L’incarnation, le Fils de Dieu devenu homme que nous célébrons
a Noél, c’est le Dieu nomade qui a planté sa tente parmi nous,
pour venir a notre rencontre. Et parce que Dieu est toujours
en mouvement, apres sa résurrection, le Fils est remonté
aupres du Pere. Et le Saint-Esprit a été envoyé, pour planter
sa tente chez le croyant, pour faire de notre corps le temple
de Dieu. Aujourd’hui, nous sommes les temples du Dieu nomade
qui chemine avec nous.

C’est Dieu qui va construire une maison a David

La deuxieéme raison pour laquelle le Seigneur ne veut pas que
David lui construise un temple, c’'est que c’est lui, le
Seigneur, qui va construire une maison a David. Dieu renverse
la perspective : « ce n’est pas toi qui va me construire une
maison, c’est moi qui vais t’en construire une ». Evidemment



ici, on joue sur les mots. La maison dont parle le Seigneur
pour David n’'a rien a voir avec le palais qu’'il s’est fait
batir, c’est une dynastie. Et Dieu promet qu’elle sera établie
pour toujours.

On a vu, a juste titre, une dimension messianique a cette
promesse. Elle est, certes, encore voilée. Mais elle se
précisera petit a petit, notamment dans 1le discours des
prophetes ou le titre « fils de David » finira par devenir un
titre messianique, appliqué a Jésus dans le Nouveau Testament.
Car en effet, cette dynastie établie pour toujours, ce regne
sans fin ne peut que pointer vers Celui qui est venu pour
établir le Royaume de Dieu, le Fils de Dieu, Jésus, le Christ.

I1 faut tout de méme dire qu’un temple sera bien construit
finalement pour le Seigneur. Mais selon les conditions fixées
par Dieu lui-méme : non par David mais par Salomon, son fils,
premier représentant de cette dynastie promise.

Et le jour de l’inauguration du temple, il sera bien dit
clairement que cette « maison » de Dieu ne peut en aucun cas
le contenir. Salomon lui-méme le dira dans sa priére

« Est-ce que Dieu peut vraiment habiter sur la terre ? Le ciel
est immense, mais il ne peut pas te contenir, toi, mon Dieu.
Et ce temple que j’ai construit est beaucoup trop petit pour
toi. » (1 Rois 8.27)

J'aime cette idée de construire un temple, une maison pour
Dieu, tout en sachant qu’il sera beaucoup trop petit. Il faut
nous en souvenir ! Tous les temples que nous construisons pour
Dieu sont trop petits. Nos églises sont trop petites, nos vies
sont trop petites, nos théologies sont trop petites. Penser le
contraire, c’est succomber a la dérive sectaire, ou 1l’orgueil
spirituel.

Quelle conclusion en tirer ? Dieu accueille ce que nous
construisons pour lui. Et comme il a rempli le temple de
Salomon de sa gloire, il habite les temples que nous lui



offrons. Il habite nos églises et nos vies. Mais ce qui compte
avant tout, c’est ce qu’il construit pour nous. C’est son
projet pour nos vies et nos églises. C’est son Royaume appelé
a croitre dans notre ceur, dans nos églises, dans le monde.

Conclusion

Finalement, le projet de David de construire un temple pour le
Seigneur a abouti, mais pas comme il le pensait. Les projets
de Dieu étaient différents. La construction du temple a juste
été différée, et réalisée par Salomon. Mais le grand projet de
Dieu a été révélé a David. Celui d’une autre maison, une
dynastie, ferment d’un autre royaume, le Royaume de Dieu
inauguré par le Messie.

Nous pouvons faire des projets, mais c’est le projet de Dieu
qui s’accomplit. Un projet qui n’est pas toujours conforme a
ce que nous imaginons. Mais un projet dont la portée dépasse
ce que nous pouvons penser. Il ne peut en étre autrement de
notre Dieu nomade, toujours en mouvement et toujours prét a
planter sa tente pour que nous puissions le rencontrer.

Tenez bon! Le Seigneur sera
votre force (Ep 6.10-18)

Pendant 1’Avent, nous attendons la venue de Dieu. Je vous
propose de méditer le texte du jour, a la fin de la lettre de
Paul aux Ephésiens, un texte qui nous donne des indications
sur la maniere dont nous devons attendre la venue de Dieu.

Lecture Ep 6.10-18

Nous sommes en guerre ! Voila comment se conclut la lettre aux


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/17/tenez-bon-le-seigneur-sera-votre-force-ep-6-10-18/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/17/tenez-bon-le-seigneur-sera-votre-force-ep-6-10-18/

Ephésiens, une lettre ou Paul met pourtant un fort accent sur
la paix : Jésus-Christ nous réconcilie avec Dieu et avec les
autres. En nous reconnectant chacun a Dieu, il nous reconnecte
aussi les uns aux autres. La paix est donc une des principales
victoires du christ, un bien que nous sommes appelés a nous
approprier dans 1’Eglise et a développer. Toutefois, Paul
termine sa lettre avec une image apparemment opposée a la
paix : celle du combat. Il appelle plusieurs fois les
chrétiens a résister, en revétant — et c’est 1la le point fort
du texte — une armure complete qui nous permettra de tenir.
Paul utilise la une image forte qui a pour but de marquer les
esprits au moment de son exhortation finale et d’encourager
les chrétiens dans le temps qui précede le retour du Christ.

1) L’appel a tenir ferme dans la
bataille spirituelle

Nous sommes en guerre. Paul nous invite a reconnaitre que la
vie chrétienne n’est pas un long fleuve tranquille, et que
nous ne sommes pas en terrain neutre. Au contraire, nous
rencontrons des obstacles, des adversaires, et nous devons
prendre position dans le combat engagé. Quoi que nous
fassions, nous y sommes, et nous avons besoin de nous préparer
de maniere adéquate.

Evidemment, nous pensons tout de suite aux combats que vivent
les chrétiens de 1’église persécutée dans le monde, pour qui
la lutte est une réalité quotidienne et malheureusement
difficile a nier. En creusant un peu, on peut penser aussi aux
résistances discretes mais réelles que rencontre la foi
chrétienne dans la société occidentale d’aujourd’hui. Mais il
me semble que Paul nous invite a ne pas étre dupes : méme dans
1’'hypothese de conditions politiques ou religieuses optimales,
aucun chrétien n’est exempté de ce combat.

En effet, Paul nous invite a voir plus loin que 1les
adversaires en chair et en os, a voir plus loin que les



difficultés ou les résistances que nous rencontrons : ceux
face a qui nous devons résister ne sont pas en chair et en os,
mais ce sont des adversaires spirituels : des forces tres
puissantes, des puissances de la nuit, des esprits mauvais,
regroupés sous l’'égide de l'adversaire principal qu’est le
diable. Vous remarquerez que Paul ne se lance pas dans une
description détaillée des différents démons, de leur
organisation, de leur mode de fonctionnement, de leurs cuvres.
A mon sens, ce qui ressort de cette liste, c’est surtout la
variété des opposants, qui ont en commun le fait de lutter
contre Dieu et ceux qui lui appartiennent. Paul nous pousse a
reconnaitre que chacun, dans son contexte, est engagé dans la
lutte et doit faire face aux pieges du diable.

Il me semble qu’on n’a pas besoin d’aller dans le
spectaculaire pour reconnaitre ces méthodes de 1l'adversaire
ce peut étre le mépris ou le rejet violent de notre foi chez
les autres, mais aussi les doctrines qui nous détournent de la
vérité de 1'Evangile ou les tentations de commettre le mal
(mensonge, vol, tromperie, etc.), ou encore, et c’est plus
pernicieux, des situations apparemment innocentes, ou nous
tombons doucement dans 1’indifférence, dans le ressentiment ou
L'amertume, dans des situations ou nous nous sentons dans
notre droit et nous écartons, sans vraiment le voir, de la
grace qui a transformé notre vie. Personnellement, je
reconnais que je n'ai pas besoin d’aller tres loin pour tomber
dans ces pieges-la..!

Face a ces stratagemes, a la diversité des adversaires, et
surtout a leur nature spirituelle, nous armer ne signifie pas
mettre un gilet pare-balles ou acheter un fusil. Nous avons
besoin d’'étre équipés sur le plan spirituel pour tenir bon, et
Paul nous dirige vers le seul qui puisse nous rendre forts

Dieu. Le seul qui puisse nous permettre de résister, c'est
Dieu, le Dieu décrit au début de la lettre, au ch.1l (peut-étre
un des plus beaux passages de la Bible), celui dont la
puissance et la force spirituelle ont vaincu le mal, toutes



les forces du mal, dans leur variété et leur hargne, celui qui
a vaincu la mort en faisant ressusciter Jésus-Christ.

Pour nous battre contre les puissances spirituelles, nous
devons nous ranger derriere un chef spirituel. Mais il ne
faudrait pas se tromper : une forte inégalité réside entre les
deux camps. En réalité, méme si la bataille fait rage, elle
est perdue d’avance, ou vaincue d’avance, depuis que Jésus-
Christ est ressuscité. Le théologien Oscar Cullmann compare
d’ailleurs notre situation a la situation de la France entre
le débarquement des forces alliées en Normandie en 1944 et
l'armistice signée en 1945. Le débarquement déclenche 1la
victoire des Alliés, mais les combats durent encore presque un
an et font des dégats. C’est exactement ce que nous vivons
Jésus-Christ a remporté la victoire décisive et un jour, son
royaume sera établi. Mais les adversaires ne se sont pas
encore rendus et continuent de lutter, donc nous aussi.

2) les moyens a disposition

Nous devons donc nous préparer, nous équiper, pour tenir bon
en attendant la victoire pleine et entiere de notre Seigneur.
Paul résume, dans 1’image mémorable de l'armure d’un soldat,
les armes que nous avons a notre disposition.

Quelles sont-elles ? La vérité, la justice, la paix, la foi,
le salut, la parole de Dieu. Ces armes nous les connaissons
bien, car ce sont les graces données au chrétien : la vérité
révélée en Jésus-Christ, la justice offerte au croyant, la
paix nous réconciliant avec Dieu et les autres, la confiance
en Dieu en toutes circonstances, l’assurance d’appartenir a
Dieu et la parole, la Bible, qui nous rappelle toutes ces
vérités et nous apprend comment vivre avec Dieu. Toutes ces
graces ont déja été citées par Paul : ce sont les fondements
de la vie chrétienne, développés au fil des évangiles et des
lettres des apotres.

L’armure décrite a un role défensif : le grand bouclier



protecteur, la cuirasse, le casque, mais il y a aussi 1'épée
(pas une grande, mais Paul fait référence a une petite épée
maniable facile a emporter en toutes circonstances), et la
ceinture qui porte normalement une petite arme. Les graces de
la foi ne sont pas seulement un abri antiatomique, mais elles
nous rendent actifs dans la lutte.

Ces dons ne sont pas juste des outils que nous recevons pour
résister, mais nous sommes appelés a nous les approprier
pleinement. Par exemple, la justice que Dieu nous accorde en
Jésus-Christ, nous sommes appelés a la pratiquer, a la mettre
en euvre concretement dans notre vie. La parole de Dieu, ce ne
sont pas seulement des versets a répondre du tac au tac, mais
une révélation qui transforme peu a peu notre maniere de voir
et nous fait entrer dans les points de vue de Dieu lui-méme.
Et ainsi pour toutes ces graces que nous recevons et que nous
sommes appelés a mettre en cuvre dans notre vie.

Paul décrit une armure romaine, image classique du soldat de
1’'époque, mais en réalité, sa vraie source d’'inspiration,
c’'est 1'AT, et particulierement le prophete Esaie. On y 1lit
que le Messie aura pour ceinture la justice et la fidélité
(11.5) et sa parole sera une épée coupante (49.2). Dieu lui-
méme revét la cuirasse de la justice et le casque du salut
(59.17). Et ceux qui annoncent la bonne nouvelle de la paix
sont bénis (52.7). Ainsi, 1l’armure que Paul nous propose,
c’'est l’'identité-méme de Dieu révélée a travers son Messie,
Jésus-Christ, une identité que les enfants de Dieu ont pour
vocation de s'’approprier. C’est bien du Seigneur que nous
tirons notre force, et bien plus !

Vous avez peut-étre remarqué que ces dons ne sont pas
particulierement liés a la guerre, ils ressemblent davantage
aux habits que nous devrions porter tous les jours ! a la vie
normale du chrétien, de plus en plus proche de Dieu. Pour
survivre, nous devons nous accrocher a Dieu et a la vocation
qu’il nous donne. Pas besoin d’aller provoquer les adversaires
ou de développer une stratégie particuliere ! Notre



préparation, notre équipement, c’est simplement de vivre en
enfants de Dieu avec détermination et persévérance, demeurer
dans le Christ vainqueur, nous enraciner toujours plus
profondément en lui, c’est ainsi que nous pourrons tenir,
fermement établis sur le roc, en sachant que la tempéte se
déchaine. Enracinons-nous en Dieu, c’'est en lui que nous
pourrons tenir.

3) L’importance de la priere

Demeurer, s'’enraciner, s’appuyer, autant d’images d’une
relation intime avec Dieu, que Paul encourage en nous appelant
a la priere : « 18. Priez sans cesse. Faites toutes vos
prieres et vos demandes par l’'Esprit saint ! » La priére n’est
pas une arme supplémentaire, c’'est le canal qui nous permet de
recevoir les dons de Dieu, d’étre en relation avec lui par le
Saint Esprit. La priere conduit a demander a Dieu tout ce dont
nous avons besoin pour chaque jour, pour tenir bon : nous ne
sommes pas seuls dans le combat contre le mal sous toutes ses
formes. Dans la priere, nous apprenons aussi a nous ranger
derriere le Seigneur, a ne pas faire les fanfarons mais a le
laisser intervenir dans notre vie, dans notre cecur. Dans la
priere nous exercons notre confiance en Dieu et nous nous
ressourcons en nous rappelant 1’'immensité de son amour et de
sa puissance. Enfin la priéere nous met a l’écoute de Dieu et
de ses projets pour nous, des directions qu’il nous conseille.

Dans ce cadre-la, l'intercession pour nos freres et sceurs
chrétiens a une place importante. Dans d’'autres textes, nous
sommes invités a soutenir les chrétiens éprouvés, dans leur
santé, leur foi, leur famille etc. a étre solidaires les uns
des autres, a nous encourager et nous consoler les uns autres
dans les moments de faiblesse, de malheur, de difficultés.
Ici, l'intercession est plus large : tous ont besoin de la
priere. Méme ceux qui apparemment ne rencontrent aucune
difficulté, ceux qui paraissent forts ou bien ancrés dans la
foi : puisque nous sommes impliqués dans la bataille, nous



avons tous besoin du Seigneur pour tenir. Méme celui qui est
fort, qui marche bien, peut tomber ! Prier les uns pour les
autres, c’'est prier pour ceux qui vacillent, afin que Dieu les
garde, et pour ceux qui tiennent, afin que Dieu les garde
aussi ! Plus tét dans sa lettre, Paul parle de 1’'église comme
d’un corps ou nous nous aidons les uns les autres a grandir, a
progresser dans notre identité d’enfants de Dieu, a vivre avec
Dieu. La priere est un moyen concret de nous édifier les uns
les autres.

Conclusion

En conclusion, on peut dire que Paul nous invite a étre
vigilants, attentifs, lucides sur notre situation : le monde
n'est pas encore apaisé, et la victoire du Christ a la croix
suscite une résistance ultime de ceux qui ne veulent pas
reconnaitre Dieu comme Seigneur. Nous ne devons pas étre
dupes, mais pas morbides pour autant, ou craintifs : Dieu est
déja vainqueur, il nous a établis chez 1lui, et il nous donne
quotidiennement toutes les graces dont nous avons besoin.
Notre ré6le, dans cette période intermédiaire ou nous attendons
la proclamation universelle du regne de Dieu, c’'est de
développer avec détermination la nouvelle identité que Dieu
nous donne en Jésus-Christ : une identité marquée par la
vérité, 1la justice, la paix, le salut, la foi et 1a
connaissance de la volonté de Dieu. Alors enracinons-nous dans
le Christ, puisons en lui nos forces, nos motivations, nos
valeurs, nos espoirs, laissons son Esprit nous pétrir a
1’image de Dieu, et Dieu nous gardera, il nous protégera et
nous conduira sur son chemin.



La Bonne Nouvelle de Jésus-
Christ, Fils de Dieu,
commence icil

Lecture biblique : Marc 1.1-8

Marc commence son évangile avec une phrase qui pourrait passer
inapercue, une simple formule banale : « La Bonne Nouvelle de
Jésus-Christ, Fils de Dieu, commence ici. »

Mais y a-t-il vraiment des formules banales dans les
évangiles ? Chaque phrase a son importance. Méme celle-ci, qui
nous en dit finalement bien plus qu’on pourrait le croire a la
premiere lecture.

La Bonne Nouvelle, c’'est Jésus !

Le mot évangile est entré dans le langage courant. Et pour
nous, c¢a désigne un livre. Ou plutét quatre livres du Nouveau
Testament. Et on oublierait presque parfois que ce n’est
qu’une transcription d’un terme grec qui a une signification
tres simple : évangile signifie bonne nouvelle.

Or, quel étrange prophete de bonne nouvelle ce Jean-Baptiste,
qui apparait des le début de 1’évangile selon Marc ! Derriere
son apparence hirsute d’ermite retiré dans le désert, vétu
d’'habits sommaires, avec un régime alimentaire des plus
rudimentaires, il proclame un message radical et exigeant


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/07/la-bonne-nouvelle-de-jesus-christ-fils-de-dieu-commence-ici/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/07/la-bonne-nouvelle-de-jesus-christ-fils-de-dieu-commence-ici/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/12/07/la-bonne-nouvelle-de-jesus-christ-fils-de-dieu-commence-ici/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/12/arrière-plan.jpg

« changez votre vie ! »

Mais en réalité, 1la Bonne Nouvelle, ce n’est pas Jean-
Baptiste, ni méme son message. La Bonne Nouvelle, c’est un
personne. C’'est celui qui vient apres lui. Celui dont Jean dit
qu’il n’est pas digne d’'Oter ses sandales.. Ce n'est pas nous,
les chrétiens, ou 1’Eglise, et encore moins une religion.. La
Bonne Nouvelle, c’est Jésus.

Et ce n'est pas fini ! C’est aussi le fait que cette personne
soit le Christ, le Messie, celui que Dieu a choisi pour
accomplir son plan de salut. Et ce n’est pas fini ! C'est
aussi le fait que ce Messie est le Fils de Dieu, Dieu lui-
méme. Voila la Bonne Nouvelle : Jésus est le Christ, le Fils
de Dieu.

Est-ce que nous vivons 1’Evangile comme une bonne nouvelle ?
Est-ce que nous l’annoncons comme une bonne nouvelle ? Est-ce
que les gens voient dans notre vie, dans notre Eglise, que
c’'est une bonne nouvelle ?

La Bonne Nouvelle commence (presque) ici..

En réalité, on devrait dire que 1la Bonne Nouvelle commence
presque ici.. Parce que si la Bonne Nouvelle, c’est Jésus-
Christ, Marc ne nous en parle pas tout de suite.

IT y a d'abord les prophetes, et notamment Esaie qui annonce
1’émergence d’'une voix qui crie dans le désert. Et donc il y a
aussi d’abord Jean-Baptiste, et sa prédication publique
invitant les foules a se préparer a l'accueil du Messie qui
doit venir. I1 y a d’abord ce baptéme d’eau proposé par Jean
qui annonce un autre baptéme, celui de l'Esprit saint, que le
Christ apportera.

Bref, la Bonne Nouvelle ne tombe pas comme ca du ciel, du jour
au lendemain. Son émergence est préparée. Vous connaissez le
cantique traditionnel



« Depuis plus de 4000 ans, nous le promettaient les prophétes,
Depuis plus de 4000 ans, nous attendions cet heureux temps.. »

Dans le calendrier liturgique, le temps de 1’'Avent, tout un
mois durant, nous rappelle cette attente. Noél, la Bonne
Nouvelle de Jésus-Christ venu sur terre, arrive au terme d’un
temps de préparation. Et il y a la une vérité importante
pour recevoir la Bonne Nouvelle, il faut y étre préparé, comme
la bonne terre de la parabole, préte a accueillir la semence.

Comment avons-nous été préparés a recevoir la Bonne Nouvelle ?
Par notre éducation ? Par des rencontres ? Par des
circonstances, des événements heureux ou non, qui ont émaillé
notre existence ? Nous avons tous un chemin, propre a chacun,
dans lequel pourtant nous pouvons sans aucun doute discerner
des jalons que Dieu a posé dans notre vie pour nous préparer a
1’accueil de la Bonne Nouvelle.

Et puis cette Bonne Nouvelle, on ne la recoit pas une fois
dans sa vie et c'est terminé. L’Evangile nous rencontre et
nous interpelle sans cesse. Nous nous réunissons pour entendre
tout a nouveau cette Bonne Nouvelle.. Mais comment nous vy
préparons-nous ?

La Bonne Nouvelle commence.. mais ne se termine pas

Avec un tel début pour son ouvrage, on pourrait s'attendre a
une fin similaire. Du style : « La Bonne Nouvelle de Jésus-
Christ, Fils de Dieu, se termine ici.. ». Mais si on va a la
fin de 1’Evangile selon Marc, on se rend compte que ce n’est
pas le cas. Pas du tout.

En réalité, 1’Evangile selon Marc a la particularité d’avoir
une fin abrupte, une fin ouverte. Il est communément admis
aujourd’hui que les versets 9-20 sont un ajout postérieur a la
rédaction de 1’Evangile. Rien d’'hérétique dans ces versets,
qui empruntent leur contenu aux autres évangiles et au livre
des Actes des apbtres. Mais a l'origine, 1’'évangile selon Marc



s’arrétait au verset 8, de facon surprenante

« Les femmes sortent de la tombe et partent en courant. Elles
tremblent, elles sont bouleversées, et elles ne disent rien a
personne, parce qu’elles ont peur. »

Je ne sais pas si vous aimez les fins ouvertes dans un roman
ou dans un film. Elles peuvent nous frustrer parce qu’elles ne
proposent pas une fin claire et précise. C'est ce qui explique
l’ajout a la fin de 1’évangile selon Marc.. Mais elles peuvent
aussi nous stimuler parce qu’elles nous laissent imaginer 1la
suite. Les fins ouvertes nous interpellent, elles nous
invitent a continuer 1’histoire.

Dans la Bible, le livre de Jonas aussi a une fin ouverte. Avec
une question que Dieu pose au prophete sans qu’'il y ait de
réponse explicite

« Alors, est-ce que je ne peux pas, moi, avoir pitié de cette
grande ville de Ninive ? » (Jonas 4.11)

La Bonne Nouvelle de Jésus-Christ a un commencement.. mais pas
de fin. Elle commence avec sa naissance, elle se poursuivra
avec sa mort sur la croix. Mais ce ne sera pas la fin : elle
se poursuivra avec sa résurrection. Voila pourquoi elle n’'a
pas de fin, parce que Jésus-Christ est ressuscité et il est
vivant pour toujours !

De plus, le fait qu’il n’y ait pas de fin a 1’Evangile selon
Marc nous invite aussi a continuer 1’histoire. L’Evangile ne
doit pas rester un livre, il doit devenir pour nous une Bonne
Nouvelle, il veut poursuivre son histoire dans chacune de nos
vies.

Conclusion

Dés le début de son ouvrage, Marc nous rappelle que 1’Evangile
est une Bonne Nouvelle parce qu’'il ne s’agit ni d'un simple
message ni d’'une religion, mais d’une personne. Jésus-Christ,



Fils de Dieu.

Et cette Bonne Nouvelle est vivante parce que Jésus-Christ est
vivant. Recevoir l’Evangile, c’'est laisser le Christ entrer
dans notre vie, et nous tenir prét a l’'accueillir tout a
nouveau chaque jour.

Pour chacun de nous, la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, Fils
de Dieu, peut commencer ici et maintenant.



