L’ humilité et la gloire

https://soundcloud.com/eel-toulouse/lhumilit-et-la-gloire

Lecture biblique : Philippiens 2.6-11

C'est aujourd’'hui le dimanche des Rameaux ou nous lisons le
récit de 1’entrée de Jésus a Jérusalem. Cet hymne de
Philippiens 2 permet d’éclairer ce récit de facon
intéressante.

L'entrée de Jésus a Jérusalem est pleine de paradoxes
acclamé par la foule comme un Roi entrant dans la ville, c’est
pourtant vers son supplice que Jésus se dirige. Cette méme
foule criera quelques jours plus tard : « crucifie-le ! »

Un paradoxe auquel répond le contraste saisissant de 1’hymne
de Philippiens 2, entre 1'humiliation et la gloire, a la fois
celle qui précede et qui suit 1'humiliation du Christ jusqu’a
la croix.

Jésus entre a Jérusalem sur le dos d’'un ane. Ce n’'est pas une
monture indigne d’un roi, notamment en temps de paix. On
préférera le cheval sur le champ de bataille ! C’est donc bien
dans la posture d’un roi que Jésus entre a Jérusalem et qu’il
est acclamé. Pourtant son entrée n'est pas triomphaliste mais
humble : 1’évangile précise que c’'est sur un simple anon qu’il
s’assied..

Jésus entre donc a Jérusalem comme un roi en temps de paix..
mais il y rencontrera la haine et la violence des hommes. Il
entre a Jérusalem humblement sur le dos d’un anon.. mais il
subira 1’humiliation supréme d’'un proces injuste, des
moqueries et de la mort infamante de la crucifixion.

En réalité, 1’entrée de Jésus a Jérusalem est a 1’'image de
l'incarnation, de la venue du Fils de Dieu sur terre en tant
qu’homme. Celui qui entre a Jérusalem si humblement est bien


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/29/lhumilite-et-la-gloire/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/lhumilit-et-la-gloire

celui qui est né dans une étable au sein d’une famille modeste
plutdét que dans le palais de la capitale. Et 1’incarnation est
bien au ceur de 1'hymne de Philippiens 2 ou le Fils accepte de
quitter la gloire pour venir sur terre. Le Roi choisit de
devenir humble serviteur, le Fils de Dieu entre a Jérusalem
sur le dos d’un anon.

Mais il est aussi question de gloire le jour des Rameaux. Une
gloire, certes, paradoxale qui se manifeste dans les
acclamations de la foule. Des acclamation superficielles mais
bel et bien annonciatrices de la gloire a venir pour le
Christ. Cette gloire éclatante que l'hymne de Philippiens 2
annonce, le jour ou tout genou fléchira devant 1lui.

Humilité et gloire sont donc les points commun aux deux
textes. Mais nous allons maintenant nous centrer sur 1’hymne
de Philippiens 2.

L’humilité au coeur

Si 1’idée d'humilité est au ceur de cet hymne, elle est aussi
au ceur de la Bible en général. Dans 1'Ancien Testament, de
nombreux textes évoquent Dieu qui abaisse les orgueilleux et
éleve les humbles. Dans son enseignement, Jésus prolonge cette
insistance sur 1'humilité, par exemple en affirmant que le
Royaume de Dieu appartient a ceux qui sont comme des petits
enfants. Dans cette perspective, 1l’'hymne christologique de
Philippiens 2 sert de point d’appui a une exhortation au
service mutuel, dans 1’'humilité, en considérant les autres
comme Ssupérieurs a nous-mémes.

L’humilité apparait comme une valeur supréme du Royaume de
Dieu, avec le petit enfant comme modele de citoyen du Royaume
et le service comme norme dans les relations au sein du
Royaume de Dieu.

Avouons-le, nous sommes la a l’opposé de 1l'esprit de notre
monde d’aujourd’hui, ou c’'est la performance qui est
valorisée, ou la réussite est celle qui se voit, qui s’affiche



sur Internet, peu importe si c’est au détriment des autres.

Or, on ne peut pas étre humble seul. L'humilité se mesure dans
notre relation aux autres. Elle dépend autant du regard qu’on
porte sur les autres que du regard qu’on porte sur soi. Il
s’agit de considérer les autres comme supérieurs, pas de se
considérer comme inférieur aux autres. C’est une nuance qui a
de 1’'importance. Etre humble, c’est se faire serviteur de mon
prochain. Ce n'est pas dire « je ne vaux rien » mais c’est
choisir de s’ouvrir a l’autre, ses attentes et ses besoins.

L’humilité est un choix, pas un trait de caractére que
certains auraient et d’autres pas. On n’est pas humble comme
on serait enjoué, colérique, optimiste ou perfectionniste ! On
choisit 1’humilité ou on ne 1la choisit pas. On prend exemple
sur le Christ ou pas..

La gloire, mais quelle gloire ?

Notre texte parle aussi de gloire. Mais de quelle gloire ? La
gloire des hommes est versatile : 1'épisode des Rameaux
1’illustre de facon évidente. L’hymne de Philippiens 2 nous
invite a chercher une autre gloire. La seule gloire que nous
devions rechercher est celle que Dieu donne. Or il ne la donne
gu’aux humbles..

Le lien entre 1’'humilité du Christ et sa gloire est
explicitement fait dans le texte de Philippiens 2. Les
souffrances et 1’'humiliation du Christ y apparaissent comme la
marque supréme de sa gloire : « Il s'est fait serviteur..
jusqu’a la mort sur une croix. C'est pourquoi Dieu 1’a
élevé.. » (v.8-9). C’est a cause de son humiliation, a cause de
sa mort sur la croix, que le nom du Christ est élevé au-dessus
de tous les autres noms.

On pourrait méme dire que la gloire du Christ est dans son
humiliation. Sa gloire, c’est d’avoir été serviteur jusqu'’au
bout, jusqu’a la mort. Et cette gloire ne vient pas des hommes
qui 1’'ont crucifié mais de Dieu qui 1’a envoyé et qui 1'a



ressuscité !

Certes, un jour nous serons dans la gloire de la présence méme
de Dieu, avec le Christ devant qui toute la terre se
prosternera. Mais c¢a, ce sera pour plus tard. Aujourd’hui,
nous sommes bien souvent plutét dans la posture de 1’'humble
serviteur, parfois méme humilié. Et dans ces conditions,
aujourd’hui, notre gloire, c'est de faire la volonté de Dieu,
c’'est de se savoir aimé par Dieu, c’'est de choisir au nom du
Christ de nous faire serviteur de notre prochain.

Conclusion

Examiner le récit des Rameaux a 1'aune de 1’hymne
christologique de Philippiens 2 1lui donne un relief
particulier. C’est tout le drame de l’incarnation qui s'y
manifeste. L’entrée de Jésus a Jérusalem, c’est la venue du
Fils de Dieu fait homme, comme un roi humble apportant la
paix, un roi serviteur de 1’'humanité.

Mais la ou les acclamations de la foule devaient avoir un godt
amer pour Jésus, conscient que le vent allait vite tourner
pour lui, l’'hymne de 1’épitre aux Philippiens évoque la gloire
que Dieu donne a son Fils, et celle a venir au jour ou tous
fléchiront le genou devant lui.

En tant que disciples de Jésus, notre modele se trouve dans le
Christ renoncant a sa gloire pour se faire serviteur, il est
dans ce roi humble marchant vers son supplice prochain. Notre
vie de disciples du Christ ici-bas n’est pas toujours glorieux
au sens humain du terme.. mais notre gloire se trouve
ailleurs : dans le regard que notre Dieu porte sur nous. C’est
sa gloire que nous voulons rechercher, pas celle des hommes !



Pour une relation nouvelle
avec Dieu

https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-relation-nouvelle

Lecture biblique: Jean 2.13-25

Jean nous dévoile un Jésus ébouriffant : en entrant dans le
Temple, il se fabrique un fouet de cordes et se met a chasser
les vendeurs installés dans le Temple, renverse les stands et
éparpille la monnaie des bureaux de change. Avec fracas, il
disperse tout le monde et fait place nette, et les quelques
mots qu’il adresse aux vendeurs comme aux autorités juives,
sont péremptoires et mystérieux. Ses gestes violents et ses
paroles étranges réveillent 1’image palotte que 1’'on se fait
souvent, d’un Jésus doux et calme, tendre et paisible.

Si Jean décide de nous dévoiler ce Jésus enflammé, des le
début de son ministere, alors qu’il se montre assez sélectif
dans les actes de Jésus, préférant retranscrire ses discours,
c’'est qu’il veut nous montrer comme cet acte est révélateur de
la mission et de 1’'identité du Christ.

1) Jésus le Fils vient purifier
le culte

D'abord, voyons de plus pres quelle est la situation qui
suscite une action aussi dramatique de la part de Jésus. Des
vendeurs d’animaux et des changeurs de monnaie sont installés
dans le temple de Jérusalem, lieu de culte, lieu de rencontre
privilégié entre Dieu et son peuple. Autour du centre sacré du
Temple, différentes cours accueillent les adorateurs

d’abord, au plus pres, les prétres, puis, les Israélites, puis
les femmes d’Israél, puis, tout autour, un dernier parvis,
plus vaste, ou viennent prier les croyants d’origine non-


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/10/pour-une-relation-nouvelle-avec-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/10/pour-une-relation-nouvelle-avec-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-relation-nouvelle

juive.

Que font la les vendeurs et les changeurs de monnaie ? Comme
la plupart des croyants ne vivent pas a Jérusalem ni méme en
Israél, mais viennent souvent de loin pour rendre un culte a
Dieu, certains ont eu l’'idée de proposer, a l’'origine, en face
du Temple des lieux ou acheter les victimes a sacrifier (c’est
quand méme pratique de ne pas venir de Grece ou d’'Egypte en
tirant son mouton ou son beuf derriere soi !). De méme, les
changeurs de monnaie permettent de changer 1’argent étranger
en monnaie du temple, la seule a étre acceptée pour payer
1’impét du Temple qui concerne tous les juifs adultes. Avec le
temps, ces stands se sont déplacés jusque dans la cour la plus
excentrée, faisant de cette cour non plus un lieu de culte
pour les non-juifs mais une sorte de marché religieux.

Qu’'est-ce qui énerve Jésus au point de tout chambouler, et de
chasser tous ces commercants ? Ce n’est pas tellement le
commerce qui pose probleme (nous pourrons continuer les stands
de librairie a Noél !), mais plutoét le trouble, le bruit,
L’agitation qui empéchent le recueillement devant Dieu. Comme
si quelqu’un passait dans les rangs de 1’église, au milieu du
culte, en criant : « Demandez la feuille de culte ! Demandez
une Bible ! Ca vous fera 1,50 euros ! » .. Ce serait moins une
aide qu’un obstacle au culte !

Jésus veut donc rectifier 1la situation en poussant les
perturbateurs a laisser la place libre et calme pour le culte,
en retournant dehors. Il le fait de maniere pour le moins
énergique, mais il faut bien ca pour déplacer des moutons et
des beufs !

Pourquoi Jésus prend-il cette initiative ? Parce que Jésus
n'est pas un simple adorateur qui trouve qu’on ne s’entend
plus prier, mais il est Dieu le Fils lui-méme parmi les
hommes, et ce parasitage du culte le fait sortir de ses gonds.
C'’est en tant que Dieu qu’il vient purifier le culte, qu’il
vient recentrer 1l'attention des adorateurs sur ce qui est



essentiel : la relation avec Dieu. Jésus vient pour restaurer
notre relation avec Dieu, pour que ces rencontres soient
vraies, authentiques, et que nous puissions vraiment nous
approcher de Dieu, nous mettre a son écoute et nous confier a
lui. C'est son but en venant sur terre, sa passion en quelque
sorte, et c’'est ce qui le conduit a repousser le secondaire a
sa place.

Les vendeurs et les changeurs installés dans le temple, a
priori pour des bonnes raisons, nous interrogent sur nos
pratiques. Est-ce que parfois, méme pour des bonnes raisons,
nous n’en venons pas a nous décentrer nous aussi de Dieu et de
L’essentiel ? Quelles sont les choses censées nous aider dans
notre relation avec Dieu qui deviennent des obstacles 7?7 des
diversions ? Est-ce que nous avons des principes, des
habitudes, qui prennent le pas sur l’essentiel, sur notre
relation avec Dieu, lors du culte communautaire, lors de nos
rencontres en semaine, ou dans notre intimité personnelle avec
Dieu ?

2) Jésus 1’Agneau annonce le
culte véritable

Devant cette initiative de Jésus, les autorités juives
viennent lui demander de prouver qu’il a bien 1’autorité pour
chambouler 1’ordre du culte. S’'ensuit un dialogue un peu
irréaliste : « Quel signe miraculeux peux-tu nous montrer pour
prouver que tu as le droit d’agir ainsi ? » Jésus répond

« Démolissez le Temple et en 3 jours, je le releverai. »
« Comment ? Il a fallu 46 ans pour reconstruire ce Temple et
toli tu serais capable de le relever en 3 jours ? » Et le
dialogue s’arréte la. Jésus donne 1’'impression de répondre a
coté de la question, et devant 1’interprétation littérale de
ses paroles, il se tait.

Ce qui ressort de cet échange étrange, c’est la parole de
Jésus, décalée, incomprise, que Jean, qui connait la suite,



nous explique pour nous sortir du désarroi. Dans cette
prédiction mal comprise, Jésus fait référence a une autre féte
de la Paque, qui interviendra deux ans plus tard, et pendant
laquelle il sera mis a mort sous l'initiative de ces mémes
autorités juives. Crucifié, il se relevera pourtant trois
jours plus tard, ressuscité jaillissant de 1la mort.

Jésus relie avec force le temple et son propre corps, sa
propre personne, comme s'il était, lui, le véritable temple.
En effet, qu’'est-ce que le Temple sinon le lieu ou Dieu
réside, sa demeure, le lieu qu’il remplit de sa présence ?
Jésus, Dieu le Fils devenu homme, est celui en qui Dieu
établit sa présence, il est l'interface ultime qui nous permet
de rencontrer Dieu pleinement. Jean, dans son introduction a
1l'évangile, dit de Jésus qu’en lui, Dieu est venu habiter
parmi les hommes. Jésus est le nouveau Temple, annoncé par le
Temple de pierres dans lequel il se trouve a ce moment-la. Par
son geste, il montre comment doit se vivre la relation avec
Dieu — il purifie le temple et la maniere de rendre un culte a
Dieu — mais dans son dialogue il suggere que ce culte est
insuffisant, et que le vrai lieu de rencontre avec Dieu c'est
lui. En quelque sorte il purifie la réalité existante mais il
montre aussi qu’elle pointe vers une autre réalité.

La référence de Jésus a la croix évoque encore un autre
élément. Il en parle lors de cette de la Paque, féte qui
célebre chaque année 1’exode, ce moment fondamental ou Dieu a

délivré son peuple de 1’esclavage en Egypte, suite au 10° fléau
que Dieu envoya aux Egyptiens qui refusaient de 1libérer

Israél. Ce 10° fléau, c’'est la mort de tout premier-né, sauf
chez ceux qui ont sacrifié un agneau immaculé. Cet agneau, et
tous les autres sacrifices, montrent qu’on ne peut pas se
tenir en présence du Dieu parfait, pur, saint, et vivre. Cet
agneau nous renvoie a notre péché, a notre besoin de pardon et
de grace pour pouvoir rencontrer Dieu qui s'approche de nous.
Seulement, encore une fois, ce systeme de sacrifices, certes
instauré par Dieu, est insuffisant, car il ne nous rend pas



profondément, durablement dignes de vivre avec Dieu. En
faisant référence a sa mort a quelques Paque de la, Jésus
évoque son propre sacrifice, le sacrifice d’un homme innocent,
qui se donne volontairement a notre place, en assumant notre
culpabilité pour nous offrir sa justice. Aux yeux de Dieu,
nous sommes donc pardonnés, purifiés, saints, dignes de nous
approcher de lui.

Jésus chasse les vendeurs du temple, mais dans ce geste
énergique il y a aussi une prophétie : un jour, il n'y aura
plus besoin de sacrifice car Jésus lui-méme, 1'Agneau ultime,
parfait, prendra le péché du monde et permettra de s’approcher
librement de Dieu. Par son geste et ses paroles, il indique
que notre relation avec Dieu va se transformer : elle va étre
purifiée mais elle va aussi s’approfondir et s’'intérioriser.

3) Devant Jésus le Seigneur,
comment croire ?

Face a cet événement percutant, les réactions sont variées.
L'ap6tre Jean écrit son évangile pour que ses lecteurs
connaissent Jésus, le reconnaissent dans la foi comme Dieu le
Fils venu sauver les hommes, et se mettent a le suivre. Il a
donc souvent le souci de montrer comment les gens ont percu
Jésus, dans le but de nous interroger sur notre réaction face
a Jésus-Christ.

D'"abord, on voit les autorités religieuses d’'Israél qui
refusent de se laisser vraiment interpeller et qui se trouvent
des portes de sortie pour éviter de se remettre en question et
de reconnaitre le sens véritable de ce que Jésus a fait. Face
a son geste lourd de sens, ils ne cherchent pas ou est le
probléme dans leur culte mais ils s’intéressent d’abord a la
légitimité de Jésus, ils enferment le geste prophétique dans
un carcan de droits et de pouvoir, sans se douter que Jésus a
toute autorité sur ce temple. Quand Jésus leur répond, ils
s'attachent au sens premier, littéral, avec une lourdeur



d’'esprit consternante. Leur obstination a se considérer comme
justes dans leur maniere de faire, en refusant toute critique
et toute remise en cause, cette obstination annonce 1la
jalousie, la défiance et 1'’envie de meurtre qui vont se
développer chez eux au point de comploter pour faire mourir
Jésus.

D'un autre c6té, il y a tous ces gens qui croient en Jésus a
cause des actes spectaculaires, guérisons et miracles, qu’il
accomplit, mais dont Jésus se méfie. Ces miracles ne sont pas
une mauvaise raison de croire en Jésus, puisqu’il les fait
aussi dans le but de susciter la foi en montrant qui il est.
Toutefois, il me semble que si Jésus reste méfiant vis-a-vis
de ces croyants, c’'est peut-étre parce qu’il sait que leur foi
n"ira pas plus loin. Ils aiment les miracles, mais comment
réagiront-ils aux enseignements de Jésus ? Aimeront-ils son
exigence, sa radicalité ? Accepteront-ils qui il est vraiment,
le Roi, le Messie prolifique qui fait des tas de miracles,
mais aussi celui qui va mourir sur la croix, qui empruntera un
chemin sombre et difficile, sur lequel il appelle a le
suivre ? Jésus sait que l’'homme tend a trier, a choisir ce qui
l'arrange, ce qui lui fait du bien, mais qu’'il rebrousse
chemin lorsque la voie a suivre impose des remises en question
trop radicales, des abandons, des difficultés.

Au milieu se trouvent les disciples, qui ne comprennent pas de
suite, mais seulement apres la croix, la résurrection, le don
de 1'Esprit. Pourtant, méme sans tout comprendre, ils restent
attachés a Jésus, le suivant malgré leurs doutes et leurs
questions, acceptant que la réponse vienne plus tard, mais
déja convaincus que c’est lui qui les menera a Dieu, que c’est
lui, le chemin, la vérité, la vie.

A qui ressemblons-nous aujourd’hui ? Sommes-nous récalcitrants
a la voix du Christ ? Sommes-nous attirés vers ce Jésus
impressionnant, mais effrayés par 1’implication que cela nous
demande ? Ou encore sommes-nous un peu ignorants, sans trop
d'assurance, mais avec la conviction que notre vie est en



lui ? Ou que nous en soyons, le Christ nous invite a le
rencontrer et a le reconnaitre tel qu’'il est, Dieu le fils
devenu Agneau pour nous donner le pardon et la vie.

L’épreuve d’Abraham

https://soundcloud.com/eel-toulouse/l-preuve-dabraham

Lecture biblique: Geneése 22.1-19

Pour approfondir notre réflexion sur notre consécration a
Dieu, sur ce que nous lui offrons, ou pas, et comment, je vous
invite a méditer le texte du jour, dans le livre de la Genese,
qui relate un épisode phare de la vie du patriarche Abraham.

Cet épisode de la Bible, ce presque sacrifice d’un fils par
son pere, est d’une intensité rare, et cette scene a interpelé
— et continue d’interpeller — bien des croyants, mais aussi
des penseurs et des artistes, tant elle rassemble des aspects
essentiels de notre humanité. Sans chercher a tout relever, ou
a répondre a toutes les questions que ce texte a peut-étre
soulevées, j'aimerais simplement ce matin relire ce texte dans
le cadre de notre chemin vers Paques, dans le cadre de notre
chemin de retour a Dieu, de retour a 1l'essentiel, de
consécration, parce que 1l'histoire d’Abraham le croyant nous
aide a avancer, aujourd’hui, sur notre chemin de foi.

1) « Je te donne tout » :
jusqu’'ou se consacrer a Dieu ?

La demande de Dieu a Abraham nous choque, et a juste titre !
En plus de la cruauté du sacrifice d’un enfant, cette demande
est injuste, notamment au regard de la volonté divine — Dieu


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/03/03/lepreuve-dabraham/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/l-preuve-dabraham

lui-méme, dans sa loi, interdira vigoureusement les sacrifices
d’enfants pratiqués dans certaines religions et punira le
peuple avec sévérité quand il commettra ces abominations.
Cette demande, contraire a la volonté de Dieu, est d’autant
plus absurde qu’elle contredit aussi les nombreuses promesses
que Dieu a faites a Abraham depuis qu’il 1’a appelé a le
suivre, quelques décennies plus tot. En effet, Dieu avait
promis a Abraham et Sara un fils, de qui descendrait un grand
peuple, malgré la stérilité de ce couple agé. Dieu a pris son
temps pour réaliser cette promesse, mais Isaac a fini par
naitre, fils tant attendu et tant chéri, porteur de 1la
promesse de Dieu. Abraham a méme di se séparer de son fils
illégitime, Ismaél, pour gqu’Isaac puisse recevoir
l’intégralité de 1’'héritage prévu par Dieu. Et maintenant,
voici que Dieu demande a Abraham de sacrifier Isaac !

Le texte nous donne quelques indices pour comprendre cette
demande incompréhensible. D’abord, avant méme de savoir ce que
Dieu va demander a Abraham, nous lisons que Dieu voulut mettre
Abraham a 1’épreuve, et cette demande est un test — ce que
Dieu veut, ce n'est la vie de cet enfant, mais c’est voir ce
qu’il en est vraiment de la foi d’Abraham. Un autre indice
nous aide a comprendre, lorsque Dieu dit : « prends ton fils,
je te prie, ton fils unique, celui que tu aimes » (v.2). La
demande concerne Isaac car c’est Isaac qui est précieux aux
yeux d’Abraham, c’est lui qui a été attendu, désiré, qui porte
les promesses ; et il me semble que l’enjeu de cette demande,
c’'est de savoir si Abraham est prét a donner a Dieu ce qu’il a
de plus précieux.

Quand nous parlons d’offrande, ou de consécration, quand nous
chantons « je te donne tout », ou « entre tes mains
j 'abandonne tout ce que j’'appelle mien », est-ce que c’'est une
maniere de parler ? Est-ce que c’'est une image ? Qu’est-ce que
nous donnons a Dieu ?

Cette question de l’offrande, de ce que nous consacrons a
Dieu, est révélatrice de la place que nous lui donnons dans



notre vie. Est-ce que nous sommes préts a lui donner ce qui a
le plus de valeur pour nous, ou y a-t-il des choses que nous
voulons garder de cO6té, que nous lui refusons parce qu’a nos
yeux, elles ont plus de valeur que lui ? Quels sont les
domaines ou, si Dieu nous posait le méme ultimatum, nous
préférerions nous détourner de Dieu ? L’'histoire d’Abraham
évoque l’'histoire du jeune homme riche, qui voulait bien
faire, qui était prét a donner de son temps, de son amour a
Dieu, mais qui, lorsque Jésus lui demanda de donner toutes ses
richesses et de faire de Dieu sa seule richesse, se détourna
et partit sur un autre chemin. Quelles sont, finalement, nos
idoles, ces choses, ces relations qui prennent a nos yeux plus
de valeur que Dieu lui-méme ?

2) Le signe d’une confiance
radicale

Ce que Dieu nous demande, c’est un geste fou, radical, le don
de soi, le don de ce qui nous fait vibrer. Pourtant, et c'est
essentiel pour comprendre cette épreuve, Dieu ne permet pas
qu’Abraham aille au bout de son geste ! Il empéche que le
sacrifice se réalise vraiment — mais il 1’empéche au dernier
moment, comme pour voir jusqu’ou Abraham est prét a aller,
jusqu’ou il est prét a obéir, a suivre son Dieu.

Abraham nous impressionne par son silence, par son obéissance,
mais s'il ne se révolte pas, il n’apparait pas non plus
indifférent a la situation. Le texte met en valeur sa
tristesse en rappelant sans cesse la valeur d’'Isaac a ses
yeux, son fils, son unique, son tres cher fils. Dans ses
réponses aux serviteurs, a son fils, Abraham se montre
ambigu : « moi et le garcon, nous irons la-haut pour rendre un
culte puis nous reviendrons vers vous » (v.5) et « que le
seigneur voie lui-méme quel animal il aura pour le sacrifice »
(v.8) — c’est peut-étre pour éviter d’'alerter les autres de
peur qu’ils ne l’arrétent, mais dans ces réponses on sent



aussi l'espoir, peut-étre la foi, que Dieu n’abandonnera pas
Abraham a la détresse et qu’Isaac vivra.

Il passe ces trois jours dans l’affliction, mais il ne se
dérobe pas. Il suit ce chemin tres étroit sur lequel Dieu
1’appelle, prét a se délester de tout pour répondre présent a
L’appel de Dieu. Tout comme il avait quitté sa patrie et sa
famille lorsque Dieu 1'a appelé la premiere fois, aujourd’hui
il se montre prét a tout laisser pour suivre Dieu, déja ce
qu'il a de plus cher, mais aussi les bénédictions de Dieu, les
promesses que Dieu lui a faites.

La se trouve le sens de son épreuve, qui ressemble un peu a
1’'épreuve de Job : pour quelle raison Abraham suit-il Dieu ?
Quelle est sa motivation ? Est-ce que c’est pour étre béni de
Dieu ? Est-ce qu’il espére gagner quelque chose ? Mériter
quelque chose ? Regarde, j’'abandonne mes parents, parce que tu
vas me donner des enfants, c’est gagnant-gagnant. J'arréte de
fumer, mais tu me guéris. Je te donne de l'argent mais tu
m’aides dans mon travail. On fait un échange, on négocie. Le
marchandage, c’'est la base des religions, mais Dieu n’est pas
dans le marchandage. Dieu lui demande de tout lui donner, méme
ce qu'il espere, méme ce qu’'il attend de la part de Dieu, de
rendre en quelque sorte ses promesses a Dieu. Est-ce
qu’Abraham est prét a suivre Dieu s’il n'y gagne rien ? Est-ce
qu’'il est prét a le suivre de maniere désintéressée,
gratuite ? Est-ce que Dieu est un outil qui améliore notre
vie, qui nous aide a obtenir certaines choses, une béquille
qui compense certaines faiblesses ? ou est-ce que c’est le
Dieu tout-puissant, le créateur, le Seigneur, le Premier et le
Dernier qui mérite notre adoration, notre crainte, notre foi,
parce qu'il est le vrai Dieu ?

Mis a l’épreuve, Abraham montre qu’il suit Dieu de maniere
désintéressée, qu’il le suit parce qu’ils ont une relation,
parce qu'il le connait et qu’il sait que c’'est le vrai Dieu,
qui a plus de valeur que toute autre chose dans le monde.



3) Un Dieu qui comble celui qui
se donne

Ce texte nous montre la profondeur de la foi d’Abraham, sa
pureté et son intégrité, mais il nous fait aussi voir quel est
ce Dieu qu’Abraham est prét a suivre a tout prix. Ce Dieu
c’'est le Dieu de 1la vie, le Dieu de la grace, le Dieu qui se
montre fidele et généreux.

Dieu demande a Abraham un acte presque impossible, mais en
voyant la foi de cet homme, il ne manque de répondre présent
lui aussi. Non seulement il pourvoit en donnant une victime
pour le sacrifice — prouvant qu’Abraham a eu raison de garder
espoir en lui — mais en plus, il renouvelle son alliance avec
Abraham, allant encore plus loin dans les promesses : il jure
par lui-méme, par le Tout-Puissant, il s’engage pleinement a
respecter ses promesses de bénédiction. Abraham était prét a
tout donner, et Dieu répond a sa foi en le comblant de
bénédictions.

Il y a un jeu de mots dans le texte, je ne sais pas Si vous
l'avez remarqué : v.14, Abraham appelle le lieu du nom « le
Seigneur voit » et 1'explication qui est donnée ensuite, c'est
que sur cette montagne, le Seigneur est vu, il apparait. Dieu
veut nous voir, il veut voir de quel bois nous sommes faits,
une fois que disparaissent les veux pieux et les bonnes
intentions. Il veut voir, tester, éprouver, la qualité de
notre relation avec lui, de notre foi, de notre amour pour
lui : de 1la méme maniere que les difficultés de la vie
montrent les vrais amis, de méme les épreuves montrent a Dieu
qguel amour nous anime. Si Dieu veut voir, il est aussi celui
qui se montre, celui qui se laisse voir, celui qui apparait,
qui répond a 1l’appel. Dans ces épreuves, qui sont des moments
de vérité, Dieu nous pousse a montrer quel amour nous lui
portons, et en réponse, il montre a son tour quel amour il
nous porte.



Remarquons que cette relation n’est pas symétrique. Dieu nous
précede par sa grace, et il nous répond avec une générosité
débordante. Nous avons souvent peur de nous donner, d’'offrir,
de consacrer a Dieu ce qui nous est précieux : est-ce que nous
ne risquons pas de tout perdre en donnant a Dieu la priorité ?
N'allons-nous pas perdre ce que nous aimons, ce qui nous
rassure, ce qui nous définit ? En nous donnant tout entiers a
Dieu, n’allons-nous pas nous perdre ?

Ce texte répond en montrant a quel Dieu nous nous donnons : un
Dieu qui s’engage, un Dieu qui donne a celui qui se donne, un
Dieu qui comble, qui bénit, qui inonde de grace et d’amour
celui qui ose faire ce pas, ce saut, de la foi.

Conclusion

Ce texte nous présente Abraham comme le modele de tous les
croyants, celui qui a donné a Dieu la premiere place, celui
qui a su reconnaitre en Dieu le seul vrai Dieu, et qui n’'a pu
faire autrement que de le suivre quel qu’en soit le prix. Ce
Dieu a qui Abraham se consacre tout entier, ce Dieu est un
Dieu de grace, qui bénit celui qui se donne, qui répond a
notre foi avec une surabondance extraordinaire. Abraham n'est
pas seulement le modele des croyants, il reflete aussi le Dieu
de grace, le Dieu de 1’évangile, ce Dieu qui donne ce qu’il a
de plus précieux pour nous, qui a offert en sacrifice son
fils, son fils unique, son fils qu’il aime tant, par amour
pour nous, pour que plus rien ne nous sépare de Dieu, rien, ni
la mort, ni le mal, ni notre culpabilité, pour que rien ne
nous sépare de 1’amour de Dieu. Dieu n’a pas exigé d’Abraham
qu’il aille au bout de son geste, il nous demande de nous
donner a lui mais il ne permet pas que nous nous perdions, au
contraire, c’est lui qui se donne pour nous, en Jésus-Christ,
pour nous bénir, pour nous offrir la vie éternelle.



Face a la tentation

https://soundcloud.com/eel-toulouse/face-la-tentation

Lecture biblique : Marc 1.12-15

Fidele a son habitude, Marc fait preuve de sobriété dans son
récit. Les événements s'’enchainent treés rapidement : le
baptéme de Jésus, sa tentation au désert, le début de son
ministere public, le tout en quelques versets a peine. On
aurait pourtant tort de ne pas s’y arréter.

L’'épisode de la tentation de Jésus apparait comme un moment
d’'intimité, intercalé entre deux moments publics forts : son
baptéme et 1le début de son ministere public. Un moment
d’intimité qui rejoint notre expérience. Car la tentation est
bien une expérience universelle, une préoccupation majeure
pour le croyant. N’'’est-ce pas une des demandes du Notre
Pére :« Ne nous soumets pas a la tentation.. » ?

Dans notre jardin secret

L’enchainement aprés le baptéme est assez brusque : « Tout de
suite apres, l’Esprit Saint envoie Jésus dans le désert. » On
n'a pas le temps de souffler, pas le temps de réaliser ce qui
vient de se passer : la premiere manifestation publique du
Messie, une théophanie trinitaire au moment du baptéme de
Jésus.. L'Esprit saint envoie déja Jésus dans le désert pour 40
jours. Le verbe grec évoque méme une action énergique
L'Esprit le chasse, le pousse violemment, dans le désert.

I1T y a une impérieuse nécessité a vivre ce temps de désert et
de tentation. Mais Jésus devra le vivre seul. Le récit tres


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/22/face-a-la-tentation/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/face-la-tentation

sobre de Marc le souligne. Matthieu et Luc donneront plus de
détails, évoquant méme un dialogue entre Jésus et Satan. Chez
Marc, on n’'accompagne pas Jésus dans le désert. On nous dit
juste qu’il a été tenté par Satan pendant 40 jours (alors que
Matthieu et Luc placent la tentation a la fin de 40 jours de
jeline). L’'épisode reste entouré de mystere. L’expérience
appartient au jardin secret de Jésus.

Le baptéme de Jésus était le signe public de son incarnation,
de sa solidarité avec notre humanité. La tentation au désert
est le signe intime et caché de son incarnation. Jésus a
partagé notre humanité aussi dans l’intimité de son jardin
secret, dans ses luttes intérieures et ses tentations. Comme
le dit 1’'épitre aux Hébreux : « Comme nous, il a été tenté en
toutes choses » (Hb 4.15).

C’est pourquoi il nous comprend, de « l’'intérieur ». L'épitre
aux Hébreux le dit bien : « il est capable de souffrir avec
nous de nos faiblesses. » et « Pres de lui, nous recevrons le
pardon, nous trouverons son amour, et ainsi, il nous aidera au
bon moment. »

Quand nous sommes en lutte en nous-mémes contre la tentation,
Dieu le voit. Il est peut-étre le seul a le voir.. Mais pas
pour nous espionner, pas pour nous culpabiliser ou nous juger.
Pour nous aider. Parce qu’il nous comprend !

Toujours seul.. mais jamais seul

Une autre originalité de Marc se trouve dans la formule qu'il
est le seul a utiliser pour décrire 1'épisode de la tentation
de Jésus, affirmant qu’il était « avec les bétes sauvages ».
Une expression qui traduit sans doute la solitude de Jésus,
son éloignement du monde des hommes dont il ne peut attendre
aucun secours. Il est seul, au milieu des bétes sauvages, donc
en terrain hostile.



Mais Marc précise aussi que les anges le servaient. Loin de
tout, Jésus demeure sous la protection divine. Au ceur méme de
la tentation, il n'est pas abandonné de son Peére qui envoie
ses anges pour le servir,

On est toujours seuls face a la tentation. On ne peut jamais
se mettre a la place de 1’autre.

C'est notre jardin secret, le lieu de nos luttes intimes,
personnelles. Jésus était seul « au milieu des bétes
sauvages »..

Bien-s(r on n'a pas le privilege de Jésus d’avoir les anges
qui le servaient.. mais n’a-t-on pas parfois un ange qui nous
protege ? Dans nos tentations et nos luttes, Dieu veille sur
nous. Méme quand on peut avoir l’'impression de se retrouver au
milieu des bétes sauvages, menacé, en danger. Il est la, prét
a nous aider. Prét a envoyer ses anges nous soutenir.

D’une certaine facon, face a la tentation nous sommes toujours
seuls.. mais jamais seuls. Toujours seuls parce que personne ne
peut lutter a notre place, personne ne peut résister a la
tentation a notre place. C’est notre jardin secret. Mais
jamais seuls parce que Dieu, notre Pere, « voit dans le
secret ».

La victoire, signe du regne de Dieu

A la fin des 40 jours de désert, Jésus commence son ministere
public. Cela coincide avec le moment de l'arrestation de Jean-
Baptiste. Comme s’il fallait que Jean disparaisse pour que
Jésus a son tour entre en scene.

Mais Jésus n’'a pas été tenté 40 jours seulement. Il a, comme
nous, été tenté tous les jours de sa vie ! Cet épisode a
valeur de symbole. Peut-étre méme était-ce un temps de
préparation aux tentations multiples qu’il rencontrera dans
son ministere.



Et Jésus sort victorieux de 1’épreuve. Non seulement des 40
jours dans le désert mais jusqu’'a son dernier souffle, quand
il dira sur la croix : « Tout est accompli ! » Le message
qu’il annonce est une proclamation de victoire : « Le moment
décidé par Dieu est arrivé, et le Royaume de Dieu est tout
pres de vous. » ou comme le traduit la Nouvelle Bible Segond

« Le temps est accompli et le regne de Dieu s'’est approché. »

La victoire sur la tentation, dans notre vie, c’est le signe
que le regne de Dieu avance. Car pour qu’il avance dans le
monde, il faut qu’il avance dans notre ceur. Il faut que le
Christ vainqueur nous rende vainqueur.

Conclusion

Face a la tentation, 1’Evangile ne donne pas de recette, il
donne 1’'exemple. Celui de Jésus lui-méme, tenté pendant 40
jours dans le désert, « tenté en toutes choses » comme nous.

En Jésus-Christ, Dieu a fait 1l’expérience de nos tentations.
Et du coup, alors méme que c’'est une expérience universelle,
et parfois douloureuse, que chacun vit dans son jardin secret,
Dieu nous y rejoint en Jésus-Christ.

Il ne nous juge pas, il nous comprend. Il nous aime. Et il
veut nous aider a étre victorieux et a voir dans ces victoires
des signes que le regne de Dieu avance, en chacun de nous.

Au cceur de 1la tourmente,
quelle espérance?

https://soundcloud.com/eel-toulouse/psaume-102-au-coeur-de-1la

Psaume 102


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/14/au-coeur-de-la-tourmente-quelle-esperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/02/14/au-coeur-de-la-tourmente-quelle-esperance/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/psaume-102-au-coeur-de-la

Dans ce psaume, nous avons deux portraits : le portrait d’un
homme en souffrance qui exprime 1’'intensité de sa détresse,
et, en face, un portrait de Dieu. Le contraste est tres fort
entre cet homme écrasé et ce Dieu glorieux, céleste,
souverain. Entre ces deux portraits, il y a une tension, une
tension entre la réalité de la souffrance et la foi en un Dieu
bon et puissant. Comment vivre cette tension ? Dans le psaume
que nous avons lu, le croyant fait le choix d’espérer, et
c’'est cette espérance qui fonde sa priere.

1) Espérer dans le Dieu tout-
pulissant

L’homme qui prie est dans une situation terrible, qui
éveillerait la compassion de n’importe qui. Manifestement, il
est au bout du rouleau, et sur tous les plans. A travers une
description poétique et éloquente, on devine que cet homme est
gravement malade, manifestement en fin de vie. A sa douleur
physique s’ajoute l’'angoisse de celui qui se retrouve
confronté a la mort. Il ne dort plus, ne mange plus, ne peut
que pleurer.. Au milieu de la détresse, il est rejeté par tous.
I1 est devenu tellement affreux a voir que ses ennemis prétent
serment en disant : « si je trahis ma parole, Seigneur, rends-
moi comme lui ! ». Il n'a plus de force, plus de ressources,
plus d’amis. L’image de l’oiseau solitaire perdu au milieu des
ruines résume bien sa situation.

Dans cette situation tragique, il se sent abandonné de Dieu,
comme si Dieu avait détourné la téte et refusait de 1’'écouter.
Le silence de Dieu le conduit méme a penser que ce qu’'il vit
vient de la colere de Dieu contre lui. I1 ressent son silence
et son inaction comme un rejet, pas comme une punition (il ne
demande pas pardon) mais comme un rejet.

Et puis, apres avoir exposé en détails sa situation pitoyable,
il a comme un sursaut : « mais toi, toi, tu es Seigneur et tu
regnes ! Tu es le roi pour toutes les générations, pour



1’éternité ! » Pourquoi 1’'éternité de Dieu lui redonne-t-elle
une espérance ? C’'est une réaction un peu étrange ! « Je vais
mourir, mais toi non. »

Au ceur de 1'épreuve, de la tourmente, ce croyant fait le
choix de prendre du recul pour contempler Dieu, pour se
rappeler en quelque sorte sa confession de foi — qui est
Dieu ? que peut-on dire de lui ? Il est tout-puissant, et il
regne. Alors que cet homme vit la fragilité et 1’impuissance
dans toute leur intensité, il se tourne vers le seul qui soit
vraiment puissant et fort, vers le Créateur, celui a co6té de
qui méme 1’univers est éphémere — les cieux, la terre, ils
passent, mais pas le Créateur. Alors qu’il est completement
vulnérable, il choisit de regarder au Dieu puissant, et de
chercher son espérance, son secours, en lui.

Il me semble que cet homme fait un choix important. Il choisit
de ne pas se laisser submerger par une situation écrasante,
mais de faire confiance au Dieu de sa foi. Deux choses sont
devant lui : la réalité visible, palpable, de sa souffrance
présente, de sa solitude, et la foi en un Dieu tout-puissant,
mais invisible. Dans sa faiblesse, il choisit de croire que ce
qui est le plus vrai des deux, le plus slr, c’'est Dieu, contre
tout ce qui est visible, contre tout ce qu’il ressent : c'est
Dieu qui est le plus véritable, c’est sa puissance qui est la
plus forte. Pour le dire autrement, au moment ou tout bascule,
il ne laisse pas son ressenti déformer sa compréhension de
Dieu, mais il choisit de continuer a croire dans 1le Dieu
révélé a travers les Ecritures, révélé dans 1’'Histoire, dans
le Dieu qu’il a loué, prié, écouté, toute sa vie, que d’autres
avant lui ont vu et entendu. Et méme si maintenant 1la
situation a changé, il choisit de croire que ce Dieu-la est
toujours vrai, que lui n’a pas changé, méme si, pour une
raison qu’il ne connait pas, il n’est pas encore intervenu.

Cela étant, comment la foi en un Dieu tout-puissant peut-elle
réconforter 1’homme qui va mourir ? En quoi 1’éternité et 1la
puissance de Dieu sont-elles une bonne nouvelle au milieu de



la détresse ?

2) Espérer dans le Dieu tourné
vers les hommes

Avant de répondre a cette question, j'aimerais souligner un
autre élément étonnant dans cette priere. Dans la premiere
partie, le croyant se concentre sur sa souffrance, a lui. Dans
la deuxieme, il leve les yeux vers Dieu, en qui il croit, et
il explicite son attente en disant, v.14 « tu vas faire
quelque chose car tu aimes Jérusalem » et plus loin, v.17
« quand le Seigneur reconstruira Jérusalem, il se montrera
dans sa gloire. » Jusque la, on avait une relation entre un
homme souffrant et son Dieu, la il introduit une troisieme
donnée dans la relation : Jérusalem, qui symbolise en tant que
capitale le peuple d’'Israél. Il me semble qu’en levant les
yeux vers Dieu, cet homme a aussi élargi son regard, et il a
repris conscience de la souffrance des autres, de ses
compatriotes. Il écrit slrement aprés 1’exil du peuple
d’'Israél, alors que Jérusalem a été détruite, que le temple a
été pillé, et les juifs dispersés. Sa souffrance d’individu
est unique, mais elle le rapproche de tous les autres qui
souffrent ; méme si les causes sont différentes (guerre,
maladie, pauvreté, etc.), la fragilité est la méme, 1’angoisse
et 1’impuissance face a la mort sont les mémes. Par sa
souffrance, il prend conscience que la souffrance, dans ce
gu’elle a de terrible et de scandaleux, est universelle.

Du coup, la priere du malade se transforme : ce n’'est plus
seulement pour lui qu’il prie, mais aussi pour ses freres
accablés, pour la délivrance et la restauration de son peuple.
Cette priere solidaire le conduit a voir plus loin, a demander
une délivrance qui n’est pas seulement pour lui, méme s'il
défaille de souffrance, mais pour tous : en gros, sa priere
devient « que ton regne vienne ! Que ton regne vienne sur la
terre, toi qui es déja roi dans le ciel ! Que tous, tous les



peuples, toutes les nations, puissent te reconnaitre comme
leur vrai roi, que ta volonté soit faite ici-bas, que ta
justice triomphe, que ta paix s’établisse ! Alors on te
louera, alors le monde entier pourra se réjouir ! »

Quel est le fondement de sa priere ? C'est l'alliance que Dieu
fait avec les hommes. Dieu est tout-puissant, il est au ciel,
trénant avec gloire et majesté, pour 1’éternité. Les hommes
sont sur terre, mortels, fragiles, quoi qu’ils fassent
toujours confrontés a leur propre mort, a leur propre fin, a
leur impuissance. Comment les hommes peuvent-ils trouver leur
réconfort en Dieu ? Parce que Dieu se tourne vers eux, il se
penche, il écoute, il vient voir. L’alliance, c'est ca
l’initiative du Dieu souverain de ne pas laisser les hommes a
leur propre sort, a leur souffrance, a leur mort, mais de leur
tendre la main. D’abord il 1'a fait avec le peuple juif,
lorsqu’il 1’a choisi et 1libéré pour établir une relation
saine, pour les sauver de la corruption, du mal, et leur
donner de sa vie abondante, de sa bonté, de sa grace, de sa
puissance en étant présent parmi eux. Cette alliance commence
petit et s’élargit, s'approfondit, se renouvelle en Jésus-
Christ, qui lui offre le salut, la vie éternelle, la sainteté,
a tout homme, a toute femme, qui se confie en lui.

Dans le cadre de 1’alliance, Dieu se révele dans ses actions,
dans son identité, mais il fait aussi des promesses. Et cette
priere s’'enracine dans ces promesses : promesses de faire
vivre celui qui saisit la main de Dieu, de le délivrer,
promesses aussi de résoudre pour toujours le probleme du mal
et de la souffrance, d’'éradiquer le péché, d’'effacer les
larmes, la violence, la haine, la destruction, et d’instaurer
un regne de paix, de vérité, de justice, un regne stable,
caractérisé par la présence rayonnante du Dieu vivant. Le
psalmiste s’accroche a ces promesses, sans trop savoir comment
elles se réaliseront, mais il s’y accroche, parce que c’est le
Dieu tout-puissant, le roi souverain et éternel, qui les a
faites. Et si sa parole a créé le ciel, alors ces promesses de



salut se réaliseront aussi.

3) Espérer, avec audace &
humilité

Ce psaume montre la confiance du croyant dans le Dieu tout-
puissant, compatissant et fidele a ses promesses, et cette
confiance se traduit par une certaine audace. Cet homme
rappelle a Dieu la gravité de la situation et il exprime
franchement qu’il est au bord du gouffre : en appelant Dieu a
répondre a sa priere, rapidement, a le délivrer, il échappe au
fatalisme et a la résignation. La priere pour son peuple a la
méme connotation v.14 « c’'est le moment d’avoir pitié [de
Jérusalem], oui c'est vraiment le moment ! » Au ceur de la
détresse, au milieu des ruines de sa ville, dans la tourmente
de l’angoisse, le croyant ose interpeler Dieu et lui demander
d’intervenir, parce qu’il est le seul a pouvoir secourir.

I1T met méme un peu la pression sur Dieu en lui rappelant que
les juifs, eux, ont pitié de leur ville, qu’ils sont émus du
sort de leur peuple — Dieu restera-t-il insensible a leur
ruine ? De maniére sous-entendue, il appelle aussi Dieu a
prendre pitié d’un homme plongé dans une situation aussi
pathétique que la sienne.

Toutefois, méme s’'il exhorte Dieu a agir, a se lever, a
montrer qui il est, a manifester des aujourd’hui sa gloire que
tous reconnaitront un jour, le croyant demeure dans
L’humilité : il ne donne pas de directive a Dieu, il ne lui
dit méme pas quoi faire précisément, il ne fait pas de
chantage — si tu me laisses comme ca, je ne croirai plus en
toi. Avec humilité et foi, il se permet de rappeler a Dieu ses
promesses, il s’y accroche, mais il garde l’'attitude qu’aura
Jésus a Gethsémané : « Pere tout est possible pour toi

éloigne de moi cette coupe, cette mort ou je vais subir toute
ta fureur, toute ta colere, cette coupe de souffrance !
Pourtant, non pas ce que je veux, mais ce que tu veux ».



Confiant que Dieu un jour accomplira parfaitement ce qu’il a
promis, il s'’appuie sur lui, osant confier ses besoins, sa
priere, osant aussi se soumettre au Dieu souverain qui a les
meilleurs projets.

Conclusion

Dans ce psaume extraordinaire, un homme choisit la foi au
milieu de la détresse. Il choisit de s'approprier a nouveau la
foi confessée, transmise de génération en génération, la
révélation d’un Dieu puissant et compatissant, saint et
miséricordieux. Il se souvient des promesses faites au peuple
des croyants, des promesses faites a 1’humanité, et il s’en
saisit a nouveau. Bien que Dieu n'ait pas 1’air de répondre,
il refuse de se laisser influencer par les apparences et il
choisit la foi, parce que ce Dieu en qui il croit est plus
réel, plus fiable, que tout ce qu’il connait. Sa foi l’'aide a
retrouver une espérance : la vie éternelle, abondante, que
Dieu offre par amour a ceux qui lui font confiance, une vie
éternelle encore floue pour le psalmiste mais que le Christ
nous promet avec force : celui qui fait confiance a Dieu et au
Sauveur qu’'il a envoyé aura la vie éternelle. C’'est 1la
promesse du Créateur, du Roi souverain, une promesse plus
stable que les cieux et la terre qui nous entourent.



