Les bonnes valeurs au sein de
1’'Eglise

https://soundcloud.com/eel-toulouse/fichier-audio-de-dimanche

Lecture biblique: Jacques 2.1-13

Aujourd’hui nous arrivons au terme de notre série qui
cherchait a alimenter notre réflexion sur le théeme du synode
qui aura lieu la semaine prochaine : Droit/Devoir de Parole,
quelle place pour nos églises dans le débat public ? Les
passages bibliques que nous avons médités apportaient un
regard lucide sur la société et ses responsables, et nous
invitaient a nous positionner clairement en tant que chrétiens
contre les travers, en gardant une attitude irréprochable. Le
texte qui nous est proposé en conclusion de la série, un
extrait de la lettre de Jacques, quitte la question du rapport
avec la société pour nous concentrer sur le fonctionnement
interne de 1'église.

Lecture

Le probleme que souleve l'apbétre Jacques ressemble a d’'autres
situations qu’on trouve dans les lettres de Paul, un peu plus
tard. C’'est le cas de communautés chrétiennes qui tolerent des
dysfonctionnements évidents en leur sein, sans y voir
d’inconvénients. Ici, Jacques dénonce le favoritisme qui
préside aux relations dans la communauté, en prenant 1'exemple
de 1’accueil — mais le favoritisme existait slrement aussi
sous d'autres formes ! Pour 1’accueil, il décrit une église
qgui se met en quatre pour les grands, les riches, les
puissants, mais qui dédaigne les petits, ici, un pauvre mal
habillé.

Aux yeux de Jacques, c'est proprement intolérable dans
1’'église, et il invoque pas moins de quatre arguments pour que
1’église abandonne cette attitude : 1/ ce comportement est


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/les-bonnes-valeurs-au-sein-de-leglise/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/les-bonnes-valeurs-au-sein-de-leglise/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/fichier-audio-de-dimanche

incompatible avec 1’évangile, avec le message de Jésus-Christ,
2/ Dieu choisit toutes sortes de gens, méme méprisés par la
société, pour leur donner la plus grande dignité au monde
étre enfant de Dieu, héritier des bénédictions de Dieu, 3/
d’'un point de vue purement pragmatique, cette attitude n’a
aucun sens, vu que les riches et les puissants n’'ont rien fait
pour l’église et qu’au contraire, tous les problemes des
chrétiens avec les autorités ou la justice viennent de ces
puissants (pour comparer a aujourd’hui, ce ne sont pas les
petits et les pauvres qui bloquent les dossiers, refusent les
permis de construire aux églises, font passer des lois anti-
religion etc.), et 4/ ce genre de comportement va a l’encontre
du commandement d’'amour, de la volonté de Dieu, et
transgresser aussi grossierement et massivement la loi de
Dieu, c’'est se rendre susceptible d’'étre jugé par Dieu lui-
méme.

Quatre grands arguments pour secouer la communauté et lui
faire reprendre ses esprits. Mais pourquoi ? Pourquoi est-ce
si important de faire disparaitre le favoritisme de 1’église,
alors que c’est somme toute une pratique moins scandaleuse que
le vol, le mensonge, l’adultere.. ?

1) Une vie d’église cohérente
avec la foil

La raison pour laquelle Jacques s'attaque au probleme du
favoritisme dans 1'église, c’est que c’'est incohérent avec la
foi. Il est bien dans le prolongement de Jésus qui se méfiait
des belles paroles et des grandes confessions de foi alors que
la vie quotidienne laissait a désirer.. Dans plusieurs des
discours qui nous restent dans les évangiles, Jésus insiste
largement sur les fruits, sur les conséquences visibles, de la
foi : quand on croit en Dieu, ca doit se voir !

En effet, la foi change la vie. Ce n'est pas toujours évident
de comprendre ce qu’'est la foi en Jésus-Christ. A plusieurs



reprises, en discutant avec des gens a qui je disais que
j'étais chrétienne — ca va assez vite, quand on est pasteur !
— je me suis entendu rétorquer que c’'était tres bien, mais que
la personne qui me parlait n’avait pas besoin de la béquille
de la foi, qu’elle arrivait tres bien a s’en sortir toute
seule, avec ses propres forces. En fait, on ne voyait pas la
foi de la méme maniere. Pour mes interlocuteurs, la foi était
une aide, une croyance qui permet de trouver la paix dans des
situations angoissantes, une sagesse ou des principes de vie.
A mon avis, la foi c’est plutdét une rencontre, une rencontre
avec le Christ, 1la conviction, en lisant ses paroles, en
découvrant son attitude, 1la conviction qu’il est notre
Sauveur. Cette conviction on ne la choisit pas ! C’est comme
rencontrer quelqu’un et tomber amoureux : ca change la vie.
Apres, comment on agit a partir de cette rencontre, ca c'est
une autre histoire. Mais la foi en Jésus-Christ, fils de Dieu
venu parmi nous pour nous sauver, c’'est une rencontre qui
change la vie.

Quand on voit la foi de cette maniere, quand on comprend que
ce n'est pas d’abord une question de valeur ou de croyance,
mais la rencontre avec un Dieu qui transforme notre vie, on
comprend 1'importance d’avoir une vie transformée. Si je suis
en couple mais qu’il n’y a aucun changement dans ma vie — par
exemple, que les gens me croient célibataire — ca montre que
la relation est un peu inconsistante. Il ne s’agit pas d’étre
parfait du jour au lendemain pour prouver qu’on a Dieu dans sa
vie, mais plutdét de chercher a vivre toujours plus en accord
avec Celui qui change tout, a la fois sur un plan individuel
et sur un plan communautaire.

2) Le temoignage devant 1la
soclete

La cohérence entre notre vie « visible » et notre foi est
d’'autant plus importante qu’elle ne concerne pas seulement



notre propre vie devant Dieu, mais elle concerne aussi ceux
qui nous entourent, car elle pese lourd dans notre témoignage.
Notre comportement en effet a un fort impact sur 1la
crédibilité de notre parole — que ce soit le témoignage
individuel ou un positionnement chrétien dans le débat public.

Notre comportement est un gage d’authenticité : si nos actes
sont en accord avec nos paroles, alors c’est que nos paroles
valent la peine d’étre expérimentées. Si nous préchons le
pardon, l’amour, la justice, etc. — choses que tout le monde
recherche mais que nous disons avoir trouvées en Jésus-Christ
et nulle part ailleurs —, et que nous les vivons, ceux qui
nous entourent verront que Jésus-Christ est bien le chemin, 1la
vérité & la vie. Cela, individuellement, et en communauté.
J'ai entendu, il y a quelques années, que plus de deux tiers
des gens aujourd’hui s’engagent avec le Christ apres avoir vu
comment vit une communauté chrétienne, plus que par le
témoignage d’'un individu. Ce n'est pas étonnant ! La
communauté a une force incomparable dans le témoignage. Que
quelqu’un dise qu’il est chrétien et qu’il agisse bien, c’est
peut-étre une coincidence — car il a peut-étre recu une bonne
éducation, etc. Mais qu’un groupe, dont le seul dénominateur
commun est le Christ, vive 1’amour et la justice, la, ce n’est
plus le hasard ! La qualité de notre vie communautaire joue
sur le témoignage, méme s’'il est individuel. Et 1la méfiance
qgu’on rencontre au nom des croisades, des 1injustices de
L'Eglise au temps du Moyen-Age, etc. nous prouve bien l’impact
des comportements communautaires sur la crédibilité de notre
discours.

Ainsi, la vie d’église illustre qu’une autre vie est possible,
et méme, qu’'une autre société est possible ! En vivant devant
le monde avec d'autres valeurs que celles que nous dénoncgons,
d’autres motivations, d’autres moyens, nous donnons un exemple
de la vie avec Jésus-Christ — pas un modele, simplement un
exemple, une preuve qu’'on peut sortir du systeme, et vivre
dans la vérité, dans la justice, dans la paix.



Que nous voulions nous exprimer dans le débat public, éthique,
social, ou que nous voulions simplement annoncer 1'évangile en
petits comités, notre comportement est essentiel pour la
crédibilité de notre parole.

Juste une précision : je crois que Dieu touche les gens méme
si nous ne sommes pas crédibles, nous en tant qu’individus. La
Parole de Dieu est puissante, et elle a sa propre pertinence.
Cela étant, méme si c’'est Dieu qui convainc en définitive,
notre comportement ne doit pas étre un obstacle a la foi, une
exception a la vérité de Dieu.

3) Enlever nos poutres

Allons plus loin avec cette question d’'authenticité, de
cohérence avec 1’évangile. Il me semble que le probléeme majeur
de 1’église dont parle Jacques, c’'est qu’elle reproduit 1la
méme injustice que dans la société, alors que l’Evangile va
clairement dans une autre direction — Jésus-Christ est venu
pour sauver tout type de personnes, car Dieu aime les petits
comme les grands, les pauvres et les riches, et il nous
appelle a aimer chacun. Au-dela de la question du favoritisme,
une forme de discrimination, au-dela méme de la question
sociale, j'ai l'impression que cette église était, sans s’en
rendre compte, sous l’influence d'une culture de la loi du
plus fort, de l'argent comme valeur supréme, de recherche de
pouvoir et de prestige, en décalage complet avec l’Evangile,
avec la culture du Royaume de Dieu.

On est tous dans ce cas-la, tous influencés par notre culture,
forcément. Quand nous rencontrons Dieu, nous commeng¢ons un
tres long chemin ou nous comparons nos valeurs avec les
siennes : quand il y a désaccord, nous sommes appelés a
changer. Par exemple, si nous sommes tentés de mentir, la
rencontre avec le Dieu de vérité nous invite a renoncer au
mensonge et a avoir de plus en plus une parole honnéte et
fiable. En tant que communauté aussi, nous sommes influencés



par la culture ambiante, et les travers d’une église chinoise,
d’une église brésilienne ou d’'une église francaise ne seront
pas forcément les mémes, car nos cultures n’ont pas les mémes
défauts.

Si nous sommes appelés a témoigner ensemble, en communauté, de
la puissance transformatrice de 1’Evangile, de sa perfection
qui vient nous sortir de sociétés injustes a mille niveaux,
nous devons étre différents du monde qui nous entoure. Comment
étre cette communauté différente, porteuse des valeurs de
Dieu ? Il y a déja des différences, mais nous ne sommes pas
parfaits. Je ne dis pas pour culpabiliser, c’est normal, nous
sommes tous, moi la premiére, encore marqués par des
comportements indignes de Dieu. Cela étant, ce n’est pas parce
gue nous ne pouvons pas étre saints du jour au lendemain que
nous devons baisser les bras et nous complaire dans nos
travers. Dieu nous appelle a marcher a la suite du Christ, qui
nous emmene toujours plus pres de Dieu.

Pour cela, je crois que nous devons commencer par porter sur
nous-mémes un regard de vérité, sans peur mais sans
complaisance. Dieu nous aime, Dieu est présent parmi nous,
mais il veut nous emmener plus loin. Quels sont les domaines
ou nous sommes encore décalés par rapport a 1l’évangile ?
Quelles sont les poutres dans nos yeux dont nous ne sommes pas
conscients, parce que c’'est la regle dans notre société ? En
tant qu’église marquée par la culture occidentale, par
exemple, quel est notre rapport a l’argent ? aux étrangers ?
aux gens moins utiles, moins performants, moins réputés ? quel
est notre échelle de valeurs, notre rapport au temps, notre
conception de la réussite ? quelles sont nos priorités ?
L’église a qui écrit Jacques n’était pas consciente de ses
travers, parce que la loi du plus fort était la regle dans sa
société, dans sa culture. Qu’en est-il pour nous ? Que nous
dirait un Jacques moderne ? Sur quoli attirerait-il notre
attention ?

Ce diagnostic de vérité est essentiel, incontournable, comme



une visite médicale, et il en a parfois le méme caractere
désagréable. On resterait bien dans notre zone de confort,
avec nos poutres, nos travers, nos petits défauts
inconscients, mais ce n’'est pas ce a quoi Dieu nous appelle.
Dieu nous veut en marche a sa suite, il nous veut rayonnants,
il veut nous voir progresser, pour seulement pour notre propre
bénéfice, mais aussi pour le bénéfice de ceux que nous
rencontrons.

Dieu nous invite, régulierement, a porter sur nous-mémes ce
regard de vérité, pour nous, pour les autres, pour lui. Bien
sr, c’'est tres difficile de faire nous-mémes ce diagnostic,
mais nous avons l'aide précieuse de la Parole de Dieu. Nous
avons aussi la chance d'étre plusieurs, avec nos différents
points de vue, et méme la chance d'étre originaires de
plusieurs cultures, pour remettre en question ce qui parait
évident en France, mais pas en Angleterre, en Centrafrique ou
en Ukraine. Au début de sa lettre, 1’apétre Jacques nous donne
cet encouragement : ceux qui ont besoin de sagesse, qu’ils la
demandent a Dieu, et Dieu la leur donnera a tous,
généreusement, et sans faire de reproches. Demandons,
demandons a Dieu la sagesse, demandons-lui de nous ouvrir les
yeux sur les prochaines étapes, sur les défis que nous devons
relever, et demandons-lui son aide pour devenir toujours mieux
le corps du Christ, témoin de 1’'Evangile. Et Dieu donnera a
tous, généreusement.

La soumission aux autorités


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/la-soumission-aux-autorites-civiles/

civiles
Lecture biblique: Romains 13.1-7

Nous abordons aujourd’hui le 3° volet de notre série en lien
avec le synode : le rapport avec les autorités civiles. C’est
un sujet délicat que la Bible, comme souvent, ne traite pas
d’un coup en donnant un enseignement complet et exhaustif,
mais par petites touches, en fonction de contextes variés.
Pour cette raison, nous avons choisi deux textes, parmi
d’autres, qui illustrent deux points de vue différents sur les
autorités, et que nous verrons cette semaine et la semaine
prochaine.

Aujourd’hui, nous suivons le texte de Paul aux Romains,
13.1-7, au ceur d'une série d’exhortations aux chrétiens de
Rome.

Paul est au milieu d’une série d'’exhortations en vrac autour
de la vie chrétienne, transformée par le Saint Esprit, une vie
nouvelle, consacrée a Dieu, orientée autrement, marquée par le
service, l'humilité et 1’amour — pour Dieu, pour les freres
dans la foi, pour les ennemis. Au ceur de ce développement sur
L’amour qui doit étre notre réponse par défaut, Paul choisit
de passer quelques instants sur la question du rapport du
chrétien aux autorités civiles, dans le cas de ses lecteurs,
L’Empire romain.

I1 appelle les chrétiens a se soumettre aux autorités, car
Dieu lui-méme les a instituées pour diriger la société et
faire régner sa justice. Nos autorités sont les serviteurs de
Dieu, et s’opposer a eux, c’'est s’opposer a l’ordre établi par
Dieu ! Alors, si nous aimons Dieu, soyons de bons citoyens,
respectons les autorités civiles, en partant de ce qu’'il y a
de plus concret, et de tres actuel : les impoOts..


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/05/19/la-soumission-aux-autorites-civiles/

1) La soumission dans un ordre
voulu par Dieu

Le fil conducteur qui motive Paul a demander aux chrétiens de
se soumettre, c’'est la notion d’ordre. Se soumettre, c’est, je
ne vous apprends rien, se mettre sous, dessous, c’est rentrer
dans un ordre, dans un ensemble, en occupant une place
inférieure, et en reconnaissant ceux qui ont une place au-
dessus. C’est se sub-ordonner, et cela suppose qu’il y a un
ordre, une organisation ou chacun a sa place.

Paul, cohérent avec 1’ensemble de 1’enseignement biblique,
milite pour qu’'on reconnaisse que Dieu est un Dieu d’ordre,
qui favorise 1'équilibre, la complémentarité, 1’équilibre.
Dans le chapitre précédent, Paul utilise 1’image du corps pour
parler de l'Eglise, montrant que chacun a sa place et son
r6le, et que nous sommes appelés a occuper notre place au
mieux, conscients que Dieu ne demande pas a tous de faire 1la
méme chose, mais que tous sont importants. Si on se tourne
vers la nature, on remarque a nouveau l'ordre que le Créateur
a mis en place avec finesse, dans notre corps, dans les lois
physiques, dans les écosystemes : tout est a sa place pour que
1l’ensemble fonctionne au mieux.

De la méme maniere, dans la société au sens large, Dieu a
instauré un ordre, reflet de sa sagesse. Cet ordre, c’est que
certains sont responsables pour l'ensemble et veillent, plus
particulierement, a maintenir le bon fonctionnement du groupe.
Ces personnes qui gouvernent, qu’elles le sachent ou non, sont
en fait les délégués de Dieu pour assurer le bien commun, 1la
possibilité de vivre ensemble. Cette conviction que toute
autorité vient de Dieu, et que c’est lui qui a choisi ce mode
de fonctionnement, que les gouvernants sont au service de Dieu
pour gérer le monde qu’'il a créé, c’'est une conviction
ancienne, qu’on retrouve notamment chez les prophetes juifs,
et que Jésus reprend dans son entretien avec Pilate, lorsqu’il
lui rappelle que Pilate, tout gouverneur romain qu’il est,



n'aurait aucune autorité si ce n’'était Dieu, le vrai
souverain, qui la lui avait donnée.

Le regard de la foi nous révele que Dieu, le Créateur du ciel
et de la terre, en est aussi le souverain ultime, il en est le
Maitre, le Roi. Tout ce que nous voyons d’'harmonieux existe
grace a la sagesse et a la providence de Dieu, qui maintient,
qui soutient, qui anime par son Esprit la création ;
l'organisation sociale, l'organisation du groupe, entre elle
aussi dans les dispositions de Dieu. De ce fait, reconnaitre
la souveraineté de Dieu, ce n'est pas seulement dire qu’il est
Dieu, pas seulement décider d’'adopter ses valeurs éthiques,
mais c’'est aussi reconnaitre 1'ordre qu’il a placé dans sa
création, pour son bien.

2) La soumission comme regle
générale

Vous allez me dire : c’'est bien beau tout ca, mais on ne peut
pas vraiment dire que les autorités politiques, sociales, hier
comme aujourd’hui, ailleurs et ici, remplissent vraiment le
service de Dieu. Les motivations des gouvernants, les modes de
fonctionnement, les injustices inscrites dans le systeme —
sans méme parler des dictatures ou des horreurs étatiques
rencontrées par exemple au XXe siecle — ces réalités
paraissent bien loin de ce portrait apparemment idéal des
autorités, qui favorisent le bien et condamnent 1le mal, comme
des ambassadeurs de la justice divine. Paul le sait bien, lui
qui écrit au temps de l’Empire romain : un empire paien, fondé
sur des valeurs pas vraiment chrétiennes, qui d’ailleurs
commence a persécuter 1'Eglise. L’empire romain n’était pas
meilleur que nos autorités aujourd’hui, pas plus favorable,
pas plus soumis a Dieu, et pourtant, Paul écrit que ces
autorités-la entrent, malgré elles, imparfaitement, dans un
ordre établi par Dieu, et parce que nous reconnaissons la
providence de Dieu derriere des gouvernements plus ou moins



bons, nous devons les respecter, au nom de notre foi dans le
Dieu, souverain de sa création.

Mais quand méme, faut-il toujours obéir a tout ? Qu’en est-il
des situations ou 1les autorités ne font plus 1le bien
imparfaitement, mais s'’'activent pour le mal, justifient
L'abominable, s’opposent clairement a Dieu ? Quand il y a
cette tension entre Dieu, le Seigneur, et les seigneurs, les
maitres, dans notre société, que faire ? Est-ce que 1la
soumission aux autorités doit nous pousser a étre infideles a
L’Evangile ? Paul écrit a des chrétiens justement dans cette
situation, révoltés par 1’'autorité romaine, révoltés par
l’'injustice, la persécution, et tentés d’envoyer balader tout
représentant de 1'autorité, au nom de 1’'injustice du
gouvernement. Dans leur cas, Paul n’a pas besoin de s’attarder
sur les situations qui appellent a la résistance, mais il
essaie de leur montrer un autre aspect des autorités. Quelles
que soient les personnes, la fonction d'autorité a été établie
par Dieu et mérite notre respect, au nom de notre foi. Nous ne
respectons pas les autorités pour leur propre valeur, mais
notre critere, c’est que Dieu a choisi cet ordre des choses,
c’'est un critere de foi. Cela dit, d'autres textes bibliques,
notamment sur 1'expérience des premiers chrétiens, montrent
que certains cas poussent a la résistance.

Il me semble que ce que Paul veut dire, et que Pierre
reprendra d’ailleurs dans sa lettre aux chrétiens persécutés,
c’'est que nous ne devons résister a 1'autorité que dans le cas
expresse ou ce que 1l'on nous demande contredit clairement
L’Evangile. Si on nous dit de tuer, on résiste. C’'est ce qui a
motivé par exemple les chrétiens qui ont protégé les Juifs
pendant la WW2. Toutefois, résister a une demande ne nous
autorise a résister a tout et a nier en bloc 1’autorité de nos
dirigeants. Dit autrement, refuser de tuer n’empéche pas par
ailleurs de respecter le code de la route, de payer ses impots
ou de scolariser ses enfants. Les cas de résistance existent,
mais ils ne sont pas a prendre a la légere : la résistance aux



autorités ne peut étre qu’un dernier recours, quand il n'y a
pas d'autre moyen de respecter les valeurs de Dieu, car elle
est une exception au fonctionnement normal.

3) La vocation chrétienne :
servir et faire le bien

Ce texte nous renvoie indirectement a la vocation chrétienne.
Nous qui sommes sauvés, quel est notre but aujourd’hui ? nous
avons été réconciliés avec Dieu, pardonnés, justifiés, dans
quel but ? La paix, la vie éternelle, oui. Mais ce n’est pas
tout ! Nous avons été sauvés de notre vie sombre et corrompue
pour vivre dans la lumiere et 1la justice ; par la foi en
Jésus-Christ, nous avons renoncé au mal, a la destruction, a
1'égoisme, au mensonge, pour nous épanouir dans une vie
illuminée par Dieu, remplie par sa créativité, son amour, sa
vérité. Faire le bien, c’est notre vocation chrétienne ! Non
pas pour étre sauvés, mais parce que nous sommes sauvés ! Nous
cherchons, maintenant, a rayonner de la lumiére qui nous
éclairés et a offrir le plus largement possible la lumiere et
1l'amour de Jésus-Christ. Dans les mots de Paul, nous ne
faisons pas le bien par peur d’'étre punis, mais par
conscience, en sachant que c’est notre vocation.

Le mal, ce qui nuit aux autres comme a moi, n'est plus au
menu. Quand on a été inondés de 1l'amour du Christ, mort a
cause de nos fautes, celui qui triomphe de la mort et vient
nous libérer de tous nos esclavages, de nos zones d’ombre, de
nos mesquineries, de nos travers, pour nous faire golter des
maintenant par 1’Esprit a une vie féconde, positive, aimante,
quand on a été transformé par cet amour, quel intérét
pourrait-on encore trouver a retourner dans les bas-fonds du
mensonge, du vol, de la violence, de la calomnie, de la
fraude ? Méme sans autorité pour nous faire peur, on n'est
plus censé s’aventurer dans ces marécages boueux !

A priori, méme s’il nous faut toute une vie pour le mettre



vraiment en pratique, nous savons que le mal n’est plus pour
nous. Mais qu’'en est-il des domaines qui ne sont pas
massivement mauvais ou bons ? Ni expressément demandés par
Dieu (comme aimer, pardonner) ni expressément condamnés (comme
voler ou tuer) ? Qu’en est-il de tous ces domaines de la vie
quotidienne qui seraient un peu un « No God’s land », des
domaines apparemment déconnectés de la foi ?

La réponse de Paul est claire : 1'Evangile concerne tout, il
n'y a pas de neutralité. Ce n’'est pas parce que nous n’'avons
de manuel qui dise, noir sur blanc, tous les contours et les
contenus de la vie avec Dieu que Dieu ne s’'intéresse pas a
l’intégralité de notre vie ! Paul s’appuie sur la conviction
centrale que Dieu est souverain, et il en déduit que nous
devons étre integres, irréprochables, pas seulement au culte,
pas seulement en famille ou au travail, mais aussi au marché,
face aux imp6ts. Il ne s’agit pas simplement d’éviter les gros
péchés, mais de vivre activement dans la justice et la vérité,
en reflétant partout, tout le temps, les valeurs du Dieu qui a
fait de nous ses enfants.

Conclusion

Quel rapport entre mes impbéts et le Christ ? Quel rapport
entre ma foi et ma vie en société ? Tout ! Nous ne sommes pas
compartimentés, parce que Dieu ne l'est pas. Dieu ne
s’'intéresse pas au spirituel ou a une case de notre vie, mais
il s’intéresse a nous tout entiers, et en nous sauvant, il
nous appelle a vivre sa justice intégralement, a vivre son
amour intégralement. C’est un long processus, un apprentissage
qui prend du temps, mais celui qui se tourne vers Dieu et qui
demande les forces pour accomplir sa volonté, celui qui par la
foi occupe volontairement la place qui lui revient, avec
respect et intégrité, Dieu 1’inspire et le conduit.



Menteurs !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/menteurs

Lecture biblique : Jérémie 9.1-8

Tous pourris ! Tous des menteurs ! Voila un peu le sentiment
que nous pouvons avoir en lisant ce texte de Jérémie.

C'est méme 1’avis du Seigneur lui-méme qui semble en avoir
marre de son peuple. Il réve presque de s’'en débarrasser
(v.l) ! C'est bien-slr une image qu’'il ne faut pas prendre au
pied de la lettre.. mais qui exprime bien le désarroi de Dieu,
sa déception devant son peuple.

Les prophetes qui se sont levés juste avant 1’exil ont adressé
au nom du Seigneur de nombreux reproches au peuple, et en
particulier a ses dirigeants. L’idolatrie, 1’injustice, 1la
corruption, la débauche et bien d’autres maux étaient
dénoncés.

Le reproche principal, ici, c’est le mensonge. Et un mensonge
généralisé : chez les dirigeants du peuple : « 1ils sont
devenus maitres du pays non pas grace a la vérité, mais grace
au mensonge » (v.2) mais aussi dans le quotidien des
relations : « Chacun doit se méfier de son ami, personne ne
doit faire confiance a son frere. Tout frere est un
trompeur. » (v.3)

Et, ironie, c’'est 1’exemple de Jacob, l’ancétre du peuple
d'Israél, qui est évoqué : « Comme Jacob, il vous trompera
sirement. » (v.3). Une référence a son stratageme pour voler
le droit d’ainesse a son frere Esal.

Du coup, la conclusion est sans appel : « Chacun trompe son


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/19/menteurs/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/menteurs

prochain, personne ne dit la vérité, tous ont pris 1’habitude
de mentir. » (v.4) Ou comme le traduit la NBS : « ils exercent
leur langue a proférer des mensonges ! » Le mensonge est alors
presque un sport national en Juda, tous en sont devenu des
experts |

Pourquoi une telle véhémence contre le mensonge ? 0Ou sont,
aujourd’hui, les mensonges a dénoncer, dans notre société,
mais aussi dans notre vie ?

Avec le mensonge, le ver est dans la pomme !

Dans la Bible, 1le mensonge est a la racine du péché. Tout a
commencé a mal tourner a cause du mensonge du serpent : « Vous
ne mourrez pas mais vous deviendrez comme Dieu ! » (Genese
3.4) En laissant ce mensonge pénétrer son esprit, Eve a laissé
le ver entrer dans la pomme. Car c’était un double mensonge.
Un mensonge sur Dieu, qui mettait en doute sa parole et le
faisait menteur. Mais aussi un mensonge sur nous-mémes, en
faisant croire que nous pouvions devenir comme Dieu.

Dans le discours des prophetes, le mensonge est associé aux
faux dieux, aux idoles. Ce sont des dieux de mensonge qui
trompent leur adorateur. Ou plutét ce sont les adorateurs qui
se trompent eux-mémes et qui se trompent sur Dieu.

« Tous les fondeurs ont honte de leurs faux dieux.
Ces statues sont trompeuses
il n’y a en elles aucun souffle de vie. » (Jérémie 10.14)

Le mensonge éloigne du vrai Dieu. « Il ne me connaissent pas »
(v.2). Le Décalogue mettait en garde contre ce danger : « Je
suis le Seigneur ton Dieu. Tu n’auras pas d’autres dieux
devant ma face ».

Mais le mensonge brise aussi ma relation a mon prochain : la
confiance est remplacée par la méfiance. Dans notre texte de
Jérémie, ce sont bien les conséquences du mensonge qui sont
dénoncées : 1la violence, les crimes, la trahison.. C’'est



pourquoi, dans le Décalogue, il n'y a pas le commandement « Tu
ne mentiras pas », qul serait abstrait et absolu. Mais « Tu ne
porteras pas de faux témoignage ». C’est le mensonge pour
nuire.

Ou sont les mensonges aujourd’hui, dans notre société ? Il y a
bien-slir les magouilles des puissants, les petits (ou gros)
arrangements dans le monde des affaires, la fraude ou
1’évasion fiscale. Mais on peut penser aussi aux mensonges de
promesses électorales oubliées aussitot apres avoir été élu,
ou de certains discours politiques qui érigent les uns ou les
autres en boucs émissaires, responsables de tous les maux.
Sans oublier les mensonges des publicités vantant les mérites
de telle lessives ou tel produit cosmétique miracle, les
mensonges « photoshopés » des canons de beauté qui ornent les
couvertures des magazines.

Veillons a ne pas tomber dans les pieges de ces mensonges..
Soutenons les organismes qui militent pour plus de
transparence et d’'intégrité, comme le Défi Michée et son
plaidoyer contre la corruption. Recherchons une vie simple,
authentique, integre.

Car la mise en garde est vraie aussi pour notre pomme ! Nous
avons tous des zones d’'ombres dans notre vie, des chose que
nous préférons cacher, y compris a nos proches. 0Ou sont les
mensonges dans notre vie ? Comment affectent-ils notre
relation avec Dieu, comment alterent-ils nos relations avec
nos proches ?

La vérité pour vaincre le mensonge

Dénoncer 1le mensonge, c’'est aussi promouvoir la vérité. Non
pas au sens d’une vérité absolue qu’il conviendrait de
connaitre, voire de posséder. C’est une illusion, donc un
mensonge, de prétendre détenir la vérité !

Il n'y a pas de vérité a détenir, il n’'y a qu’une vérité a
vivre. Jésus ne 1’a-t-il pas dit lorsqu’il se définit lui-méme



comme « le chemin, la vérité et la vie » ? La vérité ici, ce
n'est pas le dernier mot sur tout, ce n’est pas un discours,
un dogme ou une connaissance. La vérité, c’est la personne de
Jésus. Le Fils de Dieu fait homme pour nous ouvrir le chemin
de la vie.

Le mensonge n’'est vaincu que lorsqu’il est remplacé par la
vérité. Lorsque la tromperie a laissé place a 1l’'intégrité,
lorsque 1la manipulation est devenue service, lorsque
L’hypocrisie a disparu au profit de 1'authenticité, lorsque la
méfiance est remplacée par la confiance..

C'est cette vérité-la que nous devons rechercher. C'est
pourquoi 1’apdtre Jean, dans sa premiere épitre, trace un lien
étroit entre la vérité et 1’amour. « Si quelqu’un dit ‘je
connais Dieu’, mais s’'il n’obéit pas a ses commandements,
c’est un menteur, la vérité n’est pas en lui. Mais celui qui
obéit a la parole de Dieu, son amour pour Dieu est vraiment
parfait. » (1 Jn 2.4-5) Et plus loin : « Si quelqu’un dit ‘je
suis dans la lumiere’, mais s’'il déteste son frere ou sa seur,
celui-la est encore dans la nuit. » (1 Jn 2.9)

Pour Jean comme pour Jérémie, la vérité et le mensonge se
mesurent dans notre facon de vivre. Devant Dieu, le mensonge
conduit a 1'hypocrisie ou l'idolatrie. Alors que la vérité
produit une foi vivante, authentique, qui grandit et
s’'épanouit. Dans nos relations a notre prochain, le mensonge
conduit a la tromperie, la manipulation, la méfiance. Alors
que la vérité produit la fidélité, 1’humilité, la confiance.

Rejetons donc le mensonge et ses conséquences néfastes et
choisissons la vérité, fidele compagnon de 1'amour.

Conclusion

Tous pourris ! Tous des menteurs ! Certes.. mais sommes-nous
meilleurs ? Prenons garde en tout cas, car nous aussi nous
pouvons nous laisser entrainer dans le mensonge. La séduction
du serpent change de forme mais elle garde tout son attrait.



Alors, certes, soyons les promoteurs de la vérité. Quand nous
le pouvons, dénoncons les mensonges si facilement véhiculés
par les médias traditionnels ou modernes. Mais pourquoi ne pas
prier aussi pour les hommes et les femmes qui veulent vivre
dans la vérité ? Et surtout, soyons chacun a notre niveau, de
vrais disciples de Jésus-Christ, témoins en paroles et en
actes de son amour et de sa grace, dans la vérité.

L’appel a une vie juste

https://soundcloud.com/eel-toulouse/lapppel-une-vie-juste

Lecture biblique Amos 2.6-8

Le prophéte Amos préche au 8° siecle avant Jésus-Christ, c’est
un éleveur juif qui va s'adresser essentiellement au royaume
du Nord d’'Israél — le royaume d’Israél s’'étant divisé environ
150 ans avant Amos. Le royaume du Nord, Israél, composé de dix
tribus sur les 12, est beaucoup plus grand et important que le
royaume du Sud, Juda, qui n'a gardé que le territoire de 2
tribus, autour de Jérusalem et du Temple. A 1’époque d'Amos,
le royaume du Nord vit une période faste, riche, prospére —
apparemment tout va bien. Amos va pourtant aller a la
rencontre des dirigeants du Nord pour révéler le point de vue
de Dieu sur la vie de ce royaume.

Lecture PVI

1) Le constat d’un peuple
corrompu

Par le prophete Amos, Dieu dénonce la corruption qui gangrene
son peuple, il la dénonce ici rapidement, mais il développera


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/12/lappel-a-une-vie-juste/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/lapppel-une-vie-juste

ses accusations dans les chapitres qui suivent. E parlant de
corruption, on vise la corruption judiciaire, bien sdr, mais
au-dela, c’est 1la mentalité de tous les dirigeants qui est
visée, puisqu’ils vivent tous d’une maniere tordue, décalée de
la volonté de Dieu, en détournant les lois a leur profit ou
simplement en les transgressant. Ainsi, Amos releve quelques
scandales quotidiens de la vie dans le royaume du Nord.

Par exemple, a 1’'époque, se vendre comme esclave était une
possibilité pour payer ses dettes, quand on n'avait plus
aucune ressource pour les rembourser, et l’esclavage durait le
temps équivalent au remboursement, comme un paiement en
nature, en travail. Amos dénonce le fait de forcer des gens a
se vendre pour des dettes dérisoires, d’en venir a priver des
compatriotes de leur liberté alors que d’'autres solutions
étaient envisageables. Les juges vont méme jusqu’'a décréter la
vente d’innocents parce qu’un tel leur a donné un bon pot-de-
vin. Quand les gens ne sont pas vendus, on réquisitionne leurs
biens, on en profite largement, sans respecter les conditions
de gage et de prét, et on en profite notamment lors du culte,
apportant au culte des biens acquis de maniere injuste.

Autre exemple, au verset 7, ou un homme et son fils ont des
relations avec la méme femme. Il s’agit slrement de servantes
employées de maison, privées de respect et de protection,
livrées a la merci de leurs employeurs. Amos s'attaque, la,
moins a la dépravation sexuelle ou a 1l'adultere qu’a la
vulnérabilité des petits, des employés, des pauvres, qui
subissent des abus de toute sorte et ne peuvent pas se
défendre.

En quelques phrases, Amos nous livre le portrait décapant
d’'une société ou regnent 1’'injustice, les inégalités, Tles
abus, la loi du plus fort, la cruauté et 1’appat du gain.
Cette société, ce n’'est pas le monde paien, c’est Israél,
c'est le peuple de Dieu ! Dieu accuse son peuple d’'avoir
transgressé ses commandements, pas seulement sur le plan
religieux ou moral, mais aussi sur le plan social, civil : la



justice est mal appliquée, les employés travaillent dans des
conditions dangereuses, etc. On touche 1la a une spécificité de
la situation d’'Israél dans 1'A.T. : Israél est a la fois un
groupe religieux, qui honore le Dieu d’Abraham, Isaac et
Jacob, leurs ancétres, mais c’'est aussi une réalité politique,
une nation souveraine. Et dans les lois que Dieu a données a
Moise, il y a des regles morales (tu ne tueras pas), des
regles cultuelles (voici comment faire un sacrifice) et des
regles civiles (si quelqu’un a tué, voici la procédure). Ces
regles civiles gerent 1la vie en société, comme nos lois
francaises, formulées et appliquées par 1’Etat.

Une des difficultés pour les chrétiens, par rapport a ces
textes, c’'est que notre réalité est différente. L’'Eglise est
une réalité religieuse, car nous sommes rassemblés autour de
Jésus-Christ, le Messie qu’attendait Israél, mais nous ne
sommes pas une nation, nous sommes de toutes les nations, nous
venons de différents pays, nous nous réunissons dans
différents pays, et nous ne nous identifions pas a un Etat. Du
coup, on ne peut pas juste transposer les regles de la vie de
la nation religieuse d’'Israél a notre situation, et quand on
lit L'AT, on se pose souvent la question : qu'est-ce qui reste
valable pour nous aujourd’hui ?

I1T me semble que ce qui reste toujours valable, méme dans des
lois juridiques qui ne nous concernent pas directement, méme
dans des lois sociales qui ne sont pas les mémes que dans
notre pays, ce sont les valeurs que Dieu nous révéle. Derriere
les lois et les regles données a Israél, et derriere les
accusations de Dieu face a un peuple qui ne respecte pas la
loi, on découvre 1les principes, 1les valeurs, les
préoccupations de Dieu, qui est le méme hier, aujourd’hui, et
demain. J’'aimerais, a partir du texte d’Amos et de ses
dénonciations, simplement relever deux principes pour nous
aujourd’hui.



2) Culte et vie quotidienne

Le premier principe que j’'aimerais relever, c’est le lien
entre le culte et la vie quotidienne. Amos dit qu’'en écrasant
les pauvres, en commettant des abus a 1’égard des petits, en
vivant de maniere injuste, on insulte 1’honneur de Dieu, ou
dans une autre traduction, on profane son nom. Autrement dit,
notre vie de tous les jours, nos choix, nos attitudes, nos
paroles et nos gestes, toute notre vie concerne Dieu.

En effet, méme si notre relation avec Dieu commence souvent
dans par des questions spirituelles — qui est Dieu, quel
regard Dieu porte-t-il sur moi, quelle espérance devant 1la
mort — notre relation avec Dieu a un impact au-dela du cadre
spirituel. En réalité, Dieu nous invite tous entiers dans
cette relation avec lui, en prenant en compte 1’intégralité de
notre personne, de nos actes, nos pensées, nos projets, nos
relations.

Amos nous décrit une situation ou le mal perpétré au quotidien
corrompt le culte, la relation avec Dieu : aucune louange
n’'est acceptée, aucun sacrifice n’est apprécié, venant de ceux
qui se complaisent dans le mal envers autrui. De maniere plus
fondamentale, notre péché envers autrui entrave notre relation
avec Dieu. La solution que Dieu nous apporte a ce probleme,
c’'est la croix de Jésus-Christ, qui inverse la tendance, en
nous réconciliant d’abord avec Dieu, en nous justifiant, en
nous rendant proches de lui, ce qui va influencer notre vie de
tous les jours et y implanter les caractéristiques de la vie
avec Dieu : justice, paix, vérité, amour etc. En Jésus-Christ,
notre relation avec Dieu est redressée, ce qui doit nous
conduire a redresser nos relations avec les autres.

Comment la justice et la vérité et la paix et 1'amour
découverts aupreés de Dieu peuvent-ils redresser notre vie
quotidienne, en famille, au travail, dans notre voisinage, de
facon a ce que notre vie corresponde aux valeurs de notre



créateur ?

Trés concretement, ca commence par nourrir notre relation avec
Dieu, apprendre a le connaitre, découvrir sa vision des choses
(souvent tres différente de la notre) et nous approprier ses
valeurs. Ca passe par la lecture de sa Parole et par la
priere, ou on apprend a demander ce que Dieu veut et non pas
ce qui nous arrange. En nous mettant a 1’écoute de Dieu, nous
apprenons ce qui est droit, bon, saint, juste, parfait.

Cela étant, il ne suffit pas de savoir pour faire. Je pense
que beaucoup des personnes critiquées par Amos savaient, en
théorie, qu’il y avait des lois pour protéger les faibles, les
innocents, les employés, mais ils ne les mettaient pas en
pratique. Pour passer du savoir a la pratique, il me semble
que Dieu nous donne deux aides : le Saint Esprit et l’Eglise.
Le Saint Esprit travaille dans notre ceur, et la communauté de
nos freres et seurs en Christ nous encourage de l'extérieur.
C’'est avec d’autres chrétiens, qui ont un point de vue et une
expérience différents de nous, que nous pouvons chercher
ensemble comment améliorer telle attitude, concretement,
comment redresser telle relation. Ca se fait un peu au culte,
mais il est essentiel que chacun ait un moment, un lieu, de
partage dans 1’'église avec d’autres chrétiens, pour aborder
ces mille défis que nous avons tous, pour écouter ensemble ce
que Dieu veut nous dire, tres concretement, pour prier, pour
s’encourager les uns les autres, pour apprendre ensemble a
laisser la vie avec Dieu transformer notre vie de tous les
jours.

3) Le souci de Dieu pour 1la
justice

Le texte d’'Amos attire notre attention sur ce qui est
important aux yeux de Dieu : notre vie, dans son intégralité.
Vous avez remarqué, peut-étre, que dans ce texte, Dieu
concentre ses accusations sur des problemes sociaux, de



justice collective. Dieu est le Dieu des veuves et des
orphelins, le champion des petits, des faibles, des victimes.
I1 est du co6té de ceux qu’on rejette, qu’on méprise, qu'’'on
écrase, qu’'on harcele, qu’on brutalise. Admettons-le, cet
aspect de la justice de Dieu, nous l’'oublions parfois. Pour
nous, chrétiens, vivre de maniere juste, c’est souvent une
question de morale personnelle : ne pas mentir, ne pas se
saouler, étre fidele.. Mais ce souci de justice globale,
sociale, nous échappe parfois. Nous avons tendance a nous
focaliser sur les questions de morale personnelle, familiale,
en oubliant la morale sociale. Je ne parle pas de politique,
pas du tout, en tout cas pas dans le sens d’'un programme de
parti, mais du souci de la justice commune qui dépasse notre
moralité individuelle.

Est-ce que 1'église doit, comme Amos, dénoncer les maux de
notre société et s’élever contre ses inégalités, son
injustice, ses travers ? Le NT ne nous rien, directement, sur
cette question. On peut répondre « non », parce que cette
société n’est pas le peuple de Dieu, c’est l'église ; on peut
aussi répondre « oui », pour annoncer et favoriser la justice
de Dieu dans 1le monde. Si on répond oui, et qu’'on veut
dénoncer les travers de notre société, alors il me semble
qu’il nous faut refléter les préoccupations de Dieu, et pas
simplement s’exprimer sur des problemes familiaux ou
individuels, mais qu’on peut, au nom du Dieu juste, au sens
fort, appeler a la défense des faibles, a la lutte contre 1la
corruption, a la protection des petits, a la lutte contre
l'esclavage etc. (C’était un des buts du défi Michée, par
exemple, qui interpelle les dirigeants mondiaux sur la justice
sociale.

Méme si on considere que ce n’est pas le role de 1'église de
dénoncer les travers de la société, parce que ce serait deux
mondes étanches, l'interpellation de Dieu demeure : comment
favorisons-nous en tant qu’église la justice de Dieu ? Souvent
nous nous préoccupons des questions de pureté, de vérité, mais



comment vivons-nous cet appel au respect des petits, a
L’accompagnement des faibles ? L’évangile dépasse le culte
dominical, il nous fait approcher du Royaume de Dieu, un
royaume ou la justice et la paix habiteront. Comment
préparons-nous ce royaume ? Comment 1’annoncons-nous ? Ces
réponses passent par 1l’association 1901 de notre église,
association d’entraide et d'activité chrétienne, mais ce ne
sont pas des réponses secondaires, ou déconnectées de notre
foi. Jésus nous appelle a avoir faim et soif de justice, a
étre des ouvriers de paix, a nous préoccuper des petits
comment voulons-nous répondre ensemble, en église, a cet
appel 7

Prions : merci Seignheur parce que tu n'es pas le Dieu d’'une
religion, mais tu es le Créateur qui as donné ton Fils pour
racheter le monde, pour recréer un monde ou ta paix et ta
justice habiteront. Pardonne-nous nos eilleres, élargis notre
regard : montre-nous comment ton Evangile peut transformer
notre vie, comme un signe aujourd’hui du royaume qui vient.
Donne-nous soif d’une vie plus proche de toi, qui reflete
toujours davantage tes valeurs. Elargis aussi notre regard au-
dela de notre vie personnelle et donne-nous faim de justice
pour les autres. Falis de nous des ouvriers de paix, porteurs
de la paix acquise a la Croix, dans l’attente de ton Royaume.

La résurrection de Jésus, un
Dieu quli nous échappe

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-r-surrection-de-j-sus-u
n

Lecture biblique: Marc 16.1-8


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/05/la-resurrection-de-jesus-un-dieu-qui-nous-echappe/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/04/05/la-resurrection-de-jesus-un-dieu-qui-nous-echappe/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-r-surrection-de-j-sus-un
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-r-surrection-de-j-sus-un

Le récit qui termine 1’évangile de Marc nous laisse sur notre
faim : pas de corps, pas d'explication sur la résurrection,
pas de rencontre avec le ressuscité, juste quelques femmes et
un homme, une consigne qui n’est méme pas mise en ecuvre. La
fin de cet évangile est abrupte : les femmes n’ont rien fait
car elles avaient peur, et nous restons comme en suspens, au
point tres tét dans l’histoire de 1'église, il y a eu la
tentation de donner une vraie fin, en ajoutant une conclusion
rassurante. Pourtant, l’originalité de Marc, qui s'’arréte plus
t6t que les autres évangélistes, a le mérite de nous plonger
dans 1’intensité de ce qui s’'est passé et de faire résonner
encore jusqu’'a aujourd’hui l’interpellation de ce matin de
Paques.

1) Un choc qui déchire
l’ordinaire

Pour décrire cet événement indescriptible, Marc choisit de
nous montrer la scene du point de vue des femmes qui
découvrent le tombeau vide. Il prend le temps de nous décrire
leur état d’esprit : malgré leur chagrin apres le supplice et
la mort du Maitre, elles s'affairent pour achever
L’enterrement. Aprées la crucifixion, elles ont repéré dans
quel caveau on placait le corps de Jésus mort, et, des que le
sabbat, jour férié, est passé, elles achetent les huiles
nécessaires pour parfumer le mort, et éviter qu’'il ne sente
trop. Le lendemain matin, elles partent des le lever du soleil
vers la tombe, pour ne pas perdre de temps. Avec bon sens,
elles réfléchissent en chemin aux détails pratiques, et 1a,
mince, elles se rendent compte qu’elles n’ont pas pensé a
tout : la grande pierre qui ferme le caveau est trop lourde
pour qu’elles puissent la déloger. Espérant trouver quelqu’un
sur place, un gardien, un soldat, un visiteur, elles
continuent leur route.

En arrivant, c’est étrange, la pierre est déja roulée. Bon,



elles entrent et elles trouvent dans la petite entrée du
caveau un jeune homme, rayonnant, qui les fait presque
sursauter de surprise et de crainte : qui est cet homme ? que
fait-il ici ? Est-ce qu’elles se seraient trompées de
tombeau ? Le jeune homme les rassure — c’est bien la tombe de
Jésus, de Nazareth, crucifié le vendredi d’avant. Mais apres
les avoir rassurées, il les jette dans la confusion : Jésus
n'est plus la, oui il s’est levé, il est parti et il laisse un
message a transmettre aux apbtres : rendez-vous en Galilée.
Prises de panique, les femmes s’enfuient au plus vite, et
s'arrétent, grelottantes, hébétées, en essayant d’encaisser le
choc de cette nouvelle.

En décrivant la scene du point de vue des femmes, Marc évite
le surnaturel, le merveilleux, le glorieux, méme. Tout est
ordinaire, et le tombeau vide apparait presque comme un
accident, une déviation en cours de route : ah non, vous ne
pouvez pas embaumer le corps, il n’est pas la. Le messager ne
prend particulierement de pincettes, il n’explique rien,
simplement Jésus n’'est plus la et voici ou vous pouvez le
trouver. La résurrection, flash de vie divine qui vient
déchirer la mort et la fatalité, la résurrection n’est pas
donnée a voir, elle n'est pas décrite, il n'y a pas de mots
pour rendre compte d’un tel chamboulement.

Notre seule échelle pour mesurer l’ampleur de ce qui s’est
passé, c’'est la réaction des femmes. Ce sont des femmes de bon
sens, des femmes pratiques qui ont en vu et qui ne se laissent
pas facilement impressionner : elles ont suivi Jésus, elles
l'ont vu agoniser sur la croix, elles ont 1l’habitude de
s'occuper des cadavres parfois abimés. Pourtant, 1la, elles
sont terrifiées. ter-ri-fiées ! Le tombeau vide, c’'est
1’écroulement de leurs certitudes, de leurs habitudes, de ce
qui est le plus sir dans notre vie, le plus universel : nous
mourrons tous un jour. Cette certitude est ébranlée : la mort
n'a pas eu le dernier mot, et Jésus en est sorti. Plus elles y
pensent, plus elles ont le vertige devant ce tombeau vide,



trace en creux de l’intervention du Dieu vivant qui déchire
L’horizon, qui franchit les frontieres de l’'ordinaire : Jésus
s'est réveillé, la vie de Dieu a triomphé de la mort.

Ce matin-la, tout est pareil, mais tout est différent. Nouveau
jour, nouvelle semaine, nouvelle ere : dans le quotidien, la
vie de Dieu a fait irruption.

2) Ou voir Jésus ? L’invitation a
se mettre en route

Le tombeau vide n’a pas de sens en lui-méme, c’est une
empreinte, un manque qu’il faut interpréter, et sans la parole
du messager qui affirme 1la résurrection de Jésus, son réveil
d'entre les morts, ce tombeau vide pourrait avoir un tout
autre sens : déplacement du corps, vol.. Il en est du matin de
Paques comme des autres interventions divines : les faits ne
parlent pas d’'eux-mémes, mais ils demandent de se mettre a
1’écoute de Dieu pour les comprendre et en saisir la portée.

La parole du messager, au matin de Paques, est centrale,
cruciale, et réserve d’'autres surprises que le miracle inoui
de la résurrection du Christ. En effet, le messager confirme
aux femmes que Jésus s'’est dérobé a la mort, d'une part, mais
aussi a leurs yeux. Plus tard, le ressuscité apparaitra, mais
dans un premier temps, comme pendant sa vie sur la terre, il
est insaisissable. Devant ceux qui voulaient faire de lui le
Roi, le libérateur, le vainqueur triomphant, sans comprendre
le chemin douloureux qu’'il avait choisi, il se dérobait.
Devant ceux qui venaient a lui par soif de spectaculaire, sans
se soucier de Dieu, il se dérobait.

Je me demande s’'il n'y a pas la la méme dynamique : ce miracle
est tellement extraordinaire, grandiose, bouleversant, que
peut-étre les femmes n’'auraient pas pu entendre ce que Jésus
avait a leur dire si elles 1’avaient vu, dans sa gloire de
ressuscité. Submergées de soulagement, de Jjoie,



d’émerveillement, d’'adoration-méme, elles auraient peut-étre
été sourdes a ce que Jésus voulait leur dire. Avouons que
c’'est notre tendance, d’enfermer Dieu méme dans sa puissance,
méme dans ses miracles, et d’'étre sourds a ce qu’il veut nous
dire. Nous sommes tellement enclins a nous choisir un Dieu
qu’on peut mettre sous vitrine, posséder, maitriser, que
devant ses miracles et sa grandeur nous sommes parfois tentés
de nous dire : ce Dieu-la va changer ma vie, j'ai besoin de

¢a, Ga.

Mais il n’est pas ici, il ne se laisse pas enfermer, ni par la
mort, ni par notre vision limitée, ni par nos désirs, nos
questions. Il n'est pas un porte-bonheur qui améliore notre
quotidien, mais il est Dieu, grandiose, insaisissable. Et il
veut nous parler. Le miracle n’est pas seulement un événement
extérieur qui nous subjugue, comme les chutes du Niagara ou
une étoile filante, c’'est wune interpellation, c’est
Ll’'intervention de Dieu qui veut résonner dans notre vie, dans
le ceur des femmes ce matin-la et dans le n6tre aujourd’hui.

En fait, 1’absence de Jésus oblige les femmes a se mettre en
route pour le rencontrer. Elles sont obligées de faire ce pas,
de prendre cette décision de foi : il est vivant, et s’il est
vivant, il faut le suivre, comme elles l’ont suivi quand il
sillonnait les routes. Le messager les envoie en Galilée, la
région ou tout a commencé pour Jésus et ses disciples. Il les
appelle a se remettre en marche, a ne pas laisser le miracle
de la résurrection devenir une piece de musée, qui prendra la
poussiere et, une fois la premiere surprise passée, ne
suscitera plus que des « oh » et des « ah ». Non, la
résurrection est un réveil, non seulement pour Jésus qui est
revenu d’'entre les morts, mais aussi pour nous, Ll'occasion
d’ouvrir les yeux sur ce que Dieu a fait, sur ce que Dieu est,
sur sa puissance et ses promesses. C’est l’occasion de sortir
de nos carcans, de notre fatalité, de nos propres tombes, pour
nous mettre en route a la suite du Christ, les yeux ouverts
sur un nouvel horizon ou 1’aube parait, ou la lumiere de Dieu



vient nous illuminer, et entrer dans les projets de Dieu.

Conclusion

Marc nous laisse devant le tombeau vide, au c6té des femmes
paniquées, ou résonne encore l’'invitation a croire a
L’incroyable et a se mettre en route. Méme si, par d’'autres
évangiles, nous savons que les femmes ont fini par transmettre
le message et rejoindre Jésus, restons quelques instants avec
elles, dans ces premiers moments de stupeur et de crainte.
Est-ce vrai ? Y croirons-nous, aujourd’hui encore ? croirons-
nous que la mort n’'’a pas eu le dernier mot ? Et si nous le
croyons, accepterons-nous de quitter nos plans, nos habitudes,
nos routines rassurantes et fatales, pour marcher derriere le
Christ ressuscité, sur cette route inconnue qui nous conduit
vers le Dieu vivant ?



