Ruth, 1la moabite (2)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-2

Résumé de 1’épisode précédent

A la mort d’'Elimelek, son mari, et de ses deux fils, Noémi se
retrouve seule avec ses belles-filles, Orpa et Ruth. Elle
avait quitté Israél qui traversait une période de famine et
s'était réfugiée en Moab ou ses fils avaient trouvé des filles
du pays pour se marier.

Veuve, sans enfant, en terre étrangere, Noémi se retrouve en
situation de grande précarité. Quand elle entend que les
récoltes ont repris en Israél, elle décide d'y retourner,
proposant a ses belles-filles de rester et refaire leur vie.
Mais Ruth s'y refuse et choisi de rester fidele a sa belle-
mere et a son Dieu : « La ou tu iras, j'irai. La ou tu
habiteras, j’habiterai. Ton peuple sera mon peuple, et ton
Dieu sera mon Dieu. »

Noémi retourne donc dans son pays mais le ceur n'y est pas
elle ne comprend pas pourquoi Dieu 1’a ainsi frappé par cette
épreuve : « Ne m'appelez pas Noémi, la femme heureuse.
Appelez-moi Mara, la femme amere, car le Tout-Puissant a rendu
ma vie tres amere. »

Noémi et Ruth arrivent en Israél au moment de la récolte de
l’orge..

Lecture biblique : Ruth 2

Commentaire

« Je le vois, le SEIGNEUR continue a nous montrer sa bonté. Il
est bon pour nous les vivants, comme il est bon pour les
morts. Qu’'il bénisse cet homme ! Booz est un homme de notre
famille proche. Il est 1’'un de ceux qui ont la responsabilité
de prendre soin de nous. » (v.20)


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/09/ruth-la-moabite-2/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-2

La fin de ce chapitre contraste avec la fin du précédent.
Noémi était alors au fond du trou, se lamentant de 1l’'épreuve
que le Seigneur lui avait envoyé. Ici, elle se réjouit au
contraire de la bonté de Dieu envers elle. L'histoire est en
train de basculer.

Ruth ne savait pas que le champ dans lequel elle allait glaner
des épis était celui de Booz, un parent d’Elimélek. C'est
Noémi qui le lui apprend. Que Ruth ait trouvé un propriétaire
aussi généreux lui laissant glaner autant d’épis est une
chance. Mais qu’en plus il s’'agisse de Booz, un proche parent
d’'Elimélek qui pourrait exercer son droit de rachat pour leur
venir en aide, c¢a ne pouvait étre un hasard..

I1 faut noter que cet épisode illustre une loi sociale
intéressante ayant cours alors en Israél. Il s’agit de la loi
sur le glanage. Les propriétaires devaient laisser des épis a
glaner dans leurs champs et des grappes a cueillir dans leurs
vignes, pour que ceux qui n’avaient pas de terre, les démunis,
les immigrés, puissent trouver a manger (cf. Lévitique
19.9-10). Une sorte de « Restos du coeur » de 1'époque !

A la fin du chapitre, Noémi évoque aussi une autre loi, liée a
la responsabilité familiale en cas de veuvage. La facon dont
Booz exercera ce droit sera développé aux chapitres 3 et 4.
Nous le verrons donc dans les prochains épisodes..

Application

Avec le premier chapitre, nous avons parlé de la fidélité de
Ruth. Ici, c’est de la fidélité de Dieu qu’il faut parler.
Nous pouvons le faire a la suite de Noémi, dont le désespoir
s'est changé en espoir et en reconnaissance

« Je le vois, le SEIGNEUR continue a nous montrer sa bonté. Il
est bon pour nous les vivants, comme il est bon pour les
morts. Qu’'il bénisse cet homme ! Booz est un homme de notre
famille proche. Il est 1’'un de ceux qui ont la responsabilité
de prendre soin de nous. » (v.20)



1° Au ceur de 1’'épreuve, il est difficile de discerner la

fidélité de Dieu

La téte dans le sac, on est incapable de prendre du recul.
Dieu semble absent de 1’épreuve. Pour Noémi, c’'est grace a
Ruth et sa détermination qu’elle finit par reconnaitre 1la
fidélité de Dieu. Elle a eu besoin de la fidélité de sa belle-
fille pour discerner la fidélité de Dieu.

Si nous voulons aider ceux qui traversent des épreuves, il ne
faut certainement pas leur « faire la lecon », les inviter
colite que colite a croire en la bonté de Dieu a coup de versets
bibliques. Sans doute est-ce mieux de se montrer solidaire,
concretement, d’étre présent a leur co6té, prenant parfois les
choses en main pour les aider et les accompagner. Se montrer
soi-méme fidele et confiant.

2° Dieu exerce sa fidélité par sa providence

Parler de providence, c’'est parler d’'une action discrete de
Dieu, dans la banalité du quotidien. Ce ne sont pas des
actions éclatantes et spectaculaires mais une présence au ceur
de l'Histoire.. et de nos histoires.

Cette présence discrete explique pourquoi il faut souvent du
recul pour la discerner. Et de la foi aussi. Parce qu’on
pourra toujours parler de coincidence et de hasard. Si Ruth a
glané des épis dans le champs de Booz, c'est soit un coup de
bol, soit un indice de la providence divine. Et nous pourrions
sans doute multiplier les exemples dans nos vies. A nous de
choisir !

3° Etre confiant dans la fidélité de Dieu, c’est aussi prendre
des initiatives.

Noémi a pris 1l’initiative de rentrer en Israél. Ruth a pris
les choses en main en accompagnant sa belle-mere et en allant
glaner des épis. Elle n'a pas attendu que tout tombe du ciel..



La foi et la confiance ne doivent pas étre des oreillers de
paresse ! Dieu honore nos initiatives en s’y inscrivant dans
sa providence. Bien-s(ir, toutes nos initiatives ne sont pas
forcément bonnes. On fait parfois de mauvais choix.. Mais Dieu
est suffisamment puissant et fidele pour les corriger au
besoin, dans sa providence.

La foi ce n'est pas : « Seigneur, j'attends que tu agisses,
que tu me parles, que tu me montres.. et apres j’'irai ». C’'est
plutdét : « Seigneur, accompagne-moi dans mes choix, conduis-
moi dans mes initiatives, guide-moi sur ton chemin. »

Le Seigneur ne répond pas a tous les caprices de ceux qui
restent assis et attendent que tout leur tombe du ciel. Il
accompagne ceux qui marchent.

Conclusion

Si comme Ruth et Noémi nous voulons voir la fidélité de Dieu
dans notre vie

Soutenons-nous les uns les autres. On discerne mieux la
fidélité de Dieu ensemble que chacun pour soi.

Ouvrons les yeux de la foi, choisissons la confiance dans la
providence divine.

Mettons-nous en marche, prenons le risque de faire des choix
et croyons que Dieu s’y inscrira dans sa providence, au besoin
en les corrigeant.

Ruth, la moabite (1)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-1

Pour ce mois d’aolt, je vous propose un petit feuilleton de
1'été. Une saga familiale en quatre épisodes, une belle


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/02/ruth-la-moabite-1/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-1

histoire d’amour et de fidélité dont 1’héroine se prénomme
Ruth.

Nous sommes au XIIe ou XIe siecle avant Jésus-Christ, au temps
des Juges en Israél. Une période troublée, marquée par les
conflits, le désordre et la violence. Mais notre histoire ne
commence pas en Israél mais a Moab, un peuple voisin souvent
en conflit avec Israél, y compris au temps des Juges.

La belle histoire de Ruth, la moabite, offre un saisissant
contraste avec ce contexte sombre.

Lecture biblique : Ruth 1

« La ou tu iras, j'irai. La ou tu habiteras, j’habiterai. Ton
peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu. » (v.16)
Commentaire

Noémi est agée au moment ou elle se retrouve seule, sans mari
ni enfant, tous décédés. Il est trop tard pour elle d'avoir
d’autres enfants et donc de trouver un nouveau mari. Exilée a
Moab, elle décide de rentrer en Israél ou elle trouvera peut-
étre du secours. Le veuvage est difficile a vivre dans le
contexte culturel de cette époque, surtout dans un pays
étranger, loin des siens.

Mais ses belles-filles, elles, sont encore jeunes. Il est
encore temps pour elle de trouver un mari et de refaire leur
vie. Noémi les y encourage et c’est bien la décision prise par
Orpa. Il faut se garder de porter un jugement hatif sur elle.
Elle aimait aussi sa belle-mere. On voit que cela lui colte de
la quitter. Mais sa décision est 1égitime et parfaitement
compréhensible.

En réalité, c’'est la décision de Ruth qui est étonnante.
Choisir de rester malgré tout avec sa belle-mere, envers qui
elle n'avait aucune obligation, est une marque remarquable de
fidélité. Elle avait sans doute compris la situation précaire
dans laquelle se trouvait Noémi et qu’'elle pouvait lui venir



en aide en l’'accompagnant. La suite lui donnera raison..

La fidélité de Ruth est d’ailleurs sans doute bien plus qu’un
simple attachement a sa belle-mere : « Ton Dieu sera mon
Dieu », dit-elle. Il y a aussi dans sa démarche une dimension
de foi. Elle choisit Noémi mais elle choisit aussi le Dieu de
Noémi. A son attachement a sa belle-mere s’ajoute une adhésion
de ceur a son Dieu.

Dans la tradition juive, Ruth est considérée comme un modele
des femmes prosélytes, les non-juives qui épousent la foi
juive. Dans l'histoire de Ruth, le choix de la foi n’entre pas
en conflit avec le choix du ceur. La fidélité a Dieu va de
paire avec la fidélité a ceux qu’on aime.

Application

Des le premier épisode de cette histoire, Ruth nous offre un
remarquable exemple de fidélité et de foi.

On 1'a dit, la fidélité de Ruth n’allait pas de soi. Elle lui
a colté : elle a di quitter son pays.. Une décision qui
rappelle celle d'Abraham en réponse a 1’appel de Dieu, lui
demandant de quitter son pays pour aller la ou il le
conduirait. Pour Ruth, pas d’appel, pas de voix intérieure,
mais une volonté ferme de se montrer fidele a sa belle-mere et
de s’attacher a Dieu. Comme pour Abraham, c’est une démarche
de foi !

Une démarche de foi qui co(te. On peut d’ailleurs se demander
si toute fidélité n’implique pas un renoncement.. C'est facile
d’'étre fidele quand tout va bien ! Quand tout roule comme sur
des roulettes, on est tous fideles ! Ca 1’est beaucoup moins
dans 1’épreuve, quand nos projets tombent a 1'eau ou quand les
événements semblent se liguer contre nous. La, c’est difficile
d’étre fidéle. Ca colte. Etre fidéle peut impliquer de
renoncer a certains conforts, a certaines ambitions
personnelles.

L’exemple supréme est ici encore Jésus-Christ. Renoncant a la



gloire céleste, il est devenu 1’un des nO6tres en venant sur
terre, humblement. Par fidélité a 1’appel de son Pere. Par
fidélité a son amour pour l'humanité. Une fidélité qui 1l'a
conduit jusqu’a la mort sur la croix !

Et si notre foi se mesurait a la qualité de notre fidélité ?
Notre fidélité a Dieu, bien-s(r ! Mais pas seulement.. Ne se
mesure-t-elle pas aussi a notre fidélité dans nos relations,
dans nos projets et nos engagements ? C’est finalement une
variante du double commandement majeur d’aimer Dieu ET d’aimer
son prochain. La fidélité, elle est a Dieu et a notre prochain
envers lequel nous nous sommes engagés, ou elle n’est pas !
Comment pourrais-je prétendre étre fidele a Dieu si je ne suis
pas fidele a mon conjoint, a mes amis, a mes paroles ou mes
engagements ?

Conclusion

Ruth, la moabite, nous montre la voie d’une foi concrete, qui
s’'exprime dans le quotidien par sa fidélité remarquable a sa
belle-mére. Comment, concretement, notre fidélité s’exprime-t-
elle ? Comment notre foi, notre fidélité a Dieu, se manifeste-
t-elle dans notre fidélité de tous les jours ? Sommes-nous
fideles envers nos freres, nos amis nos prochains ?

I1 faut le rappeler : c’est bien a la fidélité, y compris dans
les « peu de choses » du quotidien, que Dieu nous invite,
comme le dit le maitre de la parabole des talents a son
serviteur : « C'est bien, bon et fidele serviteur, tu as été
fidele en peu de choses, je t’établirai sur beaucoup ; entre
dans la joie de ton maitre.» (Mt 25.21)



Le repos de 1la foi, jour
apres jour

C W

Lecture biblique: Philippiens 4.4-9

Début juillet, nous avons entamé une petite série sur le
repos. Nous avons vu que le repos est un moment nécessaire, a
la fois pour souffler, pour prendre du recul et pour se
tourner vers l'essentiel, Dieu. Nous avons vu qu’'une des
caractéristiques du repos est la louange qui permet de
découvrir et redécouvrir l’intervention de Dieu dans notre
vie, et d’'y répondre en conséquence, en lui faisant confiance
et en le suivant. La semaine derniere nous a conduits au repos
de la grace, cet amour de Dieu si généreux qui le pousse a
nous accueillir tels que nous sommes et a tout faire pour nous
sauver, pour peu que nous le laissions agir dans notre vie. Ce
matin, j’aimerais terminer cette série avec une méditation sur
le repos que procure la foi, jour apres jour. Un des
contraires du repos, c’est 1'in-quiétude — absence de repos
étymologiquement — et je pense que nul d’entre nous n’'en est
indemne. La Bible parle, elle aussi, de l’inquiétude, j'ai
méme eu l’embarras du choix pour prendre un texte a méditer,
et je vous propose de nous arréter sur la fin de la lettre de
Paul aux Philippiens, qui peut nous apporter un éclairage
intéressant.

La lettre de Paul aux chrétiens de la ville de Philippes est


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/26/le-repos-de-la-foi-jour-apres-jour/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/26/le-repos-de-la-foi-jour-apres-jour/

une lettre assez étonnante : Paul ne cesse d'y parler de joie,
alors méme qu’'il est en prison a cause de sa foi, et que les
Philippiens eux-mémes rencontrent 1le rejet voire 1la
persécution a cause de leur foi. Le grand sujet d’'inquiétude,
pour eux, c’'est l’opposition de leur entourage, avec tout ce
que ca comporte de tristesse, et de danger. Dans ce contexte,
Paul les encourage : 1/ Soyez dans la joie, et 2/ Ne vous
inquiétez pas !

Méme sans étre dans la situation de 1’église persécutée, il me
semble que l’inquiétude nous touche nous aussi et que nous
pouvons nous approprier les encouragements de Paul dans notre
contexte, ou les uns et les autres sont soumis au stress de la
vie quotidienne, du travail, des taches a accomplir, des
missions a remplir, mais aussi recgoivent les discours
effrayants relayés par les médias (épidémies, terrorisme,
crise etc.) et il y aurait encore d’autres facteurs a citer.
Comment ce texte de Paul peut-il nous encourager ce matin a
nous reposer dans notre relation avec Dieu, la foi, la
confiance, jour apres jour ?

1) L'appel a la joie en toutes circonstances

Paul commence avec un massif : « Soyez dans la joie ! Je le
répete, soyez dans la joie ! » §§ Quelle que soit 1la
situation, nous sommes appelés a nous réjouir — c'est
d’ailleurs pour lui un des traits de caractere du chrétien,
une des facettes du fruit de l’'Esprit dans la lettre aux
Galates. Ce qui saute aux yeux avec Paul, c’est que la joie
n'est pas liée aux événements extérieurs, aux aléas de la vie.
C'est plutot un état intérieur, positif, marqué 1le
contentement, que nous sommes appelés a cultiver, quelles que
soient les circonstances. Ce n’'est pas la conséquence de ce
que nous vivons, mais plutdét 1’attitude de base avec laquelle
nous allons vivre, a cause de notre foi.

Comment étre joyeux au milieu de 1la persécution, mais méme
ici, dans un monde dévasté, dans une vie a risques, avec nos



problemes et nos soucis, les maladies, les deuils, le chémage,
la solitude, la peur.. ? Méme quand on n’'est pas dans une
situation inquiétante, la joie a rarement toute la place, et
on tend a relativiser ce qu'il y a de bon en comparant avec ce
qui ne va pas ou avec ce risque de ne pas aller : « La, c¢a va,
mais ca ne va pas durer, il ne faut pas trop profiter ou se
réjouir avec trop d’insouciance, parce qu’'on ne sait jamais !
Une tornade, un accident de voiture, un cancer, peuvent venir
tout chambouler. »

Pour 1’inquiétude, Paul invite a remettre nos besoins a Dieu,
a lui confier nos soucis, nos préoccupations, nos peurs, peut-
étre méme nos superstitions, nos peurs cachées. Remettre ses
besoins a Dieu en lui confiant dans la priere, c’est un signe
d’humilité et de confiance. Humilité parce qu’on reconnait que
la situation nous échappe et qu’on ne peut rien garantir,
qu’'on ne sait méme pas ou commence la solution, et confiance,
parce qu’on reconnait que la situation n’échappe pas a Dieu,
qui lui est puissant, souverain, présent, et qu’il peut faire
face — et nous aider a faire face — a toutes les situations.

La priere demande de faire connaitre nos besoins a Dieu, tous
nos besoins. Combien de fois est-on préoccupé par un sujet a
400%, sans oser ou imaginer le dire Dieu a Dieu ? Parfois on
oublie, parfois aussi on a peur — peur qu’'il trouve notre
inquiétude illégitime ou stupide, peur qu’il fasse justement
ce que l’'on craint, peur qu’il ne nous écoute pas. Avouer nos
inquiétudes et les lui confier, avec humilité et confiance,
c'est déja énorme, parce que dans ces prieres nous invitons
Dieu dans la situation. I1 est déja au courant, mais Dieu, au
travers de toutes nos situations, veut approfondir la relation
qu’il a avec nous, et nous inviter a lui faire toujours
davantage confiance. Prier pour nos besoins approfondit le
partenariat que Dieu a créé avec nous.

La priere n'’est pas pour autant un soulagement automatique ou
la garantie d’une solution immédiate. Paul parle, dans le
texte original, de prieres et de supplications : on a le droit



de répéter nos prieres, tant que nos besoins nous dévorent, on
a le droit de supplier, de crier, d’étre émotif, d’interpeler
(c'est le « Jusqu’a quand ?! » des psaumes !). Ce n’est pas un
formulaire anonyme que 1l’on remplit, mais un dialogue avec
Dieu qui se vit dans le temps et qui approfondit notre
proximité avec lui. Et Dieu, dans sa patience infinie, nous
permet d’arriver peu a peu a une confiance plus grande, sans
exiger la rapidité. Il faut parfois bien des prieres et des
supplications.

Paul mentionne aussi la reconnaissance. Je ne crois pas qu’'il
s’'agisse d’'étre reconnaissant pour la souffrance ou la perte —
Dieu ne traite pas a légere le mal, commis ou subi. S’'attacher
a étre reconnaissant, méme dans 1l’inquiétude, c’est faire le
choix de ne pas se laisser noyer et aveugler par la situation
mais d'ouvrir les yeux sur l'action de Dieu en notre faveur,
ce que Dieu a fait par le passé, ce qu’il fait aujourd’hui, sa
maniere d’étre avec nous. Non seulement ca nous encourage car
ca nous rappelle que Dieu est a la hauteur et qu’il nous aime,
mais ¢a nous pousse aussi a lui faire confiance a nouveau.

2) Le fondement de notre paix et de notre joie: Dieu

Si la joie est le choix de ne pas se laisser submerger par les
circonstances et de se focaliser sur Dieu, en confiant a Dieu
ce qui nous inquiete, ce n’est pas un sentiment artificiel,
une apparence a cultiver, un grand sourire a garder scotché
quoi qu’'il arrive. Certains ont pu comprendre que si on n'est
pas tout le temps joyeux, on n’est pas vraiment chrétien. Je
ne suis pas d’accord. Jésus lui-méme a pleuré, il s'est
lamenté et mis en colére, sans parler méme des psaumes.

La joie fait partie de cette maniere de vivre que Dieu nous
offre dans sa présence, comme 1’amour, le pardon, 1’honnéteté,
etc. Elle fait partie de ce nouveau vétement, de cette
nouvelle identité, que nous nous approprions un peu plus
chaque jour : c’est notre but, l’'orientation que nous voulons
adopter.



Qu’est-ce qui nous motive a refuser l’inquiétude pour choisir
la joie et la confiance ? Dieu. Dieu seul. Paul, dans ce court
texte, donne des raisons. D’abord « le Seigneur vient
bientét », une expression qu’il ne faut pas forcément
comprendre comme une indication de temps puisque ca fait quand
méme 2000 ans et que nous attendons toujours le retour du
Christ, mais plutdot comme le rappel que Dieu est prét a
intervenir, il est a la porte, il n’a pas changé de planete,
mais il est la, tout pres. C'est le Dieu de Jésus-Christ, en
qui nous sommes sauvés, relevés, restaurés : comment un Dieu
qui a donné son propre fils pour nous sauver pourrait-il nous
abandonner ? Regarder au Christ, c’est voir un Dieu tout-
puissant et bon, qui a tout fait par amour pour nous.

En plus de nous rappeler qui est ce Dieu en quli nous nous
confions, Paul nous adresse une promesse de la part de Dieu
(v.7). Vous remarquerez qu’'il n’'est pas question de résolution
immédiate : c¢a arrive, bien sir, mais ca peut aussi ne pas
arriver. Dieu ne promet pas d’'étre notre porte-bonheur, il
promet de nous écouter, de se tenir avec nous, d’étre présent,
et de nous aider a avancer malgré tout. Vous savez, le terme
« heureux » en hébreu, ca veut dire « en marche », et Dieu
nous promet d’étre avec nous pour nous aider a avancer sur un
chemin parfois sombre, parfois fermé, parfois dangereux, mais
il est avec nous et il nous tient par la main — voire il nous
porte parfois. Lui qui a fait jaillir au milieu de la mort,
nous promet de nous soutenir dans notre marche quelques soient
les difficultés.

3) Confiance et action

J'aimerais, avant de terminer, m’arréter sur les versets 8-9
que j'ai laissés jusqu'ici de coOoté (relire). Cette
exhortation, assez classique, nous rappelle que la vie avec
Dieu est un ensemble : nous sommes sauvés, délivrés, relevés,
dans le but de mener une vie belle et bonne, reflétant les
valeurs et le caractere de Dieu, faisant briller sa lumiere,
dans nos pensées, nos paroles, nos actes. Cela est vrai tant



dans les moments faciles que difficiles : 1la bonté du Christ,
sa bienveillance, sa douceur, sa patience, doivent devenir
notre embléme, notre marque de fabrique, en toutes
circonstances (la aussi, c¢a prend du temps !).

Ce que j'ai trouvé intéressant, c’est que ces exhortations
suivent directement 1’appel a ne pas s’'inquiéter, il y a méme
un rappel entre la paix promise au croyant v.7 et la promesse
gue le Dieu de la paix sera avec ceux qui choisissent un mode
de vie « divin » v.9.

Souvent, 1’'inquiétude nous pousse a des comportements
désordonnés. On s’agite dans 1’espoir de résoudre un probleme
qui nous dépasse, on panique et on fait n’importe quoi, on se
décourage et on abandonne le bien, ou encore on reste paralysé
par le sentiment d’'impuissance devant la situation. Paul nous
dit : au lieu de vous agiter, confiez la situation a Dieu, et
ensuite, résistez a la tentation de vous disperser ou de vous
bloquer, mais concentrez-vous sur ce que vous vivre de bon. Je
trouve que c’est tres juste de rappeler aux chrétiens inquiets
le champ d’action possible, c’est comme si Paul disait

« voila tout ce que vous pouvez faire, et soutenir, et
encourager ». Vous n’'étes ni tout-puissants ni impuissants. Ce
dont vous avez besoin, demandez-le ! Mais n’oubliez pas votre
vocation, vos possibilités. Ne vous laissez pas décourager ou
aveugler, mais apres avoir confié 1la situation a Dieu,
appliquez-vous a ce que vous savez faire, a ce que vous pouvez
faire, méme sans lien avec vos problemes. Remettez-vous en
route, sachant que Dieu marche avec vous.

Conclusion

En toutes circonstances, cultivons 1la joie. Apprenons a
remettre a Dieu tout ce qui obscurcit notre vie, apprenons a
nous concentrer sur sa présence, Sur son amour pour nous, sur
sa puissance et ses projets. Cultivons 1le repos de la
confiance et de la reconnaissance, sachant que Dieu marche
avec nous, qu’'il nous guide et nous conduit, tel un bon Peéere,



tel un bon berger.

Le repos du salut

-

(V]
w_"

Lecture biblique: Ephésiens 2.1-10

« C'est par la grace que vous étes sauvés, en Christ, par le
moyen de la foi ». Voila un résumé de 1’'Evangile, la clef de
notre repos, le fondement inébranlable de notre paix. J’'ai
puisé dans la richesse de ce que nous avons lu quelques
éléments pour nous aider a mieux nous approprier le repos du
salut en Christ.

1) Sauvés par grace

Comme toute la lettre aux Ephésiens, ce texte nous donne le
vertige. Paul commence par souligner la gravité de notre
situation avant d’étre sauvés : nous étions morts, esclaves de
nos pulsions, esclaves d’'un systéme de pensée, esclaves d’un
tentateur manipulateur et destructeur. Tous, sans exception,
partent de cette situation : les palens comme les Juifs, ceux
qui n’'avaient aucune notion de Dieu, qui vivaient dans la
débauche et dont la vision du monde était fausse, autant que
ceux qui avaient grandi dans la connaissance de Dieu et de ses
Ecritures. Tous, sans exception, sont esclaves. Esclaves, mais
responsables aussi des injustices qui suscitent 1la colere de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/20/le-repos-du-salut/

Dieu.

Dans ce tableau sombre, la lumiere apparait : « mais Dieu,
riche en bonté, nous a aimés d’un grand amour ». Malgré tout,
malgré notre noirceur, Dieu dans sa bonté, nous a aimés. Ca
vient de lui, de sa générosité, de son ceur, et non de nos
mérites. Dans son amour, il s’est tourné vers nous et nous a
tendu la main pour nous relever.

Paul met 1’accent sur la générosité de Dieu, sur la richesse
de son action envers nous : non seulement il prend
l’initiative, mais il fournit tous les ingrédients du salut.
Dieu a tout fait : il nous a fait revivre, comme une nouvelle
création, il nous a relevés, il nous a fait asseoir avec le
Christ, il nous a préparé un chemin d’cuvres bonnes. Le salut
qu’il nous offre est un repas complet, de 1l’entrée au café,

auquel il ne manque absolument rien. Nous n'’avons rien a
compléter, a prouver, a confirmer : c’est parfait !

Cela ne veut pas dire pour autant que nous soyons passifs : le
salut est un don parfait, mais ce cadeau il faut le recevoir,
ce repas complet il faut le manger. C’est la foi : saisir la
main que Dieu nous tend, de toutes nos forces. Méme si la foi
nous engage totalement, dans une démarche active, ce n'’est pas
une euvre que nous faisons, ce n'est pas un plat ou un
complément alimentaire que nous ajoutons sur notre plateau,
c’'est simplement le fait de recevoir.

Revenons rapidement sur le salut que Dieu nous offre. Dieu
nous offre la possibilité d’'étre solidaires du Christ, de
recevoir notre part de ce qu’'il a vécu : il est mort,
subissant a notre place la colere de Dieu contre le mal des
hommes, il s’'est relevé de la mort, il a recu une vie
nouvelle, et il est monté aupres de Dieu, a c6té de qui il est
assis. Tout ce qu’'il a vécu, tout ce qu’il a recu, il nous
1l'offre, il nous invite a en étre bénéficiaires : sa mort,
c’'est notre acquittement, sa résurrection, c’est notre vie,
son éternité, c'est la nbétre, sa proximité avec Dieu, la



nétre. En Christ, tout nous est offert.

La Bonne Nouvelle que nous proclamons, c’est que Dieu nous a
aimés alors que nous ne méritions pas son amour, qu’il nous a
fait revivre alors que nous étions morts, et que ce salut est
un cadeau de A a Z. C’est la définition de la grace de Dieu
il prend toutes les initiatives, il prépare tout, il fait
tout, par amour pour nous, pour qu’aucun obstacle ne nous
sépare de la vie qu’il nous offre.

2) Disciples par grace

Dans la vie de celui qui est sauvé, il y a deux grandes
phases. La premieére consiste a recevoir le salut en Jésus-
Christ — le contact s’établit avec Dieu, c’est le début d’une
vie nouvelle (cette phase peut prendre 3 secondes comme
s'étaler sur 20 ans). Ensuite, c’est tout le reste, le fait de
marcher sur cette route nouvelle ou Dieu nous a conduits, et
c'est la vie de l'’enfant de Dieu qui est né a nouveau
lorsqu’il a recgu le salut en Jésus-Christ et qui grandit,
autrement dit, la vie de disciple.

Il y a beaucoup a dire sur ce cheminement de toute une vie,
mais j'aimerais simplement en souligner un aspect : tout comme
nous sommes nés de nouveau du fait de 1'amour généreux de
Dieu, nous grandissons par grace. Tout comme la vie que nous
avons recue et qui nous a fait passer des ténebres a la
lumiere est un don de Dieu, notre vie dans la lumiére est un
don de Dieu.

I1T me semble que parfois, on tend a commencer par l’amour de
Dieu et a continuer avec nos cecuvres, comme s’'il fallait
mériter a posteriori le salut qu’on a recu gratuitement,
justifier 1'amour de Dieu pour nous, comme si le salut nous
avait été accordé sous réserve d’'un potentiel que nous devons
maintenant exploiter sous peine de perdre ce salut. En réalité
on tend un peu, parfois, certes pas moi ni vous, a mettre des
conditions a un salut inconditionnel, gratuit, offert. La vie



gue Dieu nous offre avec lui est un cadeau que nous ne
méritons ni avant de le recevoir, ni pendant, ni apres : c'est
une grace.

A un moment, nous avons fait pleinement confiance a Dieu pour
croire que tout ce que Jésus-Christ a fait et vécu suffit pour
nous rendre dignes de vivre en présence du Dieu saint, juste
et pur, nous sommes entrés dans une vie nouvelle caractérisée
par la grace de Dieu — et il n'est pas question d’en
ressortir ! Sur toutes les étapes de notre chemin, c’est le
méme Dieu qui nous a sauvés qui nous accompagne : celui qui
déborde de générosité reste généreux, celui qui releve les
cadavres nous releve quand nous tombons, celui qui éclaire 1la
nuit illumine aussi nos jours gris.

De méme que pour entrer dans cette vie nouvelle, il nous
fallait croire et recevoir, de méme, a chaque étape, il nous
faut croire et recevoir la vitalité que Dieu nous offre. Paul
parle des cuvres bonnes que Dieu a préparées d’avance : ces
cuvres font partie du salut, elles en sont la conséquence et
le but. Nous avons été pardonnés, délivrés, re-créés pour
vivre la vraie vie, celle qui correspond aux projets du
Créateur. Nous avons été sauvés pour étre justes, aimants,
vrais, pacifiques, créatifs..

Une image qui éclaire la maniere dont ces cuvres se réalisent
dans notre marche chrétienne, c’est celle des fruits. Jésus
nous invite, en Jn 15, a nous attacher a lui pour pouvoir
porter du fruit. Paul, dans la lettre aux Galates, dit que
Dieu insuffle sa vie en nous par son Esprit, et que des fruits
en découlent : 1’amour, la joie, la paix, la maitrise de soi..
Tout comme Dieu nous a fait revivre, il renouvelle en nous sa
vie jour apres jour, il nous transforme et nous sommes appelés
a lui laisser le champ libre, pas a faire le travail a sa
place !

3) Une grace exigeante



On pourrait détailler a 1’infini 1’impact d’une relation
empreinte de grace avec Dieu sur notre identité, notre
caractere, notre travail, nos relations avec les autres, nos
attentes dans la vie, mais j’aimerais continuer un peu avec la
notion de grace. Contrairement a l’idée qu’on s’en fait, ce
n'est pas parce que c’'est donné que c’est facile a recevoir.
La grace nous colte, et accepter jour apres jour la vie
nouvelle de Dieu nous demande des efforts.

En effet, nous devons nous battre. En Christ nous avons été
délivrés des liens qui nous rendaient esclaves — oui mais, nos
anciens maitres n’ont pas encore disparu. Ils essaient de nous
entrainer, de nous séduire, de nous ramener chez eux. Paul
identifiait 3 maitres : le diable, notre penchant au mal, et
le « systeme » opposé a la vie de Dieu. Ils n’'ont plus le
pouvoir de nous maintenir dans l’esclavage et la mort mais ils
sont extrémement convaincants.. Vivre par la grace, c'est
lutter contre leurs discours et les habitudes apprises chez
eux. Par exemple, ce peut étre désapprendre le culte de la
performance, de 1'utilité, de 1la réussite écrasante, de
Ll'apparence, pour apprendre le service, 1’humilité, 1la
gratuité, la profondeur. Vivre par la grace, c’'est se rendre
sourd aux mensonges et aveugle aux illusions de notre monde,
de notre ceur, de notre tentateur, pour se concentrer
uniquement sur la main de Dieu qui nous tient fermement et qui
nous conduit sur le chemin de la vie.

Pour nous aider, nous avons Dieu qui travaille en nous par son
Esprit ; nous avons sa Parole qui nous montre ce qu’'implique
la vie avec Dieu ; nous avons dans l'Eglise des freres et des
seurs avec qui partager nos retards, nos détours, nos
avancées, nos sprints et nos chutes, des freres et des seurs
qui nous soutiennent et nous encouragent ; nous avons aussi la
priere, ce dialogue intime avec Dieu ou nous lui remettons nos
craintes, nos attentes, nos espoirs, ce dialogue ou nous
pouvons lui dire : « transforme-moi ! fais briller ta lumiére
dans les coins sombres de ma vie ! fais le ménage ! détruis,



par ta vérité, les mensonges que j'ai toujours crus ! Fais-moi
grandir ! » et Dieu le fait ! Rassurez-vous, quand on invite
Dieu a agir, il agit ! je 1’ai testé, il agit ! a 400% !

Conclusion

Le salut en Jésus-Christ est notre vrai repos. C’est le repos
de la personne qui n’a plus rien a prouver, plus rien a
mériter, aimée et redressée par le Dieu vivant. C’est le repos
de celui qui boit a la source, apaisé et comblé dans 1la
présence de Dieu. Tout est prét, tout est 1la, nous n’avons
qu’a ouvrir les portes et les fenétres de notre vie pour
laisser Dieu nous restaurer.

Toutefois, ce repos nous demande de l'énergie, pour rechoisir
jour apres jour de vivre avec Dieu, de laisser son amour et sa
justice remplir notre vie, de laisser son Esprit nous
transformer. Certains disent qu’il faut se convertir chaque
jour : je crois que c’'est un peu vrai. Chaque jour, il faut
nous ouvrir a nouveau a la vie de Dieu, chaque jour nous
détourner de ce qui nous détruit pour nous tourner vers Dieu
et saisir sa main. Jour apres jour, semaine apres semaine,
année apres année, revenir au Christ, en qui nous recevons
notre salut, notre valeur, notre sens, notre vie.

La louange, un ressourcement
nécessaire


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/15/la-louange-un-ressourcement-necessaire/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/15/la-louange-un-ressourcement-necessaire/

Lecture biblique: Psaume 92

La semaine derniere, j'ai commencé une série de prédications
sur le theme du repos. Nous avons médité sur le commandement
de Dieu a prendre du repos régulierement, et vu que ce repos
est tout a la fois un temps pour reprendre son souffle, un
temps pour prendre du recul et revenir a l’essentiel en se
tournant vers Dieu. Dans le livre des psaumes, un psaume s’est
retrouvé dédié au culte du sabbat, dédié a ces cultes du
repos, et ce psaume, le 92, nous conduit a méditer sous un
autre angle la question du repos avec Dieu.

Ce psaume ne parle pas du repos. Le psaume n’en est pas pour
autant hors-sujet, car il prolonge ce que nous disions la
semaine derniere : ce temps passé avec Dieu est 1’occasion de
voir notre vie autrement, c’est 1’occasion d’'étre profondément
renouvelé, et de s’enraciner dans 1’essentiel. Et tout cela se
vit dans la louange, qui domine le texte, ce qui je pense peut
nous aider a méditer a la fois sur les bienfaits du temps
passé avec Dieu et sur les bienfaits de la louange. Je
voudrais prendre comme définition de la louange le fait de
célébrer la bonté de Dieu, comme le dit le psaume, sans
forcément réduire cette démarche a un type de chants ou de
paroles, mais plut6ét y voir l’attitude du croyant devant Dieu,
mélée de joie, de reconnaissance, d’admiration, et de
confiance. Comment le fait de célébrer 1a bonté de Dieu nous
aide-t-il a vivre le vrai repos ? Autrement dit, comment la
louange nous permet-elle de nous ressourcer aupres de Dieu ?


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/07/Tree-with-roots-planted-in-the-water.jpeg

1) Pour dévoiler la place de Dieu
dans notre vie

Tout d’abord, louer Dieu nous permet de nous extraire du flux
quotidien de notre vie pour 1l’'envisager sous une autre
perspective. En fait, la louange nous encourage a voir Dieu a
l'euvre dans notre vie, et le psaume 92 nous le montre de
trois manieres différentes.

Premierement, le psalmiste célebre Dieu pour ce qu’il est,
pour ce qu’'il fait en général : il est bon de célébrer Dieu,
car ses euvres sont grandes et ses pensées sont profondes,
Dieu est puissant, sage et bon. Parmi les sujets de
prédilection des Juifs, il y avait la création et le souvenir
d’avoir été sauvés de l’'esclavage en Egypte. On peut ajouter
la célébration de Jésus-Christ, incarné, mort et ressuscité
pour le salut des hommes, ce moment historique dont 1l’impact
n'est pas inférieur a celui de la création, puisqu’il nous
offre une vie nouvelle. Quand on manque d’idées pour prier
Dieu, ou méme quand on en a d’ailleurs, c’est toujours bon de
commencer en se rappelant qui est Dieu et ce qu’il a fait dans
le passé pour son peuple, ca nous rappelle 1’amour, la sagesse
et la puissance de Dieu.

Deuxiemement, le psalmiste remercie Dieu pour des actions
spécifiques dans sa vie (v.11-12) : tu as relevé mon front,
mon @il repere ceux qui m’espionnent etc. Dieu a délivré le
croyant des conflits et des dangers qui le menacaient, il lui
a permis de relever la téte, et il 1’a rendu fort comme la
corne du buffle. Pour cette délivrance particuliere,
ponctuelle, le croyant exprime sa reconnaissance. De méme,
nous sommes appelés, régulierement, a chercher, a discerner
dans le tissu de notre vie, les fils que Dieu a entremélé aux
notres, les motifs qu’il a dessinés, les raccords qu’'il a
cousus.

Troisieme motif de louange : le destin funeste des méchants.



Je vous avoue que j'ai mis un peu de temps a saisir pourquoi
ce passage sur les méchants qui sont comme 1’herbe et qui vont
disparaitre. Ca fait un peu mesquin, se réjouir du malheur des
autres.. En fait, j’ai l'impression que le psalmiste mentionne
les méchants, les malfaisants qui prosperent, qui ont du
succes, qui poussent, comme 1’herbe des champs, pour tous les
cas ou Dieu n’'a pas délivré. Il y a des situations ou le
croyant ne sort pas vainqueur de la difficulté, il y en a méme
beaucoup, et devant ces difficultés, ces souffrances, ces
injustices, on serait facilement tenté de renoncer a la
louange, de désespérer, de douter de la bonté de Dieu. Le
psalmiste nous 1invite franchement, dans ce genre de
situations, a changer de perspective et a prendre du recul.
C'est vrai, les injustices grouillent dans notre monde, mais
Dieu reste Dieu, Dieu est juste, et sa justice sera un jour
manifestée. Un jour, il n'y aura plus ces mensonges, ces abus,
ces pieges, ces vices, ces actes cruels, il n'y aura plus la
loi du plus fort, la tromperie, la cupidité, 1’égoisme, car
Dieu est Dieu, il regne pour toujours, et méme s’'il tolere
pour un peu de temps ces situations affreuses, un jour il vy
mettra un terme, et c’est dans cette perspective qu’'on peut
louer méme dans 1’épreuve. Dieu déteste 1le mal, et un jour le
mal sera éradiqué completement.

La louange est bonne pour tous, elle nous dévoile les bontés
de Dieu : ses qualités, ses ruvres passées, actuelles, et
futures. Elle nous permet de voir notre vie autrement, en vy
décelant 1’amour et 1’intervention de Dieu. Elle nourrit aussi
notre attente : un Dieu bon, juste et tout-puissant ne peut
pas se satisfaire du monde tel qu’il est aujourd’hui, et nous
non plus. Se concentrer sur Dieu, c’est aussi attendre avec
foi et espérance le jour ou Dieu établira completement 1la
justice et la paix.



2) Pour renouveler et rafraichir

En conséquence, louer Dieu nous renouvelle, nous rafraichit,
nous ressource. C’est ce qu’expriment les images de la fin du
psaume : je baigne dans une huile fraiche, dit le psalmiste.
L’huile permettait de soigner les blessures, donc elle exprime
parfois le soulagement, mais elle était aussi utilisée pour
les célébrations, surtout quand elle était parfumée. C’est le
signe de la joie, de 1’abondance. De méme, les croyants, les
justes, ceux qui aiment Dieu, sont comparés a des arbres
luxuriants, verts et feuillus, a des palmiers chargés de
grappes de dattes, a des cedres bien hauts et bien solides.
Célébrer les bontés de Dieu est méme un secret de jouvence
les vieux restent jeunes, ils portent encore du fruit, ils ne
se flétrissent pas avec 1l'age, mais ils s’épanouissent et
continuent de rayonner, proclamant avec toutes les générations
que Dieu est bon.

Ceux qui aiment Dieu sont comme plantés dans son temple -
c'est-a-dire, sa présence, dont le temple était le lieu
symbolique. En s’enracinant profondément dans notre relation
avec Dieu, on se ressource, on recoit de quoi pousser bien
haut, de quoi étre forts, de quoi porter du fruit a notre
tour. Jésus a approfondi cette image en se comparant au cep de
la vigne, en qui, nous petits sarments, nous sommes appelés a
demeurer, a qui nous devons nous attacher, pour recevoir la
vie de Dieu. C’est par Jésus, qui révele Dieu aux hommes, que
nous pouvons recevoir les bienfaits de la « terre », la vie de
Dieu, pour grandir et porter du fruit, encore et encore.

Une des impressions qui ressort du psaume, c’est la joie qu’a
le croyant a célébrer Dieu. La joie se manifeste entre autres
par le plaisir qu’on a a louer Dieu, a proclamer sa bonté. En
début de culte, le psaume 34 nous exhortait a golter combien
le Seigneur est bon. Il me semble que souvent on est peu
réducteur de ce c6té-la, en envisagent seulement les chants du
culte. En réalité, la louange c’est une attitude de ceur qui



s’exprime de multiples maniéres, en fonction des moments, des
caracteres. Nous sommes différents : certains n’aiment pas
chanter ou rester en priére pendant des heures ! Pour eux, ce
n'est pas la musique qui conduira a célébrer Dieu, mais une
balade en pleine nature, ou la contemplation intérieure, en
silence, ou pour d'autres, la réflexion intellectuelle sur ce
que Dieu fait, est, veut, projette etc. Pour d’autres encore,
ce sera des gestes — allumer une bougie, se mettre a genoux..
Pour d’autres, s’engager dans une association et euvrer a la
justice au nom de la justice de Dieu. Il y a mille manieres de
louer Dieu, car il nous a créés divers et variés. Au-dela du
culte ou nous choisissons une forme parmi d’'autres, chacun est
appelé a trouver les situations, les formes, les contextes, ou
il pourra au mieux saisir la bonté de Dieu, la célébrer et
s’en nourrir.

3) Pour faire grandir le croyant

J’'aimerais envisager un troisieme bienfait de la louange, il
en reste d’'autres, bien sir, c’est celui de faire grandir le
croyant. Le psaume nous laisse cette image du « juste », le
croyant en réalité, qui est tourné vers Dieu et qui s’efforce
de le suivre : c’est un arbre, haut, solide, verdoyant et
fertile. Il porte du fruit. Le juste, ce n’est pas celui qui
est parfait, mais celui qui s’enracine en Dieu et qui puise en
lui ses valeurs, ses orientations, ses motivations. C'est
celui qui se nourrit profondément de la relation avec Dieu —
et ca se voit ! Le juste croit en Dieu, il le reconnait comme
Dieu, a la différence du malfaiteur qui méprise Dieu, il
L’aime et il lui obéit. La louange renouvelle notre relation
avec Dieu en nous rappelant qui il est, ce qu’il fait, ce
qu’il veut, et comment il nous voit. Cette louange, cette
célébration, n’a pas seulement pour but d’étre une balise
réguliere dans notre vie, mais elle nous fait grandir, comme
l'arbre qui pousse de plus en plus haut.

Un des bienfaits de la louange, c’est de nous faire



progresser, parce qu’'on a pris le temps de voir comment Dieu
se comporte, ses habitudes et ses valeurs. Elle nous permet
d’adopter son point de vue, elle nous dépeint ses qualités, sa
bonté et sa justice, sa sagesse et sa fidélité. Contempler
Dieu et le célébrer nous rappelle quel est notre modele, qui
est celui dont nous sommes l’'image, quelle est notre vocation
d’'étres humains créés a la ressemblance de Dieu.

La louange doit avoir un impact sur notre avenir : ce que nous
vivons avec Dieu dans ces temps de proximité doit nous
recentrer sur l’essentiel, nous éduquer, nous fortifier, nous
motiver, pour la vie de tous les jours. Elle doit nous
permettre de persévérer dans la foi, 1l’espérance, 1’amour,
elle doit nous renouveler profondément pour notre marche avec
Dieu. Cela se traduit par des fruits, par une vie peu a peu
transformée, par un caractere influencé par celui de Dieu, par
un état d’esprit semblable, par des euvres concretes qui
traduisent notre attachement a Dieu : 1'honnéteté, 1la
patience, la bienveillance, la justice, 1'amour, etc. Le
premier critere de distinction entre le juste et le malfaiteur
— qui loin d’étre un cedre pousse l’'herbe stérile et éphémere

c’'est le comportement ! Les actes, les gestes, les paroles
de la vie quotidienne, qui vont rendre visibles ce que nous
vivons avec Dieu.

Conclusion

La louange est une caractéristique essentielle de notre temps
avec Dieu, et donc du repos. Elle nous permet de nous baigner
dans sa présence, de nous ressourcer en nous rappelant combien
il est juste et bon. Elle ravive notre amour, notre confiance
en Dieu et notre espérance, elle nous permet de dire « oui,
Dieu est mon rocher, il est mon salut ». Pourtant, la louange
n’'est pas juste un bon moment passé avec le Seigneur, qui nous
fait du bien et nous permet de continuer la route, c’est aussi
un temps qui nous forme et nous nourrit, au plus profond de
nous-mémes, pour nous transformer et nous rendre a notre tour



débordants d’amour et de sagesse, de justice et de fidélité,
témoins de Dieu dans ce monde.



