Une marche avec le Christ qui
transforme la vie

https://soundcloud.com/eel -toulouse/une-marche-avec-le-christ-
qui

Lecture biblique : Philippiens 1.3-11
Deuxiéme indice de Vitalité

Lorsque Paul écrit aux Philippiens, il est en prison et il
traverse des moments difficiles ; pourtant, sa lettre déborde
de jole et de tendresse, et ce passage en donne le ton.
L’église de Philippes est une des églises fondées par Paul,
mais elle se distingue par le lien particulier qui 1’unit a
Paul, puisque les Philippiens ont énormément soutenu Paul dans
son ministere, notamment par des dons financiers qui ont
permis a Paul d’annoncer 1’'évangile sans rien demander aux
gens a qui il préchait. Ils sont collaborateurs, participants
du ministere de Paul par leurs prieres, leur soutien, leur
don, et évidemment c’est un lien privilégié qui s’est tissé
entre Paul et cette église.

A partir de ce texte, j'aimerais dégager quelques éléments
pour stimuler notre réflexion sur notre marche avec le Christ.

1) Une transformation continuelle

Premierement, Paul rappelle avec force que marcher avec le
Christ, c'est une aventure qui nous transforme jour apres
jour, qui nous fait grandir continuellement. La priere qu’il
porte a Dieu en faveur des Philippiens, c’est que leur amour
grandisse encore et encore, pour gagner en sagesse et en
discernement. Je me souviens d'un pasteur qui faisait sa these
sur la croissance chrétienne, et qui disait : « je crois (foi)
donc je crois (grandis) ; je crois donc je crois ». La
croissance spirituelle est incontournable dans 1la vie


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/13/une-marche-avec-le-christ-qui-transforme-la-vie/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/13/une-marche-avec-le-christ-qui-transforme-la-vie/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-marche-avec-le-christ-qui
https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-marche-avec-le-christ-qui

chrétienne : 1’engagement avec Dieu, la foi, la conversion, ne
sont que le premier pas, comme un bébé qui vient de naitre et
doit grandir pour réaliser sa vocation a étre humain. De 1la
méme maniere que des jeunes parents font tout pour favoriser
la croissance de leur enfant, Dieu s'’attend lui aussi a nous
voir, nous, nouveau-nés de la foi, grandir et devenir adultes.

Le but de cette croissance, c’est un amour surabondant, qui
nous aide a voir clair, a comprendre les choses parfaitement
(le discernement), c’est une vie pure et sans défauts, remplie
d’actes justes, autrement dit, c’est la sainteté, un objectif
d’'autant plus pressant que c’est pour Dieu, pour sa gloire,
pour 1'honorer et le réjouir. J'aimerais faire trois remarques
sur cette transformation qui nous conduit vers la sainteté

1. D'abord, la sainteté se définit a la fois par ce qu'elle
n'est pas, et par ce qu’'elle est, positivement. Souvent,
on associe la sainteté a 1'’absence de certains traits
(mensonge, immoralité, colere..). C’est tres juste, mais
la sainteté, c’est aussi la présence d'autres éléments
la bonté, la patience, la générosité, 1’équilibre, des
actes concrets etc.

2. Ensuite, vous remarquez que la croissance spirituelle
comporte a la fois des éléments de connaissance,
d'actions et de sentiments (l'amour). Les trois vont
ensemble : il nous faut progresser dans notre savoir sur
Dieu et le monde, dans notre comportement, et dans notre
attitude intérieure, ce mélange de volonté, de
sentiments, de projet, qu’on appelle le cerur dans la
Bible. Toute notre personne doit progresser dans sa
marche avec le Christ, toute notre personne doit viser
une plus grande maturité : dans le savoir, dans les
sentiments, dans les actions. Progresser sur un seul
point, c’est avancer a cloche-pied.

3. Troisieme remarque : nous sommes déja saints, et nous ne
le sommes pas. Nous sommes comme ces jeunes diplomés qui
sortent de 1’école, qui ont 1le statut mais pas



1’expérience. Notre croissance, si elle est nécessaire,
n'a pas pour but de nous faire gagner le salut : nous
1’avons déja, en Christ, par la grace de Dieu. Non, le
but de notre croissance, c’est de mettre en euvre ce
salut que nous avons recu. Pour prendre une autre image,
on pourrait dire que nous avons déja recu la graine du
salut, de la justice, de la sainteté, c’'est un don de
Dieu, mais ce don a pour vocation de donner une plante
chargée de fruits : c’est la sanctification. A quoi
servira la graine si les fruits ne poussent pas ?

En Jésus-Christ, nous sommes sauvés pour vivre avec Dieu, étre
ses enfants, des enfants qui grandissent et deviennent
adultes, milrs, responsables, équilibrés, laissant 1’Evangile
transformer toute leur personne.

2) Grace de Dieu et engagement personnel

Si le chemin vers la maturité, ou sanctification, est
incontournable a notre foi, comment grandir ? Comment
progresser 7?

Paul donne une premiére réponse au v. 6 « °Je suis sdr d’une
chose : Dieu qui a commencé en vous un si bon travail va le
continuer jusqu’au bout ». C’est Dieu qui cuvre en nous. Quf !
La sanctification a beau étre incontournable, elle reste
inaccessible aux forces humaines. Dieu s’'attend a nous voir
grandir mais il nous aide aussi a grandir : il n’est pas un
juge froid et distant, a surveiller nos résultats d’'un eil
d'acier. Loin de la, Dieu est ce pere tendre et débordant
d"amour qui nous offre tout ce dont nous avons besoin pour
avancer, comme ces peres qui tiennent leur nourrisson par la
main, puis plus tard apprennent a leur enfant a conduire,
donnent des conseils, forment, soutiennent, encouragent.

I1T nous a donné la Bible, sa parole, ou nous apprenons comment
Dieu fonctionne, quelles sont ses valeurs, ses priorités, son
caractere, tout ce que nous sommes appelés a nous approprier



dans notre croissance, pour étre de plus en plus a l’'image de
Dieu. Dieu nous donne méme un modele humain en Christ, que
nous pouvons contempler dans 1’Evangile : Jésus, Dieu devenu
homme, saint, pur, débordant de compassion et de justice. Et
pour nous aider a suivre ce modele, Dieu nous donne le Saint
Esprit, son Esprit a lui, qui habite en nous, qui nous inspire
de 1’'intérieur, qui travaille dans le secret de notre ceur,
pour nous aider a ressembler de plus a plus au Christ.

Ainsi, la sanctification est aussi un don de Dieu, c’est une
grace qu’il nous fait, puisque Dieu nous accompagne et nous
entoure sur ce chemin de foi.

Cela étant, qui dit grace ne dit pas passivité. Dieu euvre,
mais pas malgré nous, et nous sommes appelés a nous engager
nous aussi, dans ce processus de transformation. Il nous faut
faire preuve de détermination pour choisir et rechoisir
régulierement d’'avancer, d'aller plus loin, dans notre
relation avec Dieu, dans notre ressemblance au Christ, dans

notre ouverture au Saint Esprit.

Cette détermination a grandir implique peut-étre d’évaluer, de
mesurer, notre croissance. Paul comme Jésus utilisent 1’image
du fruit, de la moisson, avec des quantités, mais aussi de la
croissance mesurable d’un enfant. L’évaluation ne sert pas a
éteindre, juger ou casser, elle montre simplement ou on en
est, quels sont les manques, les exces, et les prochains
chantiers de notre transformation. On peut 1le vivre
individuellement et collectivement, en se confrontant a notre
modele et en demandant a Dieu de nous montrer ou progresser,
par un livre, une retraite, un camp, une série de
prédications..

3) Un lieu privilégié : 1’église

Avant de terminer, j’'aimerais souligner le rdéle central de
1'église dans notre sanctification. L’'église n'est pas
optionnelle dans notre marche avec Dieu : c’est le lieu



privilégié ou Dieu agit pour nous transformer. La priere de
Paul encourage a développer 1l’amour pour qu’'il gagne en
sagesse, en discernement, et en actions justes. La base, c’est
Ll’amour, et ca se vit a plusieurs. La marche avec le Christ
n'est pas un programme de développement personnel ou
d’affirmation de soi. I1 y a une part ou l’'on se découvre, ou
L'on développe ses dons etc., mais toujours dans le cadre
général des relations avec les autres. Jésus donne un seul
commandement : aimez-vous les uns les autres comme je vous ai
aimés. Comment ressembler au Christ si 1'on n’est pas engagé
dans des relations d’amour, des relations fraternelles ?

Paul, dans sa lettre, donne un bel exemple du ministere
pastoral : il dit aux Philippiens qu’il les aime, qu’il les
chérit, avec l’ardeur et la tendresse du Christ lui-méme. Cet
amour qui prend aux tripes n'’est pas réservé a Paul, mais nous
sommes appelés a nous aimer tous, les uns les autres, a nous
impliquer les uns pour les autres, a nous encourager, a nous
conseiller, a nous soutenir, pour avancer ensemble. Dans
1L'église, les sages font réfléchir les impétueux, les
impétueux font réagir les sages, les expérimentés conseillent,
les réveurs stimulent, et ce n'est pas la prérogative des
pasteurs ou du conseil, loin de la ! C’est le role de chacun
de contribuer a la croissance des autres, dans des relations
individuelles, dans des petits groupes, dans des lieux de
service, dans le culte. Chacun peut donner, et chacun peut
recevoir, afin que tous, nous grandissions en maturité et en
fécondité spirituelle.

Bien slr, il ne s'agit pas de faire de 1’ingérence dans la vie
d’'autrui, mais l’individualisme occidental, qui se retranche
derriere un sacro-saint respect de la vie privée, n'est pas
biblique. Dieu nous a créés pour nous entraider, et parfois,
cela implique de prendre les devants pour aider celui qui est
bloqué ou tombé a se remettre en marche.

Dans cette entraide, la priere est essentielle. Prier, c'est
la base d’une relation avec d’'autres qui va favoriser leur



croissance et la nbétre, parce que la priere nous ouvre a
l’intervention de Dieu. J’'aimerais nous exhorter a prier pour
notre croissance spirituelle et celle de nos freres et seurs,
comme le fait Paul a l’'égard des Philippiens. Adresser a Dieu
notre reconnaissance pour les progres effectués grace a lui —
comme une addiction qui perd de son pouvoir, un courage qui se
développe, des progres en patience en justice, en
bienveillance.. — ce qui implique de confier, dans des moments
adaptés, bien sir, peut-étre en petits groupes, confier nos
progres. De la méme maniere, il est bon de confier a la priere
de nos freres et seurs les défis spirituels qui sont devant
nous, les blocages, méme les échecs et les chutes. Nul n'est
juge des autres, nous sommes au contraire la pour nous
encourager mutuellement et nous relever les uns les autres. A
titre personnel, j'ai énormément changé et je me suis beaucoup
rapprochée de Dieu lorsque j’'ai pu trouver des freres et seurs
a qui confier mes défis et mes difficultés, et les remettre a
Dieu dans la priere. Dieu ne nous a pas créés pour progresser
seuls, mais il euvre en nous et a travers nous pour notre bien
et celui des autres.

Conclusion

La vie avec le Christ doit nous transformer, jour apres jour,
année apres année, décennie apres décennie, jusqu’'au dernier
jour sur cette terre. Comment grandir ? En s’appuyant sur
l'euvre de Dieu, en méditant sa Parole, en se familiarisant
toujours plus avec le Christ, en s'’'ouvrant a l’euvre de
L'Esprit dans la priere, avec humilité et confiance. Dans tous
ces aspects, l’église a un rbéle essentiel : Dieu nous a unis
par son Esprit, autour du Christ, par des liens éternels, pour
gue nous nous engagions les uns envers les autres, que nous
prenions part a la vie les uns des autres, pour que l'église
soit un lieu d’'encouragement, de croissance, de conseil, ou
l’on peut apprendre, s'’essayer, tomber, se relever, pleurer et
se réjouir ensemble, avec Dieu.

Alors croyons, et croissons ensemble ! Les uns avec les



autres, les uns par les autres, nourris de la Parole de Dieu,
abreuvés par son Esprit, pour la gloire de Dieu que nous
révele le Christ, son Fils unique, notre sauveur !

Priere d’aprés la priére de Paul en Ep 3

“C’est pourquoi je me mets & genoux devant Dieu le Pére, “de
qui toute famille recoit son nom dans les cieux et sur la

terre. '*0ui, je lui demande de vous rendre forts par son
Esprit, tellement sa gloire est grande. Ainsi, vous pourrez

étre des chrétiens solides. 'Que le Christ habite dans vos
ceurs par la foi ! Plongez vos racines dans l’amour et soyez

solidement construits sur cet amour. **Alors vous serez
capables de comprendre avec tous les chrétiens la largeur, la
longueur, la hauteur et la profondeur de 1’amour du

Christ. *Vous connaitrez cet amour qui dépasse tout ce qu’on
peut connaitre. Vous recevrez toute la vie de Dieu, et il
habitera totalement en vous.

Dieu créateur, nous sommes ta famille. Cette église
t’appartient. Fortifie-nous par ta puissance abondante et
inimaginable. Nous sommes enracinés et fondés dans 1'amour
parce que le Christ demeure en nous, mais nous désirons
vraiment saisir, avec tout notre étre, combien ton amour est
vaste, et nous voulons étre remplis de ton amour jusqu’'a en
déborder. Nous pouvons devenir et faire ce pour quoi tu nous
as créés, si et seulement si tu cuvres avec puissance en nous.
Alors, nous t’en prions, euvre parmi nous, en nous, a travers
nous, pour ta gloire et pour le bien de ceux qui nous
entourent.

A celui qui peut faire infiniment plus que ce que nous
demandons ou imaginons, par la puissance de son Esprit
travaillant en nous, a lui soit la gloire dans 1’église et en
Jésus-Christ dans toutes les générations, pour toujours ! amen



La Parole de Dieu au centre

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-parole-de-dieu-au-centr
e

Cette prédication est la premiere d'une série sur les 10
indices de vitalité, empruntés au processus « Vitalité »
proposé par 1’UEEL pour une revitalisation des Eglises. Ces
indices bibliques veulent aider les Eglises a porter un regard
juste sur elles-mémes, en vue de devenir des Eglises saines et
missionnaires.

Et comme une Eglise, c’est avant les membres qui la composent,
ces indices de vitalité peuvent aussi nous aider a faire le
point sur notre propre vie spirituelle.

Lecture biblique : 2 Timothée 3.10-17

2 Timothée 3.16 est sans doute un des versets bibliques
préférés dans nos Eglises évangéliques, un de ceux qui sont
les plus cités.. Apres Jean 3.16 évidemment ! Nous aimons ce
texte qui souligne 1l’inspiration des Ecritures, et gréace
auquel nous pouvons dire que la Bible est 1la Parole de Dieu.
Mais pour bien le comprendre, il est utile de le replacer dans
son contexte. La deuxiéeme épitre a Timothée est une épitre
tardive du Nouveau Testament. Elle contient les dernieres
instruction de 1’apbétre Paul a son protégé Timothée. Nous
sommes dans un contexte de lutte, la persécution contre les
chrétiens s’intensifie et Paul dit a Timothée que ca va étre
dur, qu’il va continuer a rencontrer de 1’opposition, qu’il
devra se battre et risquer la persécution.

Pour faire face a tout cela, il y a un fondement solide sur
lequel s'’appuyer : la Bible, Parole de Dieu. Paul invite
Timothée a la mettre au ceur de son ministere. La Parole de
Dieu au centre. Voila bien un premier signe de vitalité, pour
un chrétien comme pour une Eglise. Mais qu’entend-on par 1la ?
La Parole de Dieu est au centre si son autorité est respectée
L’autorité de la Parole de Dieu découle de son inspiration. Si
la Bible est la Parole de Dieu, alors elle doit étre prise au
sérieux et étre LA référence pour notre foi et notre vie



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/06/la-parole-de-dieu-au-centre/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-parole-de-dieu-au-centre
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-parole-de-dieu-au-centre

chrétienne. A cause de Celui qui l’'a inspirée.

Comment sait-on si 1'autorité de 1la Parole de Dieu est
respectée ? Si elle sert toujours d’étalon a notre foi et
notre pratique. Si tout ce que nous faisons cherche a étre en
accord avec l’enseignement biblique.

Et on a beau dire que la Bible est notre autorité en matiere
de foi, avouons qu’en pratique, d’autres choses lui contestent
cette autorité. Le poids des traditions et des habitudes, 1la
recherche d’expériences ou de sensations fortes, 1la
comparaison (pour ne pas dire la compétition) avec les autres..
Qu’'est-ce qui gouverne notre vie ? Qu’'est-ce qui est le
fondement de nos différents comportements ? Qu’est-ce qui
oriente notre vie d’'Eglise ? Pourquoi fait-on telle ou telle
activité ? Dire : « On a toujours fait comme ca.. » n’'est
jamais une réponse valide !

I1 s’agit de remettre les habitudes et les traditions a leur
place. I1 n'y a pas de tradition qui ne puisse étre mise en
doute, pas d’habitude qui ne puisse étre questionnée. (Ca ne
veut pas dire qu’on va forcément rejeter toute tradition. Mais
il faut que nous soyons préts a les réévaluer sans cesse a la
lumiere de la Parole de Dieu.

La Parole de Dieu est au centre si elle étudiée avec sérieux
Pour certains, on pourrait croire qu’il suffit de citer un
verset biblique pour justifier telle doctrine ou tel
comportement pour avoir respecté 1'autorité de 1'Ecriture.
C’est une erreur ! Je sais qu’'il y a cette habitude bien
évangélique de vouloir toujours trouver un verset biblique qui
réponde de maniere définitive a chaque question. Mais la Bible
n'est pas un livre de recettes..

L’ap6tre Paul rappelle a Timothée que la Parole de Dieu est
utile « pour enseigner la vérité, pour persuader, pour
corriger les erreurs, pour former a une vie juste. » Cela
implique bien plus que de simples citations de versets
bibliques mais une étude sérieuse, une lecture intelligente.
Une lecture intelligente de la Bible, c’est d’'abord une
lecture qui la prend pour ce qu’elle est : une véritable
bibliotheque, riche de toute sa diversité. Avec une intention
premiere : révéler le projet de salut de Dieu. Mettre 1la
Parole de Dieu au centre, c’est développer sa culture
biblique. Lire et relire la Bible, toute la Bible. Il faut
privilégier l'ensemble par rapport au détail. Préférer une



lecture continue a une lecture fragmentée.

Ca implique sans doute aussi d’'éviter une lecture solitaire.
La lecture personnelle est importante, bien-slir. Mais lire
intelligemment la Bible, c’est aussi la lire ensemble, dans
1’écoute mutuelle, en acceptant les débats. Pas de pensée
unique dans la lecture intelligente de la Bible ! Il s’agit
d'étre prét a se laisser surprendre, a étre remis en question.
La Parole de Dieu est au centre si elle est mise en pratique

I1 faut aller plus loin. Une lecture intelligente ne s’arréte
pas a l’'intellect. L’apdtre Paul termine son paragraphe en
soulignant le but ultime visé, qui n'est pas d’augmenter sa
connaissance mais d’étre « parfaitement préparé et formé pour
faire tout ce qui est bien. » (v.17)

L’'objectif pointé par 1’'ap6tre Paul, ce n'est pas une
connaissance encyclopédique de 1la Bible mais une vie
transformée et faconnée par elle. La Bible pour elle-méme ne
sert a rien. Son étude, sa méditation, n’'a de sens que si elle
nous permet d’avancer spirituellement, de progresser dans la
foi.

La Bible sera au centre de notre vie, au centre de notre
Eglise, si elle est mise en pratique. La centralité de la
Parole de Dieu se mesure aux fruits qu’elle nous fait porter
dans notre vie. Comment la lecture de la Bible continue-t-elle
a vous transformer aujourd’hui ?

Il est triste, et parfois méme scandaleux, de voir des
chrétiens qui connaissent la Bible sur le bout des doigts
avoir un comportement en complet désaccord avec 1’Evangile
dans le jugement, refusant de pardonner, étant fauteur de
trouble, dans le mensonge ou les magouilles.. Ce n’est peut-
étre pas le dimanche au culte, mais pendant la semaine sur
leur lieu de travail ou dans leur famille. Ces chrétiens ont
beau connaitre la Bible par ceur, la Parole de Dieu n'est
certainement pas au centre de leur vie !

Conclusion

Affirmer la centralité de la Parole de Dieu, pour une Eglise
ou pour un chrétien, est une évidence. Mais il ne suffit pas
de connaitre 1la Bible par ceur pour que ce soit vraiment le
cas.

La Parole de Dieu est au centre si son autorité est respectée,
si on 1’étudie avec sérieux et si elle est mise en pratique.
Sinon, elle n'est qu’un élément parmi d’autres dans notre



Eglise et dans notre vie. Et nous ne devrons pas nous étonner
alors de manquer de vitalité spirituelle..
Par contre, si elle est vraiment au centre de notre vie, alors

L’oeuvre de Dieu en nous sera réelle et elle portera du fruit
|

Quand la sainteté devient une
idole

Lecture biblique: Marc 7.1-23

En venant demander a Jésus pourquoi ses disciples ne purifient
pas leurs mains avant de manger, les pharisiens et les maitres
de la loi ne s'attendaient slrement pas a un tel retour de
baton. Jésus ne s'y trompe pas : la petite question de ces
juifs pieux est une accusation, un jugement désapprobateur
hypocritement coiffé d’un point d’'interrogation. En effet,
pharisiens et maitres de la loi se préoccupent peu d’apprendre
quel enseignement Jésus donne a ses disciples au sujet de la
place de la tradition religieuse, mais ils accusent Jésus de
mépriser cette tradition, transmise par les peres dans la foi.
Jésus répond en deux volets a cette question, démasquant
d’emblée 1'hypocrisie de la demande, et il contre-attaque,
d’abord en critiquant leur attitude vis-a-vis de la tradition,
qui, aux yeux de Jésus, devient un obstacle a leur relation
avec Dieu plut6ét qu’une aide, et, devant la foule puis avec
les disciples, en définissant ce qu’est la véritable impureté.
Lorsque Jésus en a fini, les pharisiens sont mouchés, ils ne
peuvent plus rien dire, le récit les tourne presque en
ridicule : tel est pris qui croyait prendre ! Ceux qui
voulaient prouver leur supériorité spirituelle en dénigrant
Jésus voient leur superficialité et leur vanité dévoilées au
grand jour.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/02/quand-la-saintete-devient-une-idole/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/02/quand-la-saintete-devient-une-idole/

1) Comprendre les pharisiens

Avant d’examiner les réponses de Jésus, j'aimerais qu’on
s’'arréte quelques instants sur les pharisiens, les maitres de
la loi, 1'élite spirituelle en quelque sorte. Dans les
Evangiles, ils apparaissent souvent comme les adversaires de
Jésus, ses ennemis qui complotent contre lui, mais aussi comme
des croyants rigides, superficiels, légalistes, et un peu
ridicules. On aurait tort pourtant de s’imaginer qu’ils sont
si loin de nous. En réalité, ce sont au départ des croyants
sinceres, dont le désir profond est de vivre tous les détails
de leur vie en accord avec la volonté de Dieu. Ca c’est plutdt
louable !

Ce désir de vivre saintement les conduit en particulier a
chercher comment la loi juive peut concretement étre respectée
au jour le jour. C’'est la tradition, qui s’est constituée au
fil du temps, au fil des problemes qui se présentaient, et qui
donne des repéeres concrets pour suivre au mieux les
commandements de Dieu, par respect pour Dieu, avec le profond
désir de ne rien faire qui lui déplaise. En particulier, les
pharisiens vont choisir de respecter eux aussi les regles de
vie des prétres, considérant que ces regles favorisent un mode
de vie saint.

L’intention de ces croyants est loin d’'étre mauvaise, et je
sais que nombre de croyants aujourd’hui ont le méme souci de
chercher a plaire a Dieu dans les moindres détails de leur
vie. Ce désir d’étre saint est beau, mais dans le cas des
pharisiens, il a conduit a un exces. A un moment, certains de
ces croyants zélés ont confondu un mode de vie saint avec la
relation avec Dieu : adorer Dieu, c’est devenu manger de telle
maniere, marcher de telle maniere, prononcer telle parole a
telle heure etc. La sainteté est comme devenue un but en soi,
et a fini par occulter le Dieu pour qui ils voulaient étre
saints. On pourrait dire que, avec les meilleures intentions
du monde, la sainteté est devenue leur idole => diapo titre,
une idole qui les rend sourds aux vraies paroles de Dieu, et



qui les rend aveugles sur leur propre état spirituel, deux
éléments sur lesquels Jésus réagit.

2) Quand le désir de sainteté finit par nous cacher Dieu

La tradition en soi n’'est pas une mauvaise chose, elle aide le
croyant a appliquer la volonté générale de Dieu, exprimée dans
la Bible, dans 1le contexte précis, concret, de sa vie
quotidienne. Pour les pharisiens et leurs semblables, le
probleme c’'est que la tradition a fini par noyer les
commandements originels de Dieu.

Jésus donne un exemple concret. Théoriquement, un bon juif
doit respecter son pere et sa mere, et c’'est tres sérieux
puisqu’il encourt la condamnation a mort s’il agit mal envers
eux. Ailleurs dans la loi, on rencontre le commandement selon
lequel celui qui s’'engage par un veu doit absolument le
respecter. La situation que décrit Jésus, c’'est le cas ou les
deux entrent en conflit. Quelqu’un dirait a ses parents : « je
ne peux pas vous aider financierement (sachant qu’il n'y a pas
de retraite ou de sécurité sociale !) parce que j'ai promis
dans un veu de consacrer cet argent a Dieu, et je ne peux pas
revenir sur mon veu. » Les chefs religieux tendraient a lui
donner raison, c’est ca que critique Jésus ! Jésus critique le
fait de batir un systeme de regles tellement compliquées qu’on
se retrouve a les opposer les unes aux autres, a arbitrer en
en choisissant certaines et pas d’autres, et surtout a donner
la priorité aux regles les moins importantes ! Le respect des
parents se trouve dans les 10 commandements, pas la regle sur
le veu. Le systeme devient tellement rigide que le bon sens
n'y a plus de place, ni la volonté de Dieu : on est dans une
situation absurde ou, sous prétexte de respecter la loi, on la
transgresse. C’est la tragédie des pharisiens, empétrés dans
un systeme qui les rend sourds et aveugles aux intentions de
Dieu.

Nous sommes tellement différents ! Nous aussi, nous
établissons des regles de vie pour respecter Dieu au



quotidien. La situation des pharisiens nous interpelle sur
notre pratique : est-ce que nos regles, utiles, sont devenues
un obstacle entre Dieu et nous ? est-ce que nos regles, nos
habitudes, nos valeurs chrétiennes (mais pas forcément
bibliques !) ne nous détournent pas parfois de Dieu lui-méme,
un Dieu qui se plait a sortir des cadres bien réguliers que
nous nous imposons ? C’est tout le danger des réflexes, des
recettes, d’une certaine culture implicite : quand on est
chrétien on ne fume pas, on ne boit pas, on s’'habille comme
ci, on lit ca, on fréquente tel type de personnes etc.

Nos regles chrétiennes doivent rester des aides, utiles mais
modifiables, toujours soumises a la comparaison avec ce que
Dieu nous communique vraiment dans la Bible. Souvent, on est
tres surpris, par exemple sur le mariage, de voir 1’écart
entre ce que nous considérons comme un vrai et bon mariage et
la conjugalité dans la Bible.. On pourrait dire la méme chose
sur le ministere pastoral, les dons spirituels, etc. Nos
regles ne sont pas forcément fausses, mais elles restent des
traditions, des interprétations humaines qu’il faut veiller a
ne pas identifier a la Parole de Dieu, transmise dans la
Bible. Il y a une différence de statut et de priorité entre ce
que Dieu dit et ce que nous comprenons.

3) Quand la sainteté apparente nous trompe sur nous-mémes

Apres avoir bien relativisé le poids de la tradition humaine
au regard de la vraie loi, la loi de Dieu, et ce faisant,
démoli le piédestal imaginaire sur lequel se pavanaient les
pharisiens, Jésus se tourne vers la foule et clarifie ce
qu’'est la véritable impureté, sujet trop délicat pour étre
passé sous silence. Sauf que, comme d’'habitude, il s’'exprime
de maniere un peu mystérieuse et les disciples réclament une
explication. Ce qui souille, ce qui salit, 1’homme, dit Jésus,
ce n'est pas ce qui rentre, sous entendu des aliments qui vont
étre digérés et expulsés, mais ce qui sort de lui, son
comportement, ses actes, ses paroles. C’est ce que l’homme
produit qui le caractérise comme pur ou impur, autrement dit,



digne ou indigne de Dieu. Et 1la, surprise ! La liste des
comportements qui nous disqualifient devant Dieu est bien plus
exigeante que toutes les regles rituelles des pharisiens
calomnie, orgueil, convoitise, jalousie — choses dont les
pharisiens se sont rendus coupables, eux qui respectent tant
les regles de pureté ! Et on pourrait rappeler les autres,
bien sir : 1le vol, le meurtre, 1'immoralité, 1'adultere, la
mesquinerie, la méchanceté, le désordre, la sottise..

Ces comportements nous disqualifient parce que nous en sommes
responsables devant Dieu, et ils révelent qui nous sommes
vraiment — notre ceur, c.a.d. notre étre intérieur.
Malheureusement, a ce jeu-la, méme les plus pieux se
retrouvent indignes de Dieu, un Dieu de justice et d’amour, de
sagesse et de vérité. Jésus nous renvoie tous, croyants de
niveau 3 ou de niveau 7, a une sainteté exigeante, qui dépasse
les petites listes, les habitudes, les apparences, qu’'on peut
peaufiner et qui donnent 1’'illusion a ceux qui nous entourent,
et parfois a nous-mémes, mais jamais a Dieu, que nous sommes
des gens bien. Jésus nous confronte a notre propre noirceur
plus d’excuse, plus de bons points qui tiennent devant la
radicalité du mal que nous vivons a chaque instant et qui nous
rend indignes de Dieu.

Conclusion

Jésus en reste la, cassant les préjugés, brisant les
illusions, remettant chacun a sa place, la méme, une place peu
glorieuse : nous sommes tous pécheurs, nous sommes tous
mauvais, et tous, a notre maniere, méme les plus « purs »,
nous sommes indignes de Dieu. C’est sec ! Mais ce constat a la
saveur amere de la vérité. Heureusement, Jésus ne vient pas
seulement donner des diagnostics, des constats, il apporte
aussi le remede : Dieu, avec une générosité que nous ne
pouvons imaginer, nous aime malgré tout ce que nous sommes et
faisons, et il nous veut dans sa présence, dans son intimité,
dans sa famille. Alors, il choisit d’apporter lui-méme 1la
solution en passant par Jésus-Christ. Ce don que Dieu nous



fait, le salut, le pardon sans autre condition que la foi,
c’'est la grace, et tous, Jésus nous l'a rappelé, tous nous en
éprouvons le méme besoin.

Avant qu’on partage la cene ensemble et qu’on se rappelle
comment Dieu nous a sauvés alors que nous ne méritions rien,
j'aimerais ajouter une petite réflexion. Une religion basée
sur des codes a respecter, une religion qui dérive vers le
faire et le paraitre comme bases du salut, nous isole de Dieu
et des autres, en favorisant le culte de la performance
individuelle, de 1’orgueil et de la rivalité. Une foi basée
sur la grace nous pousse au contraire a 1'humilité : humilité
devant Dieu, a qui je dois tout, humilité devant les autres,
qui galerent autant que moi, et a cO6té de qui je ne suis ni
pire ni meilleure, parce que nous sommes tous pécheurs, tous
bénéficiaires d’'une grace qui nous dépasse, tous apprentis de
la sainteté, tous disciples.

Ruth, 1la moabite (4)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-4

Résumé des épisodes précédents

Lorsque son mari Elimélek et ses deux fils meurent alors
qu’'elle est exilée en Moab, Noémi décide de retourner en Juda.
Ruth, une de ses belles-filles, refuse de la quitter et
choisit de 1’accompagner.

Sans le savoir, Ruth se retrouve alors a glaner des épis dans
le champ de Booz, un proche parent d’'Elimélek. Pour Noémi, ca
ne peut pas étre un hasard : le Seigneur 1’'a conduite jusqu’a
ce champ. Elle va alors mettre au point une stratégie, en
faisant référence a une loi de Moise interprétée selon les


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/23/ruth-la-moabite-4/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-4

coutumes de 1’époque, pour que Booz épouse Ruth.

L’un et 1’autre semblent tout a fait consentants, mais il
reste un obstacle. Un autre homme est un plus proche parent
que Booz. C'est lui qui a la priorité. Booz va donc tenter de
régler cette affaire au plus vite..

Lecture biblique : Ruth 4
Explication

Voila donc le dénouement de l’'histoire ! Un véritable happy
end, au-dela méme de ce qu’on pouvait espérer.

Comme Noémi 1l'avait prédit, et comme il s'y était engagé
devant Ruth, Booz s’empresse de s’occuper de l'affaire, et en
plus dans les regles. Sur la place publique, il rassemble des
témoins et traite avec l'autre proche parent d’Elimélek. Il le
fait selon les coutumes de 1’époque : le symbole de la sandale
doit d’'ailleurs étre expliqué aux premiers lecteurs du livre
de Ruth.

Il faut d’ailleurs noter que cet autre proche parent, dont on
ne dit jamais le nom, était au courant du retour de Noémi au
pays (v.3), et sans aucun doute aussi de la présence de Ruth a
ses cOtés. Mais il n’'a rien entrepris pour exercer son droit..
Il n'en avait, semble-t-il, tout simplement pas les moyens. Il
le dit : il ne peut pas a la fois racheter le champ et prendre
Ruth pour femme, prendre soin d’elle. Et il a bien di se
rendre compte aussi que Booz, lui, était motivé ! Il lui
laisse le champ libre : « prends pour toi le droit de
racheter » !

Booz et Ruth se marient alors, pour la joie de tous. Y compris
celle de Noémi, accentuée encore aprés la naissance de leur
fils, dont Noémi va s’occuper comme s’il s’agissait du sien.

On pourrait presque dire a la fin : ils vécurent heureux et
eurent beaucoup d’enfants. C’est le happy end traditionnel..
Sauf que 1’épilogue va encore plus loin et donne une dimension



particuliere a 1'histoire de Ruth. Obed, le fils de Booz et
Ruth, deviendra le grand-pere du roi David. I1 entre dans la
lignée royale, la lignée messianique. Ruth est d’ailleurs une
des rares femmes mentionnées dans la généalogie de 1’évangile
selon Matthieu (1.5) qui fait du reste de Rahab, une autre
femme non-juive, une habitante de Jéricho ayant caché les
espions Israélites, la mere (ou l’ancétre) de Booz. Voila
encore des signes que la providence de Dieu est bien a
1’oeuvre..

Application

Au-dela des beaux exemples de fidélité dont témoigne cette
histoire familiale, 1’épilogue du livre lui donne une nouvelle
dimension, qui transcende le personnage de Ruth.

Une dimension universelle : la fidélité de Dieu

On y voit 1’expression de la fidélité de Dieu, par la mise en
ecuvre de sa providence, bien au-dela de l’histoire de Ruth.
C'est la fidélité de Dieu dans 1’'Histoire qui est soulignée.
Jusqu’'a 1l'accomplissement de son plan, avec la mort et la
résurrection de Jésus-Christ. Une fidélité qui s’'étend a
travers les siecles et qui se manifeste des le jour ou
L’humanité s’'est détournée de son Créateur. Dans la Genese,
Dieu donne une promesse de victoire, assurant a la descendance
de la femme d'écraser la téte du serpent (Gn 3.15). Cette
fidélité de Dieu, tout au long de 1’'histoire, passe par Noé,
Abraham, Moise, David, les prophetes.. mais elle passe aussi
par Ruth et Booz !

Nos histoires s’'imbriquent dans 1’'Histoire, par la providence
de Dieu. Le méme Dieu, fidele a son projet pour 1’humanité, se
montre fidele dans notre vie. Nos histoires personnelles ont
de 1l’importance aux yeux de Dieu. Jamais Ruth, ni Booz,
n'auraient pu imaginer étre intégrés dans la lignée qui allait
conduire au Messie. Jamais ils n’'auraient imaginé que leur
petit-fils allait devenir le grand roi David. D’autant que
Ruth était moabite, une étrangere.. comme Rahab était habitante



de Jéricho. Mais la bénédiction de Dieu s’'étend a toutes les
familles de la terre, comme il 1'avait promis a Abraham.
Une dimension typologique : 1’évangile selon Ruth

La dimension messianique de 1’épilogue nous invite a une
lecture typologique de l’'histoire de Ruth. Il s’agit de
discerner, derriere les événements décrits, des préfigurations
du Christ. I1 faut étre prudent avec une telle lecture mais le
Nouveau Testament nous invite bien a considérer que tout
L’Ancien Testament conduit au Christ.

Ainsi, 1'épilogue du livre de Ruth est caractéristique. En
effet, 1’espoir renait avec la naissance d'un fils a Ruth dont
tout le monde dit : « Qu'elle ressemble a Rachel et a Léa, les
deux femmes de Jacob qui ont donné naissance au peuple
d'Israél ! ». De plus, cet enfant nait a Bethléem, il est
ancétre de David par la lignée duquel naitra le Christ. Il
s’appelle Obed. Or, son nom signifie « serviteur » : la figure
du serviteur est bien une figure messianique !

Si on regarde l’ensemble de l'histoire de Ruth, on peut aussi
la voir comme une typologie du salut. La foi — fidélité de
Ruth a changé le cours de sa vie, grace a Booz, son
rédempteur. Booz y apparait comme une figure du Christ. C'est
lui qui rachete Ruth et Noémi, qui les sauve. Noémi pourrait
méme étre percue comme une figure du peuple d’'Israél, et Ruth
une figure des paiens, toutes deux sauvées, rachetées par
Booz. Comme le Christ a racheté, sauvé, Juifs et non-Juifs par
amour, les unissant dans un méme peuple. De plus, le Christ
aussi est notre « proche parent » : il est notre frere par
L’incarnation, le Fils de Dieu devenu homme.

Nous le voyons, derriere cette belle histoire familiale se
cache un message d’une profondeur insoupconnée. Un véritable
évangile selon Ruth.

Conclusion

Gardons les deux niveaux de lecture de ce récit. Prenons



exemple sur la fidélité de Ruth et la générosité de Booz.
Inspirons-nous d’'eux pour étre a notre tour fidele et
généreux. Mais contemplons aussi avec reconnaissance 1’action
de Dieu dans 1'Histoire. Soyons émerveillés par son plan de
salut, accompli en Jésus-Christ, et dont il nous donne de
nombreuses illustrations tout au long de l’'Ecriture. Louons-le
pour son action dans nos vies, le salut mis en cuvre pour nous
en Jésus-Christ. Il est notre Rédempteur, celui qui nous sauve
et nous donne une espérance nouvelle.

Ruth, la moabite (3)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-3

Résumé des épisodes précédents

Exilée dans le pays de Moab, Noémi voit mourir son mari,
Elimélek, et ses deux fils. En situation de précarité, elle
choisit alors de rentrer dans son pays, en Juda, en permettant
a ses belles-filles moabites de refaire leur vie dans leur

pays.

Mais 1'une d’elles, Ruth, témoigne de sa fidélité et refuse de
la quitter. Elle choisit de 1’accompagner, restant attachée a
elle et a Dieu.

En Juda, Ruth décide d’aller glaner des épis dans un champ
afin de se nourrir, elle et sa belle-mere. Or, il se trouve
que le champ dans lequel elle va appartient a Booz, un proche
parent. Mais Ruth ne le sait pas.

Pour Noémi, ce n’est pas un hasard. C'est le Seigneur qui l'a
conduite jusqu’'a ce champ. Dans sa providence, Dieu s'est
ainsi montré fidele !


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/08/16/ruth-la-moabite-3/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ruth-la-moabite-3

Lecture biblique : Ruth 3
Explication

Ruth n’est pas Israélite. Elle ne connait pas toutes les lois
et coutumes en Israél. Noémi va donc prendre les choses en
main pour mettre a profit la situation. Ruth, quant a elle,
fait confiance a sa belle-mere.

En permettant a Ruth d’aller glaner des épis dans le champs de
Booz, Dieu a 1lui-méme préparé 1les circonstances qui
permettront a Ruth de refaire sa vie. Noémi saisit donc
1’occasion qui se présente pour se montrer a son tour fidele a
Ruth et lui assurer un avenir heureux.

Elle donne donc ses instructions a sa belle-fille pour que
celle-ci fasse comprendre a Booz qu’elle était préte a
envisager de se marier. Mais les choses doivent se faire dans
la discrétion et avec prudence. Le geste d'écarter 1la
couverture et de se coucher au pied du proche parent, était
suffisamment explicite. Surtout avec les paroles que Ruth dit
a Booz lorsqu’il la surprend au milieu de la nuit : « C'est
moi, Ruth. Protége-moi. En effet, tu es un proche parent et tu
as la responsabilité de prendre soin de moi. »

Et, visiblement, il n’en espérait pas tant ! Il n’'hésite pas
une seconde.. mais il veut faire les choses dans les regles. Il
y a un autre parent, plus proche que lui d’'Elimélek. C’est lui
qui a la priorité. Il doit d’abord voir avec lui. Lorsque Ruth
raconte a Noémi ce qui s'est passé, sa réponse est pleine de
confiance. Elle n’a aucun doute sur le fait que Booz fera tout
pour faire aboutir sa démarche : « Cet homme-1la ne sera pas
satisfait s’'il ne regle pas cette affaire aujourd’hui. »

Application

Au ceur de ce chapitre, il y a l'application d’un commandement
biblique sur la solidarité familiale en cas de veuvage. On
pense en particulier au texte de Deutéronome 25.5-10, qu’il
est intéressant de citer :



Moise dit : Supposons ceci : Deux freres habitent ensemble, et
1'un d’eux meurt sans avoir de fils. Sa veuve ne doit pas se
remarier avec quelqu’un d’extérieur a la famille. Son beau-
frere doit accomplir son devoir de beau-frere : il la prendra
pour femme et il s’unira a elle. Alors on considérera le
premier garcon qu’elle mettra au monde comme le fils de
L’homme qui est mort. Ainsi, son nom continuera d’étre porté
en Israél. Si un homme ne veut pas prendre sa belle-seur pour
femme, cette femme se rendra au tribunal, devant les anciens.
Elle dira : « Mon beau-frere ne veut pas accomplir envers moi
son devoir de beau-frere. Il refuse de donner a son frére un
fils qui continue de porter son nom en Israél. » Les anciens
de la ville feront venir cet homme et ils parleront avec lui.
S’il continue a refuser de prendre pour femme la veuve de son
frere, celle-ci s’avancera vers lui devant les anciens. Elle
lui enlevera la sandale de son pied, elle lui crachera au
visage et dira : « Voila ce qu’on fait a un homme qui refuse
de donner un fils a son frere ! » Ensuite, en Israél, on
appellera la famille de cet homme « la famille de 1’homme au
pied nu ».

On peut relever deux éléments de surprise dans notre épisode

= Ce n'est pas Booz mais Noémi qui prend les choses en
main pour accomplir ce commandement.

 L'application du commandement est plus large et moins
contraignant que dans le Deutéronome.

Noémi prend les choses en main

Le livre de Ruth a un petit c6té féministe ! Ce sont les
femmes qui montrent 1l’exemple et qui prennent les choses en
main. Ruth 1’a fait en faveur de sa belle-mere, Noémi lui rend
ici la pareil.

Noémi n’a pas l’intention d’attendre que Booz se décide tout
seul a exercer son devoir de solidarité familiale. Elle va
forcer le destin et donner un petit coup de pouce a Booz, en



mettant au point une stratégie. C’est la pichenette qui était
nécessaire pour que Booz se lance.

D'ailleurs, il ne faudrait pas jeter la pierre trop vite a
Booz. Une fois lancé, il s’empressera de régler l'affaire. Et
on peut discerner au moins deux raisons pour lesquelles il n'a
pas pris l’'initiative dans cette affaire

1° Booz était plus agé que Ruth et ne voulait pas s'imposer a
elle : « Que le SEIGNEUR te bénisse ! Tu n’as pas cherché
1l’amour des jeunes gens, riches ou pauvres. » (v.10)

2° Il n'était pas prioritaire pour exercer le devoir de
rachat. Il y avait un autre parent, plus proche que lui
d’Elimélek (v.12)

I1 est intéressant de noter ce respect de la loi et des
coutumes mais aussi ce respect de la personne de Ruth. Nous
sommes dans un contexte culturel tres patriarcal ou le respect
des femmes n’était pas forcément la préoccupation premiere..
Booz est un homme de bien.

Enfin, je ne crois pas du tout qu’on soit en présence d’'un
mariage sous la contrainte pour Booz et Ruth. La facon dont
les choses se passent laisse entendre qu’ils étaient sans
doute consentants. Certes, ce n'’est pas explicite.. Mais les
paroles de Ruth lorsqu’elle évoque Booz a sa belle-mere, le
traitement de faveur que Booz accorde des le début a Ruth et
L’empressement avec lequel il regle cette affaire, tout laisse
entendre qu’il s’agit de bien plus qu’un « mariage arrangé » !

Une application plus large et moins contraignante

L’application de la loi du Deutéronome révele aussi quelques
surprises. L’'’idée principale de ce commandement est que
lorsqu’un homme mourait sans enfant, son frere devait prendre
sa veuve pour femme, et le premier garcon qui naitrait serait
considéré comme l'enfant du mari décédé, pour perpétuer son
nom. Si le beau-frere refuse d’exercer ce devoir, il
s’'exposait a une humiliation publique.



Le ton du texte du Deutéronome est tout de méme assez
différent de 1’impression qui se dégage de l’'histoire de Ruth.
Le texte de loi est froid et tranchant. Le récit de Ruth
présente le devoir de rachat de facon moins contraignante et
plus large. Moins contraignante parce que l’'autre proche
parent refusera de l’exercer (chapitre 4) sans contrainte ni
humiliation. D’autre part, Deutéronome 25 ne parle que du
devoir du beau-frere d’une femme veuve. Ni Booz ni 1l’'autre
parent proche ne semblent étre freres d'Elimélek. Sans compter
que, strictement, ce n’est pas vraiment Ruth qui était
concernée mais Noémi !

Bref, on n’est pas dans une application stricte et froide de
la loi mais on comprend l’esprit de la loi. Ici, c’est la
nécessaire solidarité familiale, le secours des veuves qui se
retrouvent dans une situation précaire. Et Booz, qui est un
homme de bien, est prét a exercer ce droit et aller ainsi
encore plus loin que la générosité dont il a déja fait preuve
jusqu’ici.

Bel exemple de la juste attitude face aux textes de loi dans
la Bible. I1 ne suffit pas de les appliquer a la lettre pour
leur étre fidele. Il s’'agit d’'en comprendre 1l’intention
profonde. Les contextes changent, les coutumes évoluent.. la
facon d’appliquer les commandements doit aussi évoluer.
Aujourd’hui, a plus forte raison, il ne suffit pas de se
référer a un commandement de 1’Ancien Testament pour se faire
une opinion définitive sur tel ou telle pratique, de citer un
verset biblique pour répondre a telle ou telle question
d’éthique.

C'est bien 1l’'intention globale de Dieu, qui ressort d’une
compréhension de 1l’ensemble de la Bible, que nous devons
rechercher. Pas des solutions toutes faites et des raccourcis
simplistes.
Conclusion

L'histoire n'est pas finie. On attend encore son dénouement,



dans l’'ultime chapitre. Mais on semble bien s’acheminer vers
un « happy end », ce qui est inespéré quand on considere le
début de l’'histoire. La fidélité de Dieu est grande.. et elle
passe aussi par la fidélité des hommes et des femmes. Celle de
Ruth, de Noémi et de Booz. Tout trois fideles et solidaires.

La fidélité engendre la fidélité. La solidarité entraine la
solidarité. Et c’est Dieu lui-méme qui en donne 1’exemple. Lui
qui s’'est montré fidele a son plan de salut pour 1'humanité
qu'il a créée. Lui qui s’est monté solidaire en Jésus-Christ,
partageant notre condition jusqu’a la mort sur la croix. C'est
la le ceur du message biblique, que nous ne devons jamais
réduire a une morale ou une liste de commandements a
respecter.

Soyons donc fideles et solidaires, a la suite de Ruth, Noémi
et Booz, a 1l’'image du Dieu fidele et solidaire, manifesté
pleinement en Jésus-Christ.



