Vivre la Bible

DIMANCHE DE

Vivre LE LIVRE: '/
audace ou folie? "

. -"_\-- - &E
-3 & Ponesduvenes

Culte organisé dans le cadre du Dimanche pour l’Eglise
Persécutée, proposé par l’association Portes Ouvertes.

Vivez le Livre ! C’'est le défi que Frere André, que vous avez
vu dans la vidéo, le fondateur de Portes Ouvertes, a souvent
lancé a son équipe, l'appelant a avoir une foi radicale en
Jésus-Christ, manifestée dans une obéissance totale.

L'’histoire de Portes Ouvertes a commencé par le passage de
bibles en contrebande. C’'était ce qui manquait aux chrétiens a
1'époque : des bibles, dans des sociétés ou la Bible était
interdite. Par exemple, a la frontiere roumaine dans les
années 80, les douaniers posaient cette question : « avez-vous
des fusils, de la drogue ou des bibles ? » Les équipiers de
Portes Ouvertes ont appris que la Bible n’est pas un livre
anodin, mais un livre dangereux, parce qu’'il a un impact dans
la vie des chrétiens persécutés. C’est un livre qui fait 1la
différence, voila pourquoi la Bible est dangereuse, et suscite
tant de censure et d’'opposition. Cela étant, posséder la Bible
ne suffit pas : il faut la vivre ! Cela concerne les chrétiens
persécutés, pour qui les feuilles de papier n’ont pas
d’importance a moins de résonner dans leur ceur et de conduire
a une relation avec Dieu plus profonde et plus forte. Cela


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/11/08/vivre-la-bible/

vaut aussi pour nous, qui pouvons facilement nous procurer le
Livre, la Bible ! Une de nos responsabilités consiste a venir
en aide aux chrétiens persécutés, dans la priere & la
solidarité. C’est tres bien, mais la tentation serait de
croire que nous sommes les seuls a pouvoir donner : en
réalité, les chrétiens persécutés, vivant leur foi dans des
conditions extrémes, nous interpellent et nous encouragent par
leur témoignage.

Est-ce que notre Bible, ou nos Bibles, résonne dans notre
ceur ? Est-ce que nous rencontrons en elle ce Dieu qui
transforme et ressuscite ? Pour le dire autrement, est-ce que
notre Bible est un livre dangereux, a cause de son impact dans
notre vie ?

1) La Bible, source de sagesse

Dans la Bible, nous découvrons la sagesse de Dieu. Elle est
lampe devant nos pas, lumiere sur nos sentiers, balise sur nos
chemins.

En effet, nous y trouvons des conseils, des préceptes, des
regles, qui vont nous permettre de vivre notre liberté au
mieux, dans le respect d’autrui et de nous-mémes, dans le
respect de Dieu. La vraie liberté n’est pas chaotique,
désordonnée, égoiste, mais elle a besoin d’un cadre pour
s’'exprimer de la bonne maniere. Vous avez tous certainement vu
ces dessins d’enfants qui apprennent a colorier et qui
dépassent du cadre, ce qui donne parfois des bonhommes avec
des jambes supplémentaires, une peau verdatre, des yeux qui
sortent de la téte : heureusement qu’ils finissent par
maitriser l'espace, quittant la caricature pour donner parfois
de tres beaux coloriages. Nous avons besoin d’un cadre et de
conseils pour vivre une belle vie, une vie qui honore Dieu

ces conseils se trouvent dans la Bible, parfois directement et
parfois indirectement. La Bible est trés claire sur 1la
condamnation du vol ou de 1’'adultere, ou encore sur
L’importance d’une justice équitable, de 1’honnéteté, de 1la



solidarité.. Ces conseils sont comme les balises sur le chemin
de randonnée.

Sur les sujets que la Bible n’aborde pas de maniere
explicite : le clonage, la place des technologies (et pour
cause !), quelle attitude vis-a-vis de 1'Etat ou des autres
religions, sur ces sujets-la, plus nous nous nourrissons de la
Bible, plus nous découvrons des principes généraux d’olU nous
pourrons tirer une application pour aujourd’hui. Un grand
croyant de 1'Eglise ancienne, St Augustin, a dit ainsi

« aime, et fais ce que tu veux », prolongeant l'attitude de
Jésus qui disait : le commandement premier, c’'est d’aimer
Dieu de tout son ceur, mais le second, aussi important, c'est
d’aimer son prochain comme soi-méme. Un principe de vie, mais
qui va s'appliquer de mille manieres selon les contextes et
qui va nous orienter dans notre marche, a la maniere d’une
boussole.

La Bible nous donne des balises et une orientation pour mener
notre vie avec sagesse.

2) La Bible, source de vérité

La Bible est aussi source de vérité. Au-dela des conseils, des
principes de vie, des orientations, nous y trouvons la
révélation de 1la vérité. En lisant la Bible, nous apprenons a
connaitre toujours mieux notre cecur, notre situation, notre
pate humaine : nous y voyons notre grande dignité d’hommes et
de femmes, créés en image de Dieu, nous y découvrons notre
vocation, le sens de notre vie, nous y lisons aussi la gravité
du mal et son déploiement dans toute notre personne, corps et
ame, paroles et pensées, intelligence et actions. La Bible est
ce miroir qui nous montre l'’extraordinaire dignité de chacun,
que Dieu a désiré, tissé, aimé, ainsi que le scandale du
péché, du rejet de Dieu, du mal, qui déforme absolument tout.

La Bible, source de vérité sur 1’humanité, mais aussi sur
Dieu. En elle, Dieu se révele de maniere explicite. Bien sir,



Dieu est visible en toutes choses pour qui le cherche — dans
la beauté d’un lever de soleil, dans la fureur d’une tempéte,
dans la précision d’'un ceur qui bat. Mais Dieu se présente
officiellement dans la Bible : il montre qui il est, de quoi
il est capable (pensez donc, guérir des 1épreux ! multiplier
les pains ! ressusciter des morts..), quels sont ses projets,
et, ce qui nous intéresse au premier plan, quelle est son
attitude envers nous. Dieu se montre dans sa justice, dans son
exigence de sainteté, mais aussi dans son amour et sa
fidélité, sa patience, sa générosité.

Méme si la Bible ne se présente pas comme un manuel d’histoire
ou un documentaire scientifique, elle contient une vérité
profonde sur Dieu, sur nous, sur la relation que Dieu veut
tisser avec nous. Cette vérité nous ouvre les yeux sur ce que
nous vivons, sur les autres, sur Dieu. Nos yeux s’ouvrent de
plus en plus, comment les refermer ? Comment détourner le
regard ? Comment accepter les injustices, les mensonges, les
compromissions ? Certes, nous n’'avons pas toujours raison,
loin de la ! Nous ne sommes pas détenteurs de la flamme de
vérité, arbitres du vrai ou du faux : pourtant, ces étincelles
de vérité que la Bible fait briller dans nos vies, fortes,
réelles, bouleversantes, nous ne pouvons ni les
relativiser, ni y renoncer.

3) La Bible, source de courage

Si la sagesse et la vérité que nous trouvons dans la Bible
deviennent lettres vivantes pour nous, orientation nouvelle
pour une vie différente, alors il nous faudra beaucoup de
courage pour assumer cette existence que certains trouveront
étrange et que d’autres combattront avec force. Cette vie
différente peut devenir dangereuse, et pour cela, il nous faut
du courage, et ce courage, nous le trouvons dans notre
relation avec Dieu, nourrie par la Bible.

Les chrétiens persécutés, confrontés a 1’opposition, la haine,
la persécution, puisent leurs forces non pas en eux-mémes,



mais aupres du Dieu qu’ils ont appris a connaitre dans la
Bible. Dans les victoires du peuple d’'Israél, ils voient un
Dieu puissant ; dans la libération des esclaves conduits hors
d'Egypte, un Dieu qui sauve ; dans l’'histoire d’Abraham, un
Dieu fidele. Chez les prophetes, ils entendent ces paroles de
Dieu, déclarations d’amour, promesses de salut et d’éternité.
Dans les évangiles, 1ils fréquentent 1le Christ, sauveur
puissant qui quérit, releve, multiplie, libeére, pardonne et
renouvelle ; dans les Actes des apbdtres, ils s’émerveillent
des cuvres du Saint Esprit, Esprit de Dieu habitant les
croyants, puissance et présence de Dieu en nous. Dans
L’'Apocalypse, ils recoivent une espérance : la promesse d’un
monde délivré de la haine et de la persécution, de la cruauté
et des mensonges, un monde juste et pacifique, rempli de
L’amour de Dieu, rayonnant de sa lumiere. Les lettres des
apotres les encouragent a tenir ferme aujourd’hui, en
s’'appuyant sur le Dieu puissant, fort et fidele, victorieux et
présent des aujourd’hui.

J'aimerais revenir sur le ceur de la Bible : Jésus-Christ.
Annoncé par les écrits juifs, 1’AT, décrit par les évangiles,
médité par les premiers chrétiens, le Christ est la clef de
volte de cette immense bibliotheque. En lui, nous voyons le
Dieu créateur et tout-puissant habiter parmi les créatures,
Dieu devenu chair, homme parmi les hommes, pour assumer notre
condition, pour marcher dans nos ténebres, porter nos fautes,
souffrir de nos blessures. Mort, Jésus-Christ revient a la vie
3 jours plus tard, signe que la lumiere, le pardon et 1’amour
ont triomphé de tout mal. Vivant pour toujours, vivant
autrement, il promet la vie a tous ceux qui le suivent. Quelle
espérance ! Quelles que soient nos ténebres, le Christ y a
frayé un chemin de lumiere et de vie, chemin ouvert par sa
mort et sa résurrection, chemin que nul ne peut barrer.

La Bible n’est pas un livre magique, elle ne conféere pas une
force ou une vie différente rien qu’en la touchant ou méme en
la lisant. C’est le Dieu qui s'y révele qui nous pousse a une



vie différente, c’'est lui qui nous nourrit, nous fortifie,
nous gquérit. Alors faisons de notre lecture de la Bible un
lieu de rencontre avec Dieu, avec le Dieu fort et vivant de
Jésus-Christ, un Dieu qui nous parle aujourd’hui pour nous
transformer, pour nous conduire a faire une différence dans le
monde, a cause de son amour immense et pour sa gloire.

Une communauté chrétienne
attirante

https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-communaut-chr-tienne

Actes 2.42-47

42Régulierement et fidéelement, 1les croyants écoutent
l’enseignement des apbtres. Ils vivent comme des fréres et des
seurs, ils partagent le pain et ils prient ensemble. 43Les
apO0tres font beaucoup de choses extraordinaires et étonnantes,
et les gens sont frappés de cela. 44Tous les croyants sont
unis et ils mettent en commun tout ce qu’ils ont. 45Ils
vendent leurs propriétés et leurs objets de valeur, 1ils
partagent l’argent entre tous, et chacun recoit ce qui lui est
nécessaire. 46Chaque jour, d’un seul ceur, ils se réunissent
fidélement dans le temple. Ils partagent le pain dans leurs
maisons, 1ls mangent leur nourriture avec joie et avec un ceur
simple. 47Ils chantent la louange de Dieu, et tout le peuple
les aime. Et chaque jour, le Seigneur ajoute a leur communauté
ceux qui sont sauvés.

Nous sommes au lendemain de la PentecOte. La premiere
communauté chrétienne est tout feu tout flamme ! Il faut dire
que le feu vient juste d’étre allumé.. C’est donc une Eglise au
top de la vitalité ! Elle peut sans aucun doute nous inspirer


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/10/25/une-communaute-chretienne-attirante/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/10/25/une-communaute-chretienne-attirante/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-communaut-chr-tienne

aujourd’hui encore.

Or, qu’apprend-on de cette premiere communauté chrétienne ?
Que faisait-elle ? Quatre éléments sont évoqués
l'’enseignement des apo6tres, la communion fraternelle, la
fraction du pain, les priéeres.

Dit comme ca, c’est un peu formel. On pourrait le comprendre
ainsi : on écoute la prédication, on se rassemble pour le
culte, on célebre la Sainte-Cene et on va a la réunion de
priere. Et ca vous donne envie, ca ?

La traduction Parole de Vie, en Francais fondamental, est
intéressante ici pour rafraichir la perception de ce qui est
dit : « Régulierement et fidelement, les croyants écoutent
L’enseignement des ap6tres. Ils vivent comme des freres et des
seurs, ils partagent le pain et ils prient ensemble. » (v.42)

C'est beaucoup plus vivant. On évoque une communauté qui vit
ensemble, un peu comme une famille : ils vivent comme des
freres et des seurs. Et dans la famille, qu’'est-ce qu’on
fait ? On se rassemble autour des anciens, pour entendre leurs
histoires. On passe du temps ensemble, on mange ensemble.. et
comme c’est une famille spirituelle, on prie ensemble. C’est
vivant !

Ce qui me frappe dans ce descriptif, c’est le naturel et la
simplicité. L’Eglise n’était pas encore structurée. Méme le
fait de vendre ses biens pour en partager le fruit entre tous
semble spontané. Tout se passe naturellement, dans le
quotidien : « Chaque jour, d’un seul ceur, ils se réunissent
fidelement dans le temple. Ils partagent le pain dans leurs
maisons, ils mangent leur nourriture avec joie et avec un ceur
simple. » (v.46).

L’essence de 1'Eglise n’est pas dans ses structures mais dans
ses relations. Une relation authentique avec le Christ. Des
relations vraies les uns avec les autres. Et qu’est-ce que ca
produit ? Une Eglise rayonnante. Le peuple les aime. Et chaque



jour de nouvelles personnes s’ajoutent a la communauté.

Voici la lecon de ce texte : pour étre une communauté
chrétienne attirante, 1'Eglise doit étre une famille ou régne
L’amour fraternel

Aimez-vous les uns les autres !

Parmi les derniéeres instructions de Jésus a ses disciples,
avant d’'étre arrété, il leur a donné ce commandement : « Ayez
de 1’amour les uns pour les autres. Alors tout le monde saura
que vous étes mes disciples. » (Jean 13.35).

Ce qui nous est décrit dans notre texte est en écho direct a
ces paroles de Jésus. Il regne un véritable amour les uns pour
les autres, et ca se voit de l’extérieur. Les gens voient
qu’'il se passe quelque chose dans cette communauté.

Dans le commandement de Jésus, il y a a la fois 1’appel a
L'amour les uns pour les autres et la promesse que cet amour
sera, en lui-méme, un témoignage pour le monde : « Alors tout
le monde saura que vous étes mes disciples. »

Mais pour cela, il faut que 1’Eglise ne soit pas un bunker ou
un camp retranché mais un lieu ouvert, une communauté visible.
Pour que les gens voient quel amour nous anime. Il ne faut pas
gque cet amour s’'exerce en vase clos mais qu’il s’exprime aussi
envers 1'extérieur. Et il faut surtout qu’il y ait un
véritable amour entre nous !

Ce ne sont ni les batiments, ni les structures, ni 1’'histoire,
la tradition ou la liturgie d’une Eglise qui sont
déterminants. Mais 1l'authenticité de la foi, qui se traduit
dans un amour vrai. L’expression concrete, dans nos relations,
de 1’amour de Dieu a 1’oeuvre en nous. Ce sont les gens qui la
composent qui rendront 1la communauté attirante.. ou
repoussante.

On ne choisit pas sa famille



Un autre aspect souligné dans notre texte c’'est le caractere
familial de 1’amour évoqué. Ils vivaient ensemble comme des
freres et des seurs.

Qu’'est-ce qui est a la base de l’amour fraternel ? (C'est
1’appartenance a une méme famille. C’est d’ailleurs vrai pour
toutes les familles, y compris les familles recomposées. On ne
choisit pas ses freres et ses seurs. On choisit ses amis, mais
pas sa famille.

Mais on aimerait parfois que 1’Eglise soit faite plutét d’amis
que de fréres et seurs.. On choisit son Eglise, on choisit ceux
qu’on va aimer dans 1’Eglise, ceux qu’on va considérer comme
nos freres et nos seurs, et on oublie les autres.

Comment considére-t-on notre Eglise ? Comme un cercle d’amis
chrétiens ? Comme un club d’adorateurs de Jésus-Christ ? Il y
a des clubs de rugby, de jeux de société ou de tricot.
Pourquoi pas 1'Eglise comme club d’adorateurs de Jésus-Christ,
juste rassemblés par un centre d’'intérét commun ?

Le Nouveau Testament nous invite & considérer 1’Eglise, notre
Eglise, comme une expression locale de la famille de Dieu.
Unis par un méme Pere, notre Dieu. Freres et securs, tous
adoptés, unis avec le seul Fils « naturel », Jésus-Christ. Ca
n'exclut pas les affinités particuliéres, les amitiés avec
certains et pas d’autres. Mais ¢a nous rappelle que notre
unité ne nait pas de nos affinités mais de notre appartenance
a Jésus-Christ !

C'est cette famille-la que formaient les premiers croyants a
Jérusalem.

Plus qu’une Eglise du dimanche

Un dernier point a souligner se trouve dans le verset 46
« Chaque jour, d’un seul ceur, ils se réunissent fidelement
dans le temple. Ils partagent le pain dans leurs maisons, 1ils
mangent leur nourriture avec joie et avec un ceur simple. »



Chaque jour.. Vous me direz qu’il y avait sans doute
l'enthousiasme du début et qu’il est difficile, et méme
impossible, aujourd’hui de faire 1la méme chose, avec nos
rythmes de vie, notre travail, notre vie de famille. Et vous
avez raison !

IT n’'empéche. Ce « chaque jour » nous interpelle. Sans aller
jusque-la, avouons qu’'on peut difficilement justifier
bibliquement la pratique de « 1’Eglise du dimanche » ! Comment
étre véritablement une famille spirituelle en ne se voyant, au
mieux, qu’'une fois par semaine pendant 1 heure 30 ou 2
heures ? C’est impossible.

I1 faut, bien-s(r, trouver notre propre rythme, adapté a nos
diverses obligations et notre réalité moderne. Mais on ne peut
pas se contenter du minimum syndical : le culte du dimanche
matin..

Trouvons des solutions pour que notre communion fraternelle
s’étende au-dela du dimanche. Soyons créatifs, prenons des
initiatives, profitons de ce qui existe, inventons d’autres
choses.

Conclusion

J'aimerais revenir a 1’impression globale produite par ce
texte : sa spontanéité et son naturel. On n’est pas du tout
dans la contrainte : il faut qu’on s’aime les uns les autres,
et on se culpabilise parce qu’on ne le fait pas assez !

On n'y arrivera pas comme c¢a ! En réalité, c’'est par le Saint-
Esprit que les premiers chrétiens ont été amenés,
naturellement, a vivre une réelle communion fraternelle. Et
ainsi étre un communauté attirante.

Si nous cultivons, chacun et ensemble, notre communion avec
Dieu par le Saint-Esprit, alors notre communion fraternelle
sera naturellement vivante. Et nous vivrons vraiment 1’Eglise
comme une une famille, une communauté bienfaisante. Ca doit



étre notre priere !

L’ouverture sur l’extérieur

https://soundcloud.com/eel-toulouse/louverture-sur-lext-rieur

Lecture biblique: Actes 1.3-8
Indice de Vitalité n°5

Nous sommes apres la résurrection de Jésus, a la fin des 40
jours avec ses disciples. Jésus va partir, monter au ciel,
c’est 1’Ascension, mais avant cela il laisse aux disciples une
parole forte : vous recevrez le Saint Esprit, promis par les
prophetes de la part de Dieu — c’est la Pentecdte, qui se
produira 10 jours plus tard. Avant de faire quoi que ce soit,
les disciples doivent attendre l’Esprit puis, ils pourront
aller de plus en plus loin, de Jérusalem a la Judée, a la
Samarie, cette région voisine mal aimée des Juifs, et jusqu'au
bout du monde, au plus loin dans le monde connu, et le livre
des Actes va raconter comment les ap6tres vont de Jérusalem, a
la Judée, a la Samarie, aux régions voisines, jusqu'a attendre
la capitale du monde méditerranéen, Rome. Le livre des Actes
s'arréte avec le discours de Paul a Rome, montrant que cette
derniere parole de Jésus s’'est bien accomplie.

1) L’Esprit, moteur pour suivre le Christ

Ce qui est premier, dans ce que dit Jésus, c’est la venue de
L'Esprit. Le Saint Esprit, troisieme personne de la Trinité
divine, est assez difficile a se représenter, parce qu’il n'a
pas de « visage », comme le Fils incarné en Jésus ou méme Dieu
le Pere que l’on se représente plus ou moins. Jésus parle
d'une force, ou, dans d’autres traductions, d’une puissance.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/10/17/louverture-sur-lexterieur/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/louverture-sur-lext-rieur

Je trouve que c’'est parfois mal compris, comme un ensemble de
pouvoirs — en fait, le terme original a donné « dynamique »,
« dynamo » en francais, et je me dis que le Saint Esprit
c’est, plus qu’un pouvoir qui nous serait ajouté, un moteur
qui va nous mettre en route (diapo) — comme il a mis en route
les disciples pour parcourir le monde jusqu’a la Rome.

L'Esprit, moteur pour suivre le Christ. Le Saint Esprit a
plusieurs cordes a son arc, mais une de ses spécificités,
c'est qu’il est Dieu en nous pour nous aider a suivre le
Christ, a lui ressembler, a développer le caractere et les
priorités de Dieu. C’'est le fameux fruit de 1’Esprit, dans la
lettre aux Galates, l'Esprit produit en nous : amour, joie,
paix, patience, bienveillance, etc. a l’image de Dieu (Ga
5.22-23). C'est lui qui nous fait adopter 1’attitude que Jésus
décrit dans les Béatitudes (Mt 5) : heureux les doux, ceux qui
ont soif de justice, ceux qui cuvrent a la paix, etc.

Le Saint Esprit nous transforme de 1’intérieur, non seulement
dans notre caractere (a ne pas confondre avec la personnalité
mais je ne vais pas rentrer dans ce sujet aujourd’hui), mais
aussi dans nos priorités. Il nous met en route comme il a
conduit Jésus a parcourir les chemins pour annoncer 1l’'amour de
Dieu, la bonne nouvelle du salut. Se mettre en route, c’est
s'ouvrir, oser aller a la rencontre des autres, c'est
s’intéresser a l’autre, s’'adapter, servir, aimer, et c’est
L'Esprit en nous qui nous pousse, comme un moteur qui nous met
en route sur les pas du Christ.

2) L’appel a élargir ses perspectives

De méme que le Christ ne s’est pas soucié d’établir le royaume
politique d’'Israél dans un espace confiné mais s'’est consacré
a chercher le regne spirituel de Dieu, dans les ceurs, de méme
L'Esprit élargit nos perspectives. Il ne s’agit pas d’étre
ici, cloisonné, renfermé sur ma petite expérience, ou notre
petite expérience, mais de prendre de la hauteur pour
s'inscrire dans les projets de Dieu pour le monde, avec ses



valeurs et ses priorités — et pour s’'élever, s’ouvrir, nous
avons bien besoin de ce souffle qui vient de Dieu.

Participer a 1’®uvre de Dieu dans
1'Eglise universelle

Adopter le point de vue de Dieu, c’est prendre conscience que
le peuple de Dieu dépasse notre communauté, notre ville ou
notre Union (diapo). Dieu est a 1l’euvre dans le monde entier,
Dieu appelle dans le monde entier, Dieu sauve de lointains
inconnus qui deviennent nos freres et nos seurs par leur foi
en Jésus-Christ. Voir le monde comme Dieu le voit, c’est
comprendre la solidarité de cette famille en Christ dans
laquelle nous serons pour 1’'éternité. Ca implique plusieurs
éléments : prier pour les chrétiens en détresse, notamment
ceux qui sont persécutés pour leur foi, leur venir en aide
autant que possible — et pour ca nous avons la chance d’avoir
des associations qui facilitent cette solidarité, comme p. ex.
Portes Ouvertes ou le SEL. Notre solidarité avec les chrétiens
n’'est pas une option : laisseriez-vous dans la détresse votre
frere pris en otage ? Laisseriez-vous mourir de faim ou de
désespoir votre niece ? Les liens spirituels qui nous unissent
aux autres chrétiens sont des 1liens éternels, qui nous
engagent des aujourd’hui.

Participer a 1’cuvre spirituelle de Dieu, c’'est aussi prendre
a ceur l'annonce de l’'Evangile dans le monde entier, soutenir
l'euvre des missions au pres et au loin, avec le souci qui
était celui du Christ que le plus grand nombre vive, que le
plus grand nombre soit sauvé du mal et de la mort et découvre
la bouleversante nouvelle de 1’amour de Dieu en Jésus-Christ.
C’'est soutenir les distributions de Bibles, les projets du SEL
qui permettent a des enfants d’entendre parler de Dieu, etc.
Le troisieéme critere Vitalité, c’'était la détermination a
annoncer 1’'Evangile : si on croit vraiment que, en Jésus, nous
passons de la mort a la vie, alors comment pourrions-nous
mettre des limites a cette annonce ? Bien sir, il faut
annoncer autour de nous ici, mais ailleurs aussi, pour que le



plus grand nombre connaisse 1’amour de Dieu.
S’engager pour le monde

Adopter le point de vue de Dieu sur le monde, c’est non
seulement prendre a ceur l'annonce de 1'Evangile et la cause
de l'Eglise, mais c’est aussi grandir dans la justice et la
compassion (diapo). Une chose qui me frappe, dans les
Evangiles, c’est que Jésus ne venait pas en aide seulement a
ceux qui croyaient en lui : dans son immense amour, il a
guéri, nourri, délivré des gens qui, finalement, 1'ont
abandonné, mais il 1’'a fait parce que son amour n’'a pas de
barrieres, de murs. Ce n’était pas un échange : je te viens en
aide si et seulement tu me suis — il s’est retrouvé seul a la
Croix ! mais sans cesse il a donné, relevé, béni, ceux qui
s’'approchaient de lui. Le lien qui nous unit aux chrétiens du
monde est un lien unique, mais qui ne nous dispense pas de
nous engager pour ceux qui ne sont pas chrétiens. C’est aussi
un témoignage — le témoignage d’un amour gratuit, qui s’offre
comme le Christ s’est offert pour nous. Chaque étre humain est
image de Dieu, digne de notre respect, de notre compassion, de
notre solidarité. Le Saint Esprit nous conduit a regarder
chaque personne comme digne de la compassion de Dieu, et donc
de la notre.

Il y a bien sir ceux qui souffrent de pauvreté, les victimes
de conflits, les réfugiés, les malades, les prisonniers, que
les chrétiens ont de tout temps cherché a secourir, au nom de
L’amour de leur Créateur. Mais j'aimerais évoquer un domaine
d’'engagement moins traditionnel : le climat. Vous savez peut-
étre qu’en décembre 1la France accueillera la prochaine
conférence mondiale, donc c’est une question politique
d’actualité. Mais le monde chrétien se mobilise aussi sur le
climat : la Fédération Protestante de France, le pape avec son
encyclique Laudato si, le Défi Michée sur la question du
développement durable etc. La question des changements
climatiques, et de notre responsabilité, n’est pas juste
politique — en fait, derriere elle se cache une question de



justice humaine, puisque 1les dégats des changements
climatiques pesent sur les épaules des plus fragiles de notre
Terre et entrainent p. ex. des sécheresses, des famines, des
migrations.. Nous en reparlerons en novembre avec un culte
spécial, mais c’'est juste pour dire que notre ouverture au
monde au nom de la justice et de la compassion de Dieu nous
entraine sur des chemins de solidarité bien connus et sur
d’autres que nous n’aurions pas imaginé mais dont 1’importance
est réelle.

3) Enracinés ici et tournés vers 1l’extérieur : un équilibre
a découvrir

L'Esprit de Dieu ouvre nos perspectives a 360° et nous envoie
sur les chemins de 1’amour et de la justice de Dieu, a tous
les niveaux.

C'est beau, mais c'est tres perturbant (diapo), parce que
cette ouverture maximale, qui est celle de Dieu, nous dépasse,
nous écartele presque, et on a tendance a soit se lancer dans
le grand large, avec le risque de l'activisme, soit a se
reculer, a resserrer les barrieres, parce que c’'est trop, et
parce que le quotidien nous presse. Evidemment, le nouveau
cartable du fils qui rentre en CP parait dérisoire devant cet
enfant qui meurt de faim au Burkina ; cela étant, il faut bien
un nouveau cartable. C’est vrai dans notre vie personnelle
mais aussi dans notre vie d’église : si quelque chose ne va
pas chez nous, méme si ce n'est pas vital, il faut bien le
régler — non seulement parce que notre négligence n’améliorera
pas le sort des autres, mais en plus parce que ce que nous
vivons ici est important aussi.

Comment s’ouvrir aux perspectives de Dieu en étant réaliste et
sage ? Comment répondre aux exigences d’'ici sans perdre de vue
les exigences de la-bas ? Nos détails, si dérisoires sont-ils,
sont devant nos yeux, urgents, pressants, et apparemment
incontournables. Le mouvement que 1’'Esprit opére en nous,
c’'est de gérer ces détails comme des détails, en comprenant



que l’essentiel est ailleurs. C’est choisir le cartable en
gardant en téte 1’enfant qui meurt de faim — c¢a influencera
les criteres de choix, le temps passé a choisir, le budget.
Vivre pleinement ici en intégrant au maximum les projets de
Dieu. C’est renoncer au dernier téléphone a 1la mode pour
soutenir un projet de solidarité ou d’'évangélisation. Au
niveau de la communauté, revenir sans cesse aux priorités de
Dieu doit aussi nous conduire a remettre les choses a leur
juste place, a rechercher la sobriété — ce qui n’exclue pas la
qualité ! —, parce que Dieu inscrit dans nos priorités le
souci des autres, le souci des freres et seurs chrétiens qui
se battent ailleurs, le souci des hommes et des femmes
porteurs de 1’image de Dieu que 1'on méprise, que 1'on bafoue,
que 1’on torture. Méme en restant a Toulouse, Dieu nous ouvre
sur ses projets a lui.

Par rapport aux autres criteres, puisque ce critere fait
partie d’un ensemble qui dessine 1les bases de la vie
chrétienne, vous voyez le lien avec la Parole de Dieu au
centre et l'euvre du Saint Esprit qui transforme nos vies ! Si
nous connaissons mieux Dieu, nous connaitrons mieux ses
projets ! Si nous nous laissons transformer par son Esprit, et
adoptons son caractere, ses valeurs, nous adopterons aussi ses
priorités ! Si nous nous attachons a méditer par exemple la
générosité du Christ qui a laissé de cb6té ses privileges
divins pour aller jusqu’a mourir en notre faveur, et que nous
prions Dieu de nous rendre semblables par l'euvre de l’Esprit
en nous, alors nous aussi nous deviendrons peu a peu plus
généreux ! Notre engagement commence ici, dans les cultes, les
groupes de partage, les temps de priere, seuls et en groupes,
il commence lorsque nous invitons Dieu a nous guider par le
Christ et a nous propulser par l'Esprit — et ce que nous
demandons a Dieu, la sagesse, la consécration, 1’amour de ce
qu’il aime, la justice, la compassion, il nous le donnera !
Pourquoi ne le ferait-il pas ? Approchons-nous de Dieu,
ouvrons-nous a sa Parole, a son Esprit, laissons-nous
conduire, entrainer, bouleverser, sur ces chemins ou le Christ



nous envoie et nous précede !
Priere

Notre pere qui es aux cieux, merci d’'avoir créé ce monde et de
l'aimer, avec ceux qui y demeurent. Quel monde merveilleux,
étonnant, avec sa diversité de peuples, de cultures, de
langues, qui chacun a sa maniere portent ton image et
refletent ta gloire. Merci car le christ est mort sur la croix
pour que la vie éternelle soit accessible a tous.

Nous voulons confesser que trop souvent, notre vision est
limitée et que nous nous concentrons sur nous-mémes, pensant
que le monde tourne autour de nous. Viens élargir notre regard
pour voir le monde avec tes yeux, permets-nous de commencer a
percevoir tes projets pour les peuples. Aide-nous a entendre a
nouveau la puissance de ta parole, source de vie pour nous et
pour les autres. Apprends-nous a prier et a pleurer pour ce
monde, comme Jésus a pleuré pour Jérusalem.

Envoie-nous hors de nos zones de confort et donne-nous la
force et le courage de te servir dans le monde. Donne-nous
l’ardent désir de prier pour ce monde, pour les autres, pour
les gouvernements. Fais de nous une communauté qui s'ouvre,
qui envoie, qui soutient tes serviteurs. Donne-nous aussi les
ressources dont nous avons besoin pour te suivre, ressources
spirituelles et matérielles.

Donne-nous la sagesse, la foi, l'espérance, pour discerner tes
projets et les soutenir, pour aller dans le monde en témoins
du Christ. Parce que tu es le Dieu qui vit et qui fait vivre,
parce que tu nous as tout donné en Jésus-Christ et que nous
voulons te répondre en nous donnant a toi : fais tomber nos
murs, nos e®illeres, nos barrieres, et transforme-nous par ton
Esprit. Amen



Un entourage transformé par
la compassion, la miséricorde
et la justice

https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-entourage-transform

Lecture biblique: Michée 6.6-8
Indice de Vitalité n°4

Ces versets sont slOrement parmi les plus connus du prophete

Michée un prophete du 8° siecle avant Jésus-Christ,
contemporain d’'Esaie. Michée dénonce, comme d’'autres
prophetes, la dégradation du peuple juif qui s’est détourné de
Dieu et se conduit d’une maniere intolérable. Michée leur dit
par exemple, au ch.3 : « vous détestez le bien et vous aimez
le mal, vous avez le droit en horreur et vous rendez la
justice tortueuse ! » Cela se manifeste sur le plan spirituel,
vis-a-vis de Dieu, mais aussi social, dans le peuple, sous la
forme de corruption, vol, violences, mensonges etc. Dans notre
chapitre 6, Dieu s’adresse au peuple comme dans un tribunal,
pour les confronter a leur culpabilité, alors que lui, Dieu,
n'a toujours fait que 1le meilleur pour son peuple. En
réaction, le peuple se demande ce qu’il faut apporter a Dieu
pour 1’'apaiser, pour lui plaire, pour combler le fossé qui
s'est creusé, ce a quoi le prophete annonce de la part de
Dieu : « Le SEIGNEUR te fait savoir ce qui est bien. Voici ce
qu’il demande a tout étre humain : faire ce qui est juste,
aimer agir avec bonté et vivre avec son Dieu dans la
simplicité. » Cette expression, Jésus la reprend a son époque
face aux juifs pieux en disant, dans Mt 23.23 : « Quel malheur
pour vous, maitres de la loi et Pharisiens, car vous étes des


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/10/04/un-entourage-transforme-par-la-compassion-la-misericorde-et-la-justice/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/10/04/un-entourage-transforme-par-la-compassion-la-misericorde-et-la-justice/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/10/04/un-entourage-transforme-par-la-compassion-la-misericorde-et-la-justice/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-entourage-transform

hommes faux ! Vous donnez a Dieu le dixieme de certaines
plantes, menthe, 1égumes et épices. Et vous abandonnez ce
qu'il y a de plus important dans la Loi, c'est-a-dire la
justice, la compassion et la foi. »

Ces versets, qui résument ce que Dieu attend de nous,
évidemment nous interpellent aujourd’hui et nous ramenent a
l'essentiel de notre vie avec Dieu : qu’est-ce ca veut dire
d’'aimer Dieu, de vivre avec lui, qu’'est-ce que ca implique ?

1) Comment plaire a Dieu ?

J'aimerais revenir rapidement au début du texte que nous avons
lu, pour voir ce que ca n’'implique pas.

Le peuple se pose une vraie question : comment s’approcher du
Dieu tres-haut, tout-puissant, saint, parfait ? La distance
qui sépare le Créateur tout-puissant de ses petites créatures
limitées, une distance légitime, n’'est jamais considérée comme
un probleme dans la Bible, qui dénonce la rupture causée par
notre prétention a vivre sans Dieu, notre orgueil, comme si
nous étions nous-mémes notre Dieu, notre créateur.

Le peuple cherche du coup ce qui pourrait combler ce fossé
des sacrifices de qualité supérieure (comme des jeunes veaux
brilés entierement pour Dieu), ou, si on se concentre sur la
quantité, des milliers de béliers, des dizaines de milliers de
torrents d’huile en offrande ? Ils envisagent méme le
sacrifice ultime, donner ce qui est le plus précieux pour un
parent : son enfant, sa propre chair. L’ironie, c’est que
cette proposition, en vogue a 1’époque de Michée sous
1’influence des religions étrangeres, est a 1’'opposé de ce que
Dieu veut, lui qui a formellement interdit a son peuple le
sacrifice humain.

Face a cette surenchere d’offrandes possibles, la réponse est
déconcertante : Dieu attend une vie simple, marquée par la
foi, la justice et la compassion, ce que le peuple est censé
savoir car ce sont les valeurs clefs de la Loi de Dieu. Cette



réponse est plus simple, plus réalisable que les milliers de
sacrifices ! Elle est aussi plus exigeante, car elle concerne
toute notre vie : pour plaire a Dieu, un acte isolé, méme
grandiose, ne suffit pas — c’'est 1’attitude du ceur, manifesté
dans les gestes et les paroles de chaque jour, qui a du poids
pour Dieu. Il s’agit de passer du faire a 1’étre, des actes
ponctuels a la vie entiere.

I1 est vrai que certains étaient hypocrites, faisant au culte
de grands salamalecs pour se dédouaner d’'une vie immorale ou
Dieu n’avait pas de place. Je crois pourtant que d'autres,
méme nous, peuvent tomber dans ce piege et réduire ce que Dieu
veut a certains actes, oubliant la vue d’ensemble, 1a
dynamique globale qui compte pour Dieu. Je pense par exemple a
cette question qui revient souvent sur l’offrande : faut-il
donner 10% de ses biens, la dime, en offrande ? C’est une
bonne intention, mais peu importe de donner 5% ou 20% si c’est
sincere, avec joie, si c’'est le fruit d’une conviction nourrie
par une relation riche avec Dieu qui nous motive pour
participer financierement a ses projets, a son cuvre.

Dans un autre domaine, un aumbnier d’étudiants rapporte un
nombre incalculable de conversations sur la sexualité, pour
savoir jusqu’ou on peut aller pour rester dans les clous et ne
pas consommer avant le mariage. La aussi, on part d’une bonne
intention, mais se focaliser sur une limite presque
géographique, risque de faire perdre de vue 1'ensemble, le
sens, de déconnecter la pratique des convictions sur le
couple, 1’intimité, 1la place et le sens de la sexualité, la
gestion de nos désirs, etc.

Dieu se préoccupe moins de quotas, de faits concrets et
limités, de quantité, que de la dynamique dans laquelle nous
sommes engagés avec lui.

2) La foi qui conduit a la justice & a la miséricorde

Pour plaire a Dieu, il faut vivre avec lui, c’est 1’'image de



la marche ; vivre avec simplicité, dit la version Parole de
Vie, ce qu'on traduit traditionnellement par humilité, mais
gqu’on pourrait traduire par sagesse et modestie, en opposition
a L'orgueil de 1’'insensé. C'est la vie de celui qui s'applique
a suivre le chemin de Dieu, a se laisser enseigner, conduire,
interpeler, pour garder le cap vers Dieu.

Cette marche avec Dieu fait la part belle a la justice et a la
miséricorde, deux éléments que Jésus a repris et qui donnent
de la consistance a 1’expression : aimer son prochain comme
Soi-méme.

La justice, c’'est, dans 1l’esprit de Michée, 1la justice
sociale, la justice au sein du peuple, qui vient prendre le
contrepied des exactions commises par les élites juives du
temps de Michée. C’est s’opposer a l'injustice sous toutes ses
formes : a) considérer 1le mensonge, la malhonnéteté, 1la
corruption comme des pratiques incompatibles avec la foi ; b)
rejeter la violence, sous forme d’égoisme méprisant, de
discriminations ou, physiquement, de violence domestique, vis-
a-vis du conjoint ou des enfants, parce que cette violence est
intolérable aux yeux de Dieu. C’est aussi s’engager pour la
justice, en cherchant comment favoriser le respect de la
dignité de chacun — je pense par exemple a un fléau de notre
société, notre consommation (loisirs, transports, vétements,
technologie, consommation quotidienne) qui se fait sur le dos
d’esclaves a l'autre bout du monde et aux initiatives qui
visent a réduire les injustices entre les gens mais aussi
entre les peuples.

Le mot bonté, dans ce texte, se traduit aussi compassion,
miséricorde, amour.. C'est 1la recherche active du bien de
l’autre, avec deux nuances. La premiere, c’est 1'amour, c’est-
a-dire une démarche qui ne nous est pas extérieure mais qui
commence dans notre ceur, dans notre regard sur l’autre, dans
le lien qui nous unit a 1’autre. Deuxieme nuance, cette
compassion vise tout le monde, mais en particulier les plus
petits, les plus faibles, ceux qui n’ont pas d'autre ressource



que de faire appel a notre compassion, a notre générosité,
sans rien promettre en retour.

La compassion, cet amour généreux et actif, tout comme la
justice, sont d’abord des qualités divines dans la Bible, des
qualités que nous sommes appelés a découvrir dans notre marche
avec Dieu, et a nous approprier, a vivre de l’'intérieur
Michée nous exhorte a aimer vivre avec bonté, a vivre avec
justice. Encore une fois, on est moins sur le plan d’'euvres
qu’on peut quantifier que sur le plan de l1’étre, visible a
Dieu seul, une disposition intérieure qui débouche sur un
comportement global.

3) L’impact sur notre entourage

La vie avec Dieu transforme nos motivations, nos valeurs, et
du coup, change nos actes et notre comportement. Vous avez
peut-étre remarqué, cela étant, que la justice et 1la
compassion sont deux valeurs qui concernent les autres. La foi
n'est pas une affaire entre Dieu et nous : lorsque nous nous
ouvrons a Dieu, a sa volonté, a ses valeurs, a ses projets, il
nous ouvre sur les autres, il nous invite a inclure notre
prochain dans notre relation avec lui. L’amour du prochain est
indissociable de l'amour de Dieu — il ne s’y substitue pas,
mais il en est inséparable. Notre relation avec Dieu a un
impact sur notre relation avec les autres, et d’abord nos
proches, évidemment, notre famille, notre église, nos
collegues, nos voisins etc.

Cela est vrai a la fois sur un plan individuel que
communautaire : notre vie d’église, notre facon de vivre la
foi ensemble implique forcément les relations que nous avons
les uns avec les autres et avec ceux qui nous entourent

visiteurs, voisins.. Comment 1la justice et la miséricorde
s'inscrivent-elles concretement dans notre vie d'église ? Il y
a déja des initiatives de solidarité concrete, mais est-ce
qu’on peut aller plus loin ? Comment intégrer, peut-étre de
maniere plus systématique, cet amour de la justice et de la



compassion dans nos projets d’église, dans notre vision ? Je
pense que c'est essentiel de s'y pencher sérieusement et
régulierement, vu 1'importance de la justice et de 1a
compassion aux yeux de Dieu.

J'aimerais faire deux remarques a ce sujet.

Premierement, la justice et la compassion effraient parce que
c'est trop général, et il ne faudrait pas se laisser
impressionner au point de vouloir tout faire ou de craindre de
faire quoi que ce soit sous peine de ne pas en faire assez.
Dieu est patient, et il se réjouit de notre dynamique, de
premiers pas suivis de deuxiemes, troisiemes, dixiemes,
centiémes pas. Il y a mille manieres de commencer, tant seul
qu’en communauté, en donnant de son temps, de ses prieres, de
son argent, en soutenant des projets a échelle mondiale, les
parrainages du SEL par exemple, ou sur un plan local, dans
notre communauté, dans notre quartier. Commencer, s’'engager
sur ce chemin concret de justice et de compassion.

Deuxiemement, 1’'écoute et 1'humilité sont essentielles.
D’'abord avec Dieu, dans la priere pour discerner comment
s’'engager, avec le désir de se laisser conduire par Dieu sur
son chemin. Ensuite avec les autres : il ne s’agit pas d’'agir
pour nous sentir mieux, mais pour que l'autre aille mieux — et
cela emmene parfois vers des choses qu’on n'aurait pas
envisagé soi-méme. Etre attentif aux besoins réels. Quelques
exemples, qu’il ne faut pas reproduire mais qui peuvent nous
faire réfléchir. Devant le nombre de parents isolés, certaines
églises ont mis en place des garderies, des aides aux devoirs.
Pour faciliter l’'intégration de personnes étrangeres, certains
proposent des cours de francais. Dans certains quartiers un
peu sinistrés, des journées de nettoyage sont mises en place.

Bien sGr, il ne faut pas tomber dans 1’activisme, ou dans
1’'hypocrisie, mais il ne faudrait pas se dédouaner non plus en
prenant a la légere la justice et 1la compassion, qualités de
Dieu, qualités qu’il nous appelle a vivre concretement, avec



lul.
Conclusion

J'aimerais revenir a ce qu’'on apporte a Dieu. L’écart demeure
entre Dieu et nous, méme si on essaie de vivre avec justice et
compassion, aucun de nos actes ne nous rend digne de Dieu.

C'est pourquoi Dieu n’a pas demandé nos cuvres, nos mérites,
nos offrandes, pour nous accueillir chez 1lui, mais il a fait
lui-méme le sacrifice ultime : son fils, son propre fils,
innocent et parfait, s’est donné a notre place, pour combler
ce fossé de culpabilité. Jésus-Christ, en mourant pour nous,
manifeste la justice de Dieu : le mal ne reste pas impuni mais
il a été expié a la croix. Par ce sacrifice, Jésus-Christ
manifeste aussi la compassion, 1’amour généreux et débordant,
de Dieu pour nous, qui ne méritions rien : il a tout enduré
pour notre intérét.

En Christ, nous sommes pardonnés, aimés, accueillis,
justifiés, délivrés, et nous découvrons la vie véritable, la
vie avec Dieu. Le Christ est a la fois notre libérateur et
notre modele, le portail d’entrée et le chemin, pour une vie
de justice et de compassion a 1'image de Dieu.

Priere: 0 Dieu, tu nous as créés a ton image et tu nous as
rachetés par ton fils jésus. Porte ton regard plein d’amour
sur 1'humanité entiere : arrache l’arrogance et la haine qui
infectent notre ceur, détruis les murs qui nous divisent,
unis-nous par des liens d’amour. Donne-nous des yeux pour voir
ceux qui souffrent, un ceur qui bat pour ceux qui sont dans la
peine, des pieds et des mains pour agir en ton nom. aide ton
église a ne pas s'installer dans la passivité, a ne pas
juger : permets-nous de devenir une part de la solution et non
pas du probleme.

Montre-nous des premiers pas concrets pour bénir notre
entourage en montrant ta compassion, ta miséricorde, ta
justice. Apprends-nous a aimer comme Jésus.



Dans nos luttes et notre confusion, remplis-nous de ton Esprit
pour que nous entrions pleinement sur ton chemin, peut-étre la
ou nous avons peur d’aller. et que ton cuvre se réalise en
nous et a travers nous pour accomplir tes projets sur la
terre, afin qu’au temps que tu as fixé, toutes les nations et
tous les peuples te servent en harmonie, autour de ton trone
glorieux, pour ta gloire, par Jésus-Christ notre libérateur et
notre modele. amen

Une détermination a
évangéliser

https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-d-termination-vang-1lis
er

Lecture biblique : Matthieu 28.16-20

Ce sont les dernieres paroles de Jésus a ses disciples dans
L’Evangile selon Matthieu. Non pas ses derniéres paroles avant
sa mort, puisqu’il est ressuscité ! Mais ses dernieres paroles
avant son ascension, avant de retourner aupres de son Pere.
Elles sont donc d'une importance particuliere.

Tout est fait pour le souligner. Jésus a fixé un rendez-vous a
ses disciples, sur une montagne, pour les leur transmettre. Et
il commence avec une affirmation solennelle qui donne le ton

« J'ai recu tout pouvoir au ciel et sur la terre. »

Et puis viennent les exhortations : allez chez tous les
peuples, baptisez-les, apprenez-leur a obéir a mes
commandements.. La tache est si grande, elle ne peut pas
concerner les seuls apdtres réunis alors sur cette montagne !
Elle concerne toute 1'Eglise, 1l’ensemble des disciples de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/20/une-determination-a-evangeliser/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/09/20/une-determination-a-evangeliser/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-d-termination-vang-liser
https://soundcloud.com/eel-toulouse/une-d-termination-vang-liser

Jésus-Christ d’'hier, aujourd’hui et demain.

Ces paroles résument en quelques mots la mission de 1’Eglise.
Le mandat que Jésus-Christ lui a confié. Un mandat qui, par sa
formulation, fait écho a un autre mandat, celui que le
Créateur avait donné a toute 1’humanité en Genese 1.28

« Ayez des enfants, devenez nombreux. Remplissez la terre et
dominez-la. Commandez aux poissons dans la mer, aux oiseaux
dans le ciel et a tous les animaux qui se déplacent sur la
terre. »

L’humanité devait se multiplier et remplir la terre pour la
dominer, c’est-a-dire y jouer son rbéle de gestionnaire confié
par Dieu. Ce mandat demeure, bien-s(ir. Mais pour les disciples
du Christ, un nouveau mandat vient s’ajouter, celui de remplir
la terre.. pour y faire des disciples du Christ.

Un mandat impératif

Premier élément a relever : c’est un commandement, pas une
option. Jésus dit : « Allez ! » Il ne dit pas : « Ceux qui ont
envie de le faire, allez-y ! », ou « ceux d’entre vous qui se
sentent appelés a le faire, allez ! ». L’'impératif est pour
tous ! C’est le mandat de 1’Eglise, et 1’Eglise, c’est vous et
moi.

I1 est intéressant de remarquer que jusqu’ici, lorsque Jésus
annoncait la bonne nouvelle du Royaume de Dieu, il disait en
général a ceux qui 1’'écoutaient : « Viens et suis-moi ! ».
Mais maintenant, a ceux qui l'ont suivi il dit : « Allez ! ».
Suivre le Christ, ce n’est pas rester entre nous, c’est aller
chez tous les peuples.

Aller chez tous les peuples, c’'est rejoindre 1’autre 1la ou il
se trouve. Le connaitre, l'aimer, chercher a le comprendre.

On est bien au-dela d’'une présentation froide et objective de
L’Evangile. Il ne suffit pas de glisser un traité dans la



boite aux lettres ou de donner un calendrier biblique pour
répondre a 1’appel de Jésus. L’'objectif, c’'est qu’ils
deviennent des disciples. Il faut les enseigner a garder les
commandements de Jésus. Bref, tout cela demande du temps, un
investissement personnel, dans une vraie relation.

Alors certes, tout le monde n’est pas évangéliste au sens d’un
ministere spécialisé. Mais tous nous sommes appelés a étre
témoins de 1’Evangile, en paroles et en actes. Le mandat que
Jésus confie a ses disciples, c’est a chacun de nous qu’'il le
confie aussi ! Quelle place réservons-nous a cet impératif
dans notre vie de tous les jours ?

Un mandat universel

Jésus dit : « Allez chez tous les peuples.. » La dimension
universelle de ce mandat souligne le fait que tout le monde a
besoin de recevoir 1’Evangile. Notre voisin comme celui qui
vit dans un peuple jamais atteint par 1’Evangile.

Une telle affirmation peut paraitre agressive, intolérante. La
perspective d’aller chez tous les peuples pour faire des
disciples peut s’apparenter a une stratégie de conquéte qui
peut faire peur.

Mais, il faut le souligner, il n'y a aucune contrainte. Un
disciple, c’est celui qui décide de suivre son maitre. On ne
peut pas faire des disciples de Jésus-Christ sous 1la
contrainte. Des adeptes d’une religion peut-étre, mais pas des
disciples de Jésus-Christ.

Or 1'Evangile, ce n'’est pas une religion. C’est une bonne
nouvelle pour tous les hommes, celle de 1’amour de Dieu
manifesté pour tous les hommes, celle du pardon de Dieu offert
grace a la mort et la résurrection de Jésus-Christ.

Tous ceux qui ne connaissent pas cette bonne nouvelle se
perdent. En avons-nous la conviction ? Sommes-nous bien sirs
que chacun, quel qu’il soit, a besoin de 1’Evangile ? Je crois



que souvent on vit comme si ce n’était pas le cas. On est
content d’étre chrétien, 1’Evangile est important dans notre
vie, on est peut-étre décu voire triste que nos proches
n'aient pas la foi.. Mais avons-nous vraiment le méme regard
que Jésus, ému de compassion en regardant la foule

Jésus voit les foules et son ceur est plein de pitié. En
effet, les gens sont fatigués et découragés, comme des moutons
qui n’'ont pas de berger. Alors Jésus dit a ses disciples

« Il y a une grande récolte a faire, mais les ouvriers ne sont
pas assez nombreux. » (Mt 9.36-37)

Un mandat assorti d’une promesse

On pourrait se dire que la tache est immense et 1la
responsabilité écrasante. Mais il ne faut pas oublier que ces
paroles de Jésus se terminent par une promesse : « Et moi, je
suis avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du monde. ».

Alors oui, la tache est immense et la responsabilité
écrasante. Mais Jésus-Christ est 1la, avec nous. Apreés avoir
dit au cours de son ministére : « Viens et suis moi. », Jésus
nous dit maintenant : « Allez.. et je vous suivrai ! »

« Allez.. pour que les gens deviennent mes disciples. » Voila
l'objectif : faire des disciples du Christ. Pas des disciples
de nous-mémes, ou de notre Eglise, ou de notre religion. Il
s'agit de présenter le Christ pour permettre a ceux qui ne le
connaissent pas de le rencontrer.

Et c’est la que la présence du Christ est essentielle. C’est
lui qui agit, c'est lui qui appelle, c’'est lui qui convainc.
C'est lui le maitre.

Dans notre témoignage, il s’agit de présenter le Christ qui
est vivant en nous par son Esprit. C’est pour cela que notre
témoignage ne passe pas seulement par des mots mais aussi par
notre facon de vivre. Laisser le Christ transparaitre dans
notre vie, c'est le début du témoignage.



Souvenons-nous en : annoncer l’Evangile, c'est présenter
Jésus-Christ. Ce n'est pas enseigner une doctrine, une morale
ou une religion.

Conclusion

Le troisieme indice de vitalité qui nous est proposé est la
détermination a évangéliser. Et ici, le mot détermination est
important. Il est de notre ressort, en tant que disciple du
Christ et en tant qu’Eglise, de placer 1’évangélisation,
1’annonce de la bonne nouvelle du salut en Jésus-Christ, comme
une priorité de notre vie.

C'est bien le mandat que Jésus a donné a ses disciples. Et ca
ne nous est pas forcément naturel.. Il faut aller, se lancer,
prendre le risque du rejet ou du mépris. Mais c’est bien notre
tache. Car comme le dit bien 1’apotre Paul

Comment invoquer le Seigneur si on ne croit pas en lui ? Et
comment croire au Seigneur si on n’a pas entendu parler de
lui ? Et comment entendre parler de lul si personne ne
1l’annonce ? (Romains 10.14)



