Un éplsode banal et
prophétique a la fois

https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-pisode-banal-et-proph-t
igue

Lecture biblique : Luc 2.40-52

Les évangiles canoniques sont peu bavards sur 1’enfance de
Jésus. Pourtant, on pourrait 1égitimement se poser des
questions : Comment était Jésus enfant ? Quelle conscience
avait-il de sa personne et sa mission ? Accomplissait-il des
miracles ?

En réalité, si on excepte la visite des mages qu’on peut
difficilement dater et les premiers jours de sa vie, cet
épisode est le seul qui évoque un moment de la vie de Jésus
entre sa naissance et le début de son ministere public. Il est
le seul qui leve le voile sur 30 ans de présence incognito du
Fils de Dieu sur la terre !

Un épisode banal

Si les évangiles canoniques sont presque muets sur 1’enfance
de Jésus, les évangiles apocryphes, par contre, contiennent de
nombreux récits parfois extravagants. On voit Jésus accomplir
des miracles en enfant capricieux : par exemple il pétrit des
moineaux a partir de terre glaise un jour de sabbat et leur
donne vie d’un claquement de mains, ou alors, irrité par un
enfant qui le bouscule, il le terrasse d’une seule parole.
Ailleurs il apparait comme un surdoué qui remet en place son
maitre d’école.

Tout cela contraste avec 1'extréme sobriété des évangiles
bibliques. Car au premier abord, méme s’'il y a bien quelques
aspects étonnants, le seul récit de 1'enfance dans les
évangiles canoniques est banal. Il apparait méme dans le texte
comme une parenthese : les versets 40 et 52, qui encadrent


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/12/27/un-episode-banal-et-prophetique-a-la-fois/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/12/27/un-episode-banal-et-prophetique-a-la-fois/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-pisode-banal-et-proph-tique
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-pisode-banal-et-proph-tique

notre récit, disent a peu pres la méme chose. C’est donc
l'histoire d’un enfant perdu dans une foule et finalement
retrouvé par ses parents. On pourrait presque entendre : « Le
petit Jésus a perdu ses parents et les attend a 1la
réception ».

Les pelerinages a Jérusalem pour les différentes fétes
suscitaient de grands mouvements de foules. On s’y rendait en
famille, au sens large, et on se déplacait en grands groupes.
Ce qui explique que Marie et Joseph n'aient pas réalisé tout
de suite que Jésus n’était plus avec eux. Ils pensaient sans
doute qu’'il était avec les autres enfants. Quand ils réalisent
qgu’il n’est plus dans le groupe, l’angoisse les saisit. Ils
font demi-tour et vont le chercher a Jérusalem. Et ils
finissent par le retrouver au temple.

Puis tout redevient comme avant : « Jésus grandit, sa sagesse
se développe et il se rend agréable a Dieu et aux hommes. »

Nous voyons ici un incident banal au milieu d’une enfance tout
ce qu'il y a de plus normale, comme pour n’importe quel
enfant. Mais cette banalité est importante car elle témoigne
de la réalité de l’incarnation. Pour que le Fils de Dieu
devienne homme, il fallait qu’il nous rejoigne aussi dans
notre banalité, notre quotidien. Ca n’aurait pas été le cas
s'il s’était incarné en surhomme, comme nous le présente un
peu les évangiles apocryphes. Jésus n’est pas un super-héros,
il est notre frere en humanité.

Un récit prophétique

Ceci dit, derriere la banalité se cache autre chose, notamment
dans la facon dont Luc raconte cet épisode. Une phrase en fin
de récit nous met la puce a 1'oreille : « Sa mere garde toutes
ces choses dans son ceur. » Et si on mene 1l’enquéte, on se
rend compte qu’il y a quelques indices cachés indiquant que ce
texte va au-dela de 1’épisode banal.

Tout d’abord, les événements se passent alors que Jésus a 12



ans. Etait-ce la premiére fois qu’il accompagnait ses parents
a Jérusalem pour la Paque ou le faisait-il chaque année, on ne
sait pas. Mais il se trouve que ce nombre 12 a une portée
symbolique dans la Bible, désignant le peuple de Dieu (les 12
tribus, les 12 apoétres..).

Autre élément intéressant lorsqu’on connait la suite de
l'histoire : Jésus est retrouvé par ses parents le troisieme
jour. Autrement dit, pendant 3 jours Jésus était perdu, comme
mort pour ses parents. Et le troisieme jours ils le découvrent
vivant ! Et en plus ca se passe pendant la féte de la Paque !
Est-ce vraiment une coincidence ?

Ensuite, il y a le fait que Jésus discute avec les maitres de
la Loi. I1 les écoute et pose des questions. Et il fait preuve
d’une sagesse qui étonne ceux qui l’entendent. Plus tard, ce
seront eux, les chefs religieux, qui poseront des questions a
Jésus, la plupart du temps pour le piéger. Et les foules
seront toujours étonnées par sa sagesse.. C'est comme si
L'affrontement futur de Jésus avec les chefs religieux se
préparait déja, ici, dans le temple, lorsque Jésus a 12 ans.

Enfin, il y a la réponse de Jésus a 1l'inquiétude de ses
parents : « Vous m'avez cherché, pourquoi ? Vous ne savez donc
pas que je dois étre dans la maison de mon Pere ? ». Et 1a,
ces paroles sont vraiment étonnantes. Elles traduisent déja un
lien particulier de Jésus avec ses parents, préfigurant ce
qgu’il dira plus tard et qui sera mal percu par sa famille

20Alors on annonce a Jésus : « Ta mere et tes fréres sont 1la,
dehors, ils veulent te voir. » 21Mais Jésus dit a tout le
monde : « Ma mere et mes freres, ce sont les gens qui écoutent
la parole de Dieu et qui lui obéissent. » (Luc 8.20-21)

Il y a dans ce dialogue de Jésus enfant avec ses parents
quelque chose du décalage et de 1’incompréhension a laquelle
Jésus devra faire face dans son ministere, de la part des
siens.



Je ne crois pas que tous ces indices soient des coincidences.
La facon dont Luc raconte cet épisode banal de 1’enfance de
Jésus annonce ce que sera le ministere de Jésus un peu moins

de vingt ans plus tard. Petit a petit, Dieu préparait Jésus a
1l’accomplissement de sa mission.

Dieu prend le temps de la préparation de son plan. Toute
l'histoire biblique en témoigne, déployant sur plusieurs
siecles l’'action de Dieu jusqu’'a l'accomplissement de la mort
et la résurrection de Jésus-Christ. Dieu prend le temps..

Et c’est vrai aussi dans notre vie oU nous aimerions souvent
que les choses avancent plus vite, que tout soit réglé d’un
claquement de doigt ou d'une simple priere. Il y a des
accomplissements qui demandent une attente et une préparation.
Et Dieu sait prendre ce temps.. pour nous c’est souvent plus
difficile !

Conclusion

Au seuil d’une nouvelle année, cet épisode au premier abord
banal nous invite a voir la présence de Dieu dans notre
quotidien. La plupart des jours de 2016 seront sans doute
banals pour chacun d’entre nous. Ca ne signifie pas que le
Seigneur n'y sera pas présent et qu’il ne sera pas en train
d’accomplir, ou de préparer 1l'accomplissement de ses
promesses |

Gardons cette assurance dans notre cecur. Nous en aurons sans
doute bien besoin.



Heureux ceux quli croient..

http://soundcloud.com/eel-toulouse/heureux-ceux-qui-croient

Lecture biblique: Evangile de Luc, chapitre 1, versets 39-56

Marie chante pour Dieu dans un contexte particulier. Quelqgues
jours auparavant, un ange lui est apparu et lui a annoncé
gu’'elle serait enceinte, et enceinte du Fils de Dieu.
Toutefois, Marie est hésitante : certes, elle est fiancée,
mais elle n’a jamais eu de relations conjugales car elle
attend d’'étre mariée. En réponse, l’ange lui dit que sa
virginité n’est pas un obstacle a 1l'action de Dieu — et il en
veut pour preuve que la cousine de Marie, Elisabeth, plus
agée, stérile, est tombée enceinte alors qu’elle ne pouvait
plus avoir d’enfant. Elisabeth a déja expérimenté 1'action
miraculeuse de Dieu dans sa vie, et se prépare a donner
naissance a Jean, appelé a étre prophéete de Dieu pour préparer
le peuple a l’'arrivée du Messie, du Fils de Dieu, du Sauveur,
Jésus, que Marie enfantera.

Lecture

Cette scene est extrémement touchante : elle réunit devant nos
yeux la mere du futur prophete Jean, le Baptiseur, et la mere
du futur Sauveur. Deux femmes qui ne devraient pas étre
enceintes, 1l’une a cause de son age et de sa stérilité,
l’autre a cause de sa virginité. Dans un cas, Dieu a exaucé
les prieres, dans l’'autre, Dieu a pris 1l’'initiative : deux
miracles se rejoignent, faisant flamboyer la grace et la
puissance de Dieu. Mais si les deux cousines se réjouissent,
si elles sont transportées d’'allégresse, c’est, au-dela des
miracles, a cause de cette nouvelle ere qui commence : le
sauveur annoncé depuis des siecles est 1la, minuscule
commencement d’homme, dans le ventre encore plat de Marie. Il
est la, le regne de Dieu s’est approché !

Marie, portant et nourrissant le Fils de Dieu fait homme,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/12/20/heureux-ceux-qui-croient/
http://soundcloud.com/eel-toulouse/heureux-ceux-qui-croient

donnant sa chair, son ADN, au sauveur du monde, Marie porte
une bénédiction wunique, particuliere, et Elisabeth 1le
reconnait avec joie ! Mais cette bénédiction, unique,
s’accompagne d’'une autre parole, de la premiere béatitude de
1’évangile de Luc : « Heureuse celle qui a cru, car elle verra
l'accomplissement des promesses de Dieu. » Heureuse celle qui
a eu confiance en Dieu ! Autant le statut de Marie comme mere
du Christ est unique, autant la bénédiction de ceux qui
croient s’ouvre a tous ceux qui osent faire confiance a Dieu,
hier, aujourd’hui, et demain. J’aimerais voir avecC vous
comment cette visite de Marie a sa cousine Elisabeth nous
encourage dans notre foi en Dieu, qui ouvre au bonheur
véritable.

1) Discerner

L'exemple de ces deux croyantes, dans ce texte, nous invite a
une premiere démarche : discerner l’'action de Dieu dans notre
vie. Discerner, reconnaltre, percevoir, comprendre,
Ll'empreinte de Dieu dans notre vie, les signes de son action,
les traces de son passage.

Pourquoi Marie va-t-elle voir sa cousine ? Presque dans la
foulée de 1’annonce de l'ange ? L'ange avait terminé son
annonce a Marie en évoquant le miracle de 1la grossesse
d’Elisabeth, qui fonctionne pour Marie comme un signe que Dieu
est fiable, comme une preuve que Dieu accomplit son ceuvre
quels que soient les obstacles : c’est le Dieu puissant,
créateur, le Dieu des miracles.

Alors Marie va voir Elisabeth, elle veut voir les signes de
l’action et de la puissance de Dieu. Ainsi, elle sait que Dieu
accomplira ce qu’il lui a promis : 1'enfant naitra, et sera le
sauveur.

De son c6té, Elisabeth cherche elle aussi a comprendre le sens
de ce qu’'elle vit. Quand Marie salue Elisabeth, celle-ci sent
L’enfant qu’elle porte donner un coup. Celles qui ont vécu des



grossesses le savent : les enfants bougent dans le ventre, et
ce mouvement pourrait étre une coincidence. Pourtant,
Elisabeth, remplie de 1'Esprit de Dieu, interprete ce
mouvement et comprend que loin d’étre un hasard, c’'est le
futur prophete qui tressaille devant le futur Sauveur.

L’une par des moyens ordinaires, l’autre par le Saint Esprit,
Marie et Elisabeth cherchent a lire entre les lignes, elles
décryptent 1’ordinaire et y trouvent 1’amour et la puissance
d'un Dieu qui agit aujourd’hui. C’est aussi le mouvement du
chant de Marie : elle relie son expérience personnelle a
1l'histoire de son peuple, elle comprend que c’est le méme Dieu
qui euvre, que c’'est le méme projet de salut qui se réalise,
depuis Abraham jusqu’a elle.

Le croyant ouvre grand les yeux pour ne rien rater de l’action
de Dieu. Il scrute les signes, les traces, les empreintes, et
reconnait dans les grands comme dans les petits événements,
l’intervention de Dieu. C’'est celui qui voit dans sa guérison
l'action bienfaisante de Dieu, c’'est celle qui trouve un
travail et y voit la générosité de Dieu, c’est aussi celui qui
souffre et traverse 1'épreuve, mais qui, au travers des
ténebres, percoit malgré tout la présence et les promesses de
Dieu.

Marie et Elisabeth nous invitent a porter un regard autre sur
la vie, en exercant notre intelligence, pour éviter la
superstition qui attribuerait a Dieu tout et n’'importe quoi,
et en s’ouvrant a 1l’inspiration de 1’Esprit, pour éviter le
désabusement qui cantonne 1l’'action de Dieu ailleurs : dans le
passé, le futur, ou le symbole.

Apprendre a discerner l’'ecuvre et la présence de Dieu dans
notre vie, c’est ce que font les grands croyants de la Bible,
et c’est peut-étre un des premiers pas de notre vie de foi.

2) S’émerveiller

Pour le petit enfant non encore né, Elisabeth, et Marie,



reconnaitre 1’action de Dieu conduit a 1’allégresse, a
1'étonnement, a 1’'émerveillement.

C'est 1’'émerveillement qui conduit Elisabeth a délaisser tout
protocole : elle, la plus agée, femme de prétre, descendante
du grand Aaron, s’incline devant la jeune Marie, de condition
plus humble, la petite Marie, qu’elle a peut-étre vu naitre ou
portée dans ses bras ; elle s’incline devant le Sauveur et
celle qui le porte.

De méme, Marie, remplie de gratitude, laisse de co6té les
aspects délicats de sa situation : devant une fille enceinte
avant le mariage, que vont dire la famille et 1l’entourage ?
Que va dire Joseph, quand il verra le ventre de sa fiancée
s’arrondir, sachant qu’il n’'y est pour rien ? Marie risque le
déshonneur, le mépris, la condamnation, et pourtant rien ne
1’empéche de se réjouir de ce que Dieu a fait, de cette preuve
de l’amour et de la puissance de Dieu.

De quoli se nourrit cette joie ? D’abord de Dieu, de ses
qualités, de son action, de ses projets. Dieu est un Dieu
merveilleux : il est celui qui accomplit ses promesses, celui
qui sauve, celui qui établit la justice et défend les petits,
les opprimés, les humbles. Les puissants au ceur plein
d’'orgueil qui se parent de mille honneurs et se prennent pour
des dieux, le Seigneur les remet a leur place, sans s’arréter
aux apparences, aux mensonges, ou aux faux-semblants. Dieu est
fiable, puissant, et juste ; il fait grace avec équité.

En plus de cette sagesse et de cette force dignes du Créateur,
Dieu a la générosité d’'inviter les humains a participer a ses
projets. Dans sa bonté, il implique Marie, Elisabeth, Jean, et
tant d’autres, les invitant a partager la joie de voir avancer
la justice et la paix, l’amour et la vérité. Dieu pourrait
tout faire seul, mais il nous associe a son euvre, non comme
des esclaves, mais comme des partenaires dans un projet
enthousiasmant qui au passage nous comble de joie et de
bénédictions.



Contempler 1la grandeur du majestueux Créateur, s’étonner
d’étre invité a cuvrer avec lui, s’'émerveiller des dons qu'il
nous offre tout du long, fait naitre la joie, l’admiration, la
gratitude.. Un défaut de notre société occidentale, c’est peut-
étre la conviction étrange que tant de choses nous sont dues.
Ce narcissisme orgueilleux et capricieux bien souvent nous
conduit a l’'ingratitude, a la frustration, a 1’amertume, a
nous comparer aux autres pour revendiquer nos droits a tout
avoir, a tout étre. La logique biblique nous rappelle que nous
sommes poussiere, faibles et fragiles, humbles et petits
devant le Créateur, et que si droits il y a, c’est uniquement
parce que dans sa générosité, Dieu a voulu nous faire
L’honneur d’étre a son image, il nous a invités a une relation
personnelle avec lui.

La Bible nous appelle a reconnaitre comme dons les battements
de notre ceur, le pain sur notre table, 1’amitié ou le
travail, a comprendre que derriere la chose ou 1'événement,
c’'est Dieu qui agit pour nous parce qu’il nous aime. Discerner
derriere les bénédictions 1la main du Dieu qui aime et qui
bénit, son désir de tisser avec nous une relation intime,
profonde, solide, voila ce qui fait naitre la vraie joie.

3) Se décentrer

J'aimerais enfin revenir a 1’attitude de Marie, qui nous donne
un excellent exemple de foi. Elisabeth, sa parente, toute a sa
joie, inonde Marie de louange et de bénédictions. Que répond
Marie ? « Le Seigneur est grand ! » Elle ne s’attarde pas sur
L'honneur qu’elle a recu ou la foi qu’elle a montrée, mais
elle se tourne vers Dieu pour lui rendre toute la gloire, elle
se décentre d’elle-méme pour se centrer sur Dieu. Elle n'y est
pour rien : ce qu’elle a recu, c’est uniquement le fruit de 1la
grace et de l’'amour de Dieu, et c’'est 1lui qu’elle veut
célébrer, adorer, louer.

Ce décentrage, c'est 1la marque de l1’'humilité. Quand on
entrevoit la grandeur de Dieu et de ses euvres, comment avoir



de l'orgueil ? Comment s'’accaparer les honneurs ? Je sais que
l’humilité est une lutte, mais c’'est une composante
essentielle de la foi : reconnaitre que tout est grace, que
tout est don dans l’'cuvre de Dieu pour nous, s’en émerveiller,
s’en nourrir, et célébrer sans réserves la majesté de Dieu.
C’est une lutte car depuis Adam et Eve, nous cherchons a étre
comme des dieux, a la place de Dieu, mais 1’exemple de cette
priere de Marie, croyante comme nous, nous invite a rechercher
1'humilité, a nous entrainer a étre humbles, en choisissant
1'humilité, en multipliant les moments, en nous imprégnant
toujours plus de cette vertu, pour rendre a Dieu la gloire qui
lui est due et apprécier le privilege de son amour.

C'est 1'humilité qui permet de répondre convenablement a
l’invitation que Dieu nous fait, sachant que vivre pour Dieu
est une grace. C’est 1’'humilité qui nous pousse a obéir, a
faire confiance, a nous réjouir lorsque Dieu nous parle. C’est
L’humilité encore qui nous aide a faire place aux autres, car
Dieu invite largement, multipliant la joie et les bénédictions
a mesure qu'elles sont partagées.

Conclusion

Trois étapes : décrypter, s’émerveiller, se tourner vers Dieu.
Le discernement, la joie, 1’'’humilité, se nourrissent
mutuellement et sans cesse. Nous sommes appelés a repasser
sans cesse par ces étapes, a scruter toujours davantage
l’action de Dieu, en demandant sagesse et inspiration ; a nous
réjouir avec émerveillement et gratitude de ce que nous
découvrons de Dieu, car il est merveilleux ; et a nous tourner
sans cesse vers lui, a nous décentrer de nous pour entrer dans
ses projets universels de salut et de justice.

Alors apprenons encore davantage a comprendre, a célébrer, a
euvrer avec humilité, chacun dans notre vie, mais aussi dans
la communauté, ensemble, avec émulation, car c’'est la le vrai
bonheur de notre vie : marcher ensemble, dans la foi, avec le
Dieu qui crée, qui aime et qui sauve.



N\

Jean-Baptiste ; Pere
Fouettard de 1’Avent ?

https://soundcloud.com/eel-toulouse/jean-baptiste-p-re-fouetta
rd

Lecture biblique : Luc 3.1-18

Jean-Baptiste est un personnage incontournable de 1’Avent. Et
il est fascinant par sa personnalité et son ministeére. Mais
c’'est aussi un personnage dérangeant, un empécheur de tourner
en rond. A 1’approche de Noél, il ressemble moins au Pere Noél
qu’'au Pere Fouettard !

Comment un tel personnage serait-il accueilli aujourd’hui 7?
Surtout dans le contexte actuel.. Il serait sans doute arrété,
soupgonné de radicalisation ! Un homme dangereux au discours
inacceptable, tres loin du politiquement correct.

La question se pose : y a-t-il de la place pour un discours
dérangeant dans le temps de l1’Avent ?

La légitimité de Jean : sa place dans 1’histoire

Jean-Baptiste, personnage atypique et non consensuel, a
pourtant bien sa 1légitimité et Luc 1l’exprime de facon
minutieuse.

L’évangéliste, en bon historien, commence par ancrer le
ministere de Jean dans 1l’histoire. Il donne de nombreux
indices qui inscrivent le prophete dans son temps, a un moment
précis de l'histoire des hommes : 1le nom de 1’empereur et le
moment de son regne, le nom des différents gouverneurs de la
région, ceux des grands-prétres..


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/12/13/jean-baptiste-pere-fouettard-de-lavent/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/12/13/jean-baptiste-pere-fouettard-de-lavent/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/jean-baptiste-p-re-fouettard
https://soundcloud.com/eel-toulouse/jean-baptiste-p-re-fouettard

Mais en bon théologien, Luc replace aussi Jean-Baptiste dans
le déroulement de 1’'histoire du salut, en citant un texte du
prophete Esaie. Jean est celui qui accomplit la prophétie,
celui qui prépare la venue du Messie. Plus tard, Jésus lui-
méme confirmera cette interprétation témoignant en faveur de
Jean-Baptiste

Qu’est-ce que vous étes allés voir ? Un prophéte ? Qui, je
vous le dis, et méme plus qu’un prophéte ! En effet, Jean est
celui que les Livres Saints annoncent quand Dieu dit :

“Je vais envoyer mon messager devant toi.

Il préparera le chemin pour toi.”

(Luc 7.26-27)

Jésus ajoute méme :

Je vous le dis : il n’y a jamais eu un homme plus important
que Jean. Pourtant, celui qui est le plus petit dans le
Royaume de Dieu est plus important que lui.

(Luc 7.28)

Dans l’'histoire du salut, Jean était le dernier des prophetes
de 1’Ancienne Alliance, celui qui précédait immédiatement la
venue du Messie. C’est en cela aussi qu’il est appelé le plus
important par Jésus. Mais avec l’avenement du Royaume de Dieu,
avec la venue de Jésus, le plus petit dans ce Royaume est plus
important que lui.

Jean lui-méme en était conscient. I1 était pleinement au clair
sur les limites de sa mission. Alors que les gens se
demandaient si c’'était lui le Messie, il répondait

Moi, je vous baptise avec de l’eau, mais il vient, celui qui
est plus puissant que moi. Je ne suis pas digne de lui enlever
ses sandales. Lui, il vous baptisera avec le feu de l’'Esprit
Saint. (v.16)

Jean était 1la bonne personne a la bonne place. Conscient de sa
mission et de ses limites. C’est ce qui lui donne une force de



conviction sans pareil. Si la question se pose de facon aigué
pour des vocations particulieres, elle a sa pertinence pour
nous tous, « petits prophetes » du Christ que nous sommes, ses
témoins.

La conviction de se savoir a sa place est essentielle. Est-ce
votre cas ? Est-ce une question que vous vous posez, dans
votre engagement dans 1’'Eglise, dans votre vie publique,
professionnelle, familiale ?

La radicalité de Jean : son message sans équivoque

La force de conviction de Jean-Baptiste se traduit par un
message sans équivoque, un appel a la repentance adressé a
tous. Et les foules viennent a sa rencontre et veulent se
faire baptiser.

C’est la que Jean les accueille de facon un peu particuliere !
En guise de parole d’accueil : « espece de viperes ! » Il les
avertit ensuite que la colere de Dieu arrive et qu’'ils n'y
échapperont pas. A ceux qui croient pouvoir se targuer d'étre
descendants d’Abraham il leur répond que leur prétention est
nulle et non avenue : « vous voyez ces pierres, ici. Eh bien,
Dieu peut les changer pour en faire des enfants ! »

Voila une drole de préparation au baptéme.. Mais Jean-Baptiste
compte bien réveiller les conscience, quitte a déranger et
provoquer pour y arriver. En réalité, c’est le sens profond de
la repentance qui est en jeu.

La paraphrase de la version Parole de Vie est pertinente

« Faites-vous baptiser, pour montrer que vous voulez changer
votre vie, et Dieu pardonnera vos péchés. » Ce n'est pas le
baptéme qui importe, c’est la volonté de changer. Car c’est
cela la repentance, le changement radical.

Certes, on peut étre étonné par 1’insistance de Jean-Baptiste
sur le jugement, avec une vision assez terrifiante d’un Messie
qui vient comme un juge impitoyable. Ce que Jean n'avait peut-



étre pas encore pleinement compris, c'est qu’il y aura bien un
jugement.. mais que le Messie, Jésus, allait le prendre sur
lui-méme, a notre place !

Quoi qu’il en soit, ce a quoi Jean appelle, c’'est un vrai
changement de vie. C’est ce qui ressort des conseils qu'il
donne a différentes personnes qui s'adressent a lui.

Les foules lui demandent que faire. Jean leur répond : « Celui
qui a deux vétements doit en donner un a celui qui n’en a pas.
Celui qui a de la nourriture doit en donner a celui qui n’en a
pas. » Ce ne sont pas des recommandations religieuses mais
pratiques. Ce qui témoigne de notre changement de vie, c’est
notre vie, et rien d’autre ! Et ca commence dans les petites
choses du quotidien. Ici, le partage et la solidarité.

Et quand des employés des impO6ts demandent conseil a Jean, il
leur dit d’étre honnéte, tout simplement. Et dans le contexte
de 1'époque, c’était déja pas mal. De méme pour les militaires
auxquels Jean dit de ne pas profiter de leur position de force
pour s’enrichir.

En fait, je trouve tres intéressant de constater qu’un message
aussi radical, avec un appel aussi radical, est appelé a se
concrétiser tout simplement, dans la vie quotidienne, dans
L’amour du prochain, le respect de 1’autre, 1’intégrité.
Preuve qu’on peut étre radical sans étre fanatique.

Conclusion

Y a-t-il une place pour un message dérangeant, qui nous
bouscule, dans le temps de l’'Avent ?

L’Avent, c’'est 1l’attente de la venue du Christ. Le souvenir
qu’il est venu il y a 2000 ans a Bethléem, qu’'il vient
aujourd’hui encore a notre rencontre, dans la foi, et qu’il
reviendra pour établir son regne. C’est donc le temps de la
préparation a un accueil renouvelé du Christ dans notre vie.



Et peut-étre que ce temps d’attente ne doit pas forcément se
passer paisiblement. Peut-étre qu’il y a place aussi pour étre
dérangé, bousculé, interpellé. Sans doute doit-il y avoir une
place laissée a Jean-Baptiste, qui n’interpellait pas
seulement ses contemporains d’il y a 2000 ans mais qui nous
interpelle aujourd’hui : « Changez votre vie ! »

Car rappelons cette évidence, qui reste toujours vrai
aujourd’hui : ce qui témoigne de notre changement de vie,
c’'est notre vie, et rien d’'autre !

Une lumiere pour aujourd’hui

http://soundcloud.com/eel-toulouse/une-lumi-re-pour-aujourdhui
Lecture biblique: Esale 60.1-22

Pour situer la lecture, ch. 60, il faut savoir que le prophete

Esaie s’'adresse au peuple juif au 8° s. avant Jésus-Christ.
Dans la premiere partie de son livre, il a dévoilé les
dysfonctionnements du peuple, que Dieu condamne donc a l'exil,

la punition supréme pour une nation. Dans 1la 2° partie du
livre, Esaie offre cependant par avance un espoir a ce peuple
bientét puni : l'exil ne sera pas la fin, mais Dieu promet de
bénir a nouveau son peuple. Dans cette vision du ch.60, Esaie
nous transmet les promesses de retour, de restauration,
d’abondance que Dieu fait a son peuple. Evidemment il évoque
des réalités pour nous exotiques, mais je vous invite a vy
entendre les magnifiques promesses de Dieu.

Dieu utilise cette prophétie d’abord pour consoler son
peuple : certes, ils ont péché, certes, ils seront punis, mais


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/12/06/une-lumiere-pour-aujourdhui/
http://soundcloud.com/eel-toulouse/une-lumi-re-pour-aujourdhui

Dieu montrera encore sa compassion, sa bonté et son amour. La
vision est fabuleuse : les déportés reviennent, les petits
décharnés donnent naissance a des peuplades, les remparts
détruits sont reconstruits, les rues désertes grouillent de
foules venues rendre gloire a Dieu, le culte a Dieu reprend
avec les plus belles offrandes et les plus beaux matériaux, la
cité de Jérusalem, symbole du peuple, regorge de ressources
venant du nord, du sud, des 1iles.. C'’est une vraie
renaissance !

La promesse va méme au-dela, puisqu’a la fin, Esaie évoque un
monde sans violence, un monde juste, pacifique, un monde ou
tous sont en accord avec Dieu, sans péché donc, un monde ou
Dieu montre pleinement sa lumiere. « Je t’éclairerai de toute
ma clarté » (v.19)

Alors le peuple juif est effectivement revenu de son exil a

Babylone, au 6° s. av. Jésus-Christ, ce que nous racontent les
livres d’'Esdras et Néhémie. Il a vécu une certaine
restauration, en retrouvant méme quelque temps la souveraineté
politique. Mais cette période du retour d’exil est bien loin
d'accomplir toutes les merveilles que Dieu promet dans ce
texte. Il faut attendre la venue de Jésus-Christ, lumiere de
Dieu pour 1le monde, pour accomplir un peu plus cette
promesse : des peuples étrangers viennent s’ajouter au peuple
juif pour rendre un culte a Dieu. Reste alors la promesse d’un
monde nouveau, encore a venir, ou la lumiere qui a brillé
discretement a Noél brillera cette fois de tout son éclat — et
cette promesse nous parvient encore aujourd’hui.

1) Briller aujourd’hui de la lumiere de demain

Les paroles d’Esaie nous frappent parce qu’il décrit les
promesses de Dieu comme s’'il les voyait déja se réaliser : les
fils qui rentrent, les dromadaires, les portes ouvertes, les
troupeaux, les bateaux. Au-dela de 1la guérison du peuple,
Esaie entrevoit un monde juste, ou les oppresseurs demandent
pardon, ou la paix et la réconciliation regnent, ou chacun a



largement, ou tout fait honneur a Dieu. Ce monde-la n’est pas
une réverie évanescente, mais une réalité encore invisible.
Esaie comprend que tout est prét, comme une maquette
finalisée, que Dieu va bientdét construire a grande échelle.

Cette promesse est tellement sire qu’elle a déja un impact sur
nous : pour le dire autrement, la lumiere du monde a venir
brille si fort qu’elle éclaire déja ceux qui se tournent vers
Dieu. C’est ce que dit Esaie au v.1l : « debout, Jérusalem !
Brille avec éclat, car ta lumiére arrive. » Les promesses de
Dieu nous donnent une espérance qui illumine notre présent,
qui rayonne aujourd’hui. Les affligés sont consolés d'’'avance,
ceux qui sont courbés relevent la téte, les fatigués
renouvellent leur force pour persévérer avec Dieu. Cette
lumiere divine brille aujourd’hui comme un encouragement, et
ce, malgré la nuit qui couvre le monde, malgré le brouillard
qui enveloppe les peuples : elle perce les détresses, les
angoisses, les dysfonctionnements de la vie présente comme la
lumiére au bout du tunnel redonne courage pour continuer la
route.

Cette promesse du monde a venir non seulement nous encourage,
mais aussi nous exhorte, nous oriente, nous montre le chemin a
suivre. A quoi ressemble 1’éternité ? La Bible donne peu
d’éléments concrets, mais elle donne des valeurs : c’est un
monde sans violence, sans haine, sans destruction, un monde ou
1’on fait la paix, un monde régi par la justice et 1’'équité.
C’est un monde ou les portes sont ouvertes — d’autres visions,
plus tard, décriront un culte a Dieu animé par une foule
innombrable aux multiples couleurs, aux multiples cultures.

Cette révélation des valeurs éternelles de Dieu, qui
caractérisent le monde a venir, nous pousse a vivre des
aujourd’hui d'apres ces valeurs-la, d’entrer aujourd’hui dans
la logique de demain, d’'étre des avant-gardistes du Regne de
Dieu. Dés aujourd’hui, nous sommes appelés a mettre en
pratique ces valeurs éternelles : agir avec justice envers
autrui ; chercher la paix en toutes circonstances, mais la



réconciliation, le pardon ; ouvrir nos portes a l'étranger, au
petit, a l’autre. Je ne parle pas ici de politique, mais
L'Eglise et les chrétiens, tout en étant conscients des
réalités présentes, ont pour devoir d’annoncer le monde qui
vient, parfois en défiant la logique de notre société au nom
des valeurs éternelles de Dieu. La justice et 1la paix, ce
n'est pas pour demain ! La réconciliation commence
aujourd’hui, dans nos familles, dans nos communautés, comme
les germes du monde qui vient.

2) Recevoir pour donner : une lumiére a partager

Cette lumiere a venir nous éclaire, nous console et nous
oriente, mais elle a aussi vocation a étre partagée. La future
Jérusalem symbolise d’abord, pour Esaie, son peuple, juif,
mais, avec la venue du Christ et 1’offre du salut a toutes les
nations, la future Jérusalem, c’est le symbole de 1'Eglise. La
cité ou Dieu demeure, rayonne d’un éclat irrésistible. Elle ne
rayonne pas de sa propre beauté, mais c’'est la splendeur du
Créateur qui aime et qui sauve, c’'est sa beauté a lui qui rend
ce lieu aussi magnifique et irrésistible.

La lumiere de Dieu se recoit et se partage, elle nous est
donnée pour que nous la donnions a notre tour. Nous sommes
appelés a étre ces miroirs éclairés par la lumiere et a leur
tour porteurs de cette clarté. Dans ce processus, étonnant, la
lumiere partagée ne diminue pas, bien au contraire, elle
s’accroit ! Les bénédictions que Dieu promet : salut, amour,
paix, justice, ces bénédictions gagnent a étre partagées, plus
on en donne et plus il y en a. Nous sommes loin de la logique
de consommation pour soi, attachée a 1la quantité, a
l’accumulation maladive de biens dont le partage diminue le
bonheur qu’on en tire, qui pense que donner a l’autre, c'est
perdre de ce qu’on a. Dieu nous appelle a recevoir non pour
garder mais pour donner, a nous réjouir de ce qui augmente en
étant distribué : 1la paix, la joie, 1l'amour, la justice, 1la
vérité, le respect, l’'accueil, le pardon, la sainteté..



Dans cette démarche, nous avons le privilege d’avoir un modele
Dieu lui-méme. Dieu lui-méme, en la personne du Fils, pour
paraphraser 1'ap06tre Paul dans sa lettre aux Philippiens
(ch.2), le Fils de Dieu, égal de Dieu car Dieu lui-méme, n’a
pas cherché a garder pour lui, a tout prix, son égalité, son
intimité avec Dieu. Mais tout ce qu’il avait, il 1’a laissé.
Il s’est fait serviteur, il est devenu comme les hommes, il
est devenu un homme. Lui, Jésus, Dieu fait homme, s’'est fait
plus petit encore : il a obéi jusqu’a la mort sur une croix de
bandit. C’est pourquoi Dieu l’'a élevé au-dessus de tous.

De méme que le Christ a donné sa vie pour que d’autres, en une
foule immense, aient la vie, de méme que le Christ a fait
briller sa lumiere pour la propager sans en perdre une seule
étincelle, de 1la méme maniere nous sommes appelés, des
aujourd’hui, a entrer dans cette logique de grace inépuisable
ou le don suscite 1’abondance.

Conclusion

Dieu nous promet un avenir radieux, qui nous éclaire des
aujourd’hui, malgré la nuit et les nuages, qui nous donne
courage et espérance pour persévérer avec Dieu. Ce monde qui
vient, nous pouvons en témoigner des aujourd’hui, en
transformant nos gestes, nos paroles, nos actes quotidiens en
instants d’éternité, en étincelles de la lumiere de Dieu, que
Jésus fait briller en nos ceurs par son Esprit. Soyons des
témoins a l'avant-garde du monde qui vient, un monde ou tous
verront la paix et la grace inépuisables de Dieu.

Ecolo, a 1'i1mage de Dieu ?

https://soundcloud.com/eel-toulouse/ecolo-limage-de-dieu



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/11/22/ecolo-a-limage-de-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/ecolo-limage-de-dieu

Lecture bibligue : Genese 1.24-31

La création de 1’'homme et de la femme apparait comme le
couronnement de 1l’oeuvre de Dieu. Les humains y ont un statut
unique parmi les étres vivants : ils sont créés a 1’'image de
Dieu, appelés a dominer la création.

Pourtant, 1’homme est bien la créature la plus meurtriere de
ses semblables et la plus destructrice pour son environnement.
Mais ou est donc passée l’'image de Dieu ?

Certes, notre monde n’'est plus un monde idéal et parfait comme
il apparait a la fin du sixieme jour de création lorsque Dieu
voit son euvre et dit que c’est une tres bonne chose !. Le
jardin d’Eden, c’est fini ! C’est vrai.. Mais méme pollué par
le péché, le monde reste la création de Dieu. Méme déformée,
défigurée par le mal, 1’'image de Dieu demeure en tout étre
humain.

Ce texte a bien encore quelque chose a nous dire. Et si,
finalement, il nous invitait a étre écolo, a 1’image de Dieu ?
1. L'image de Dieu

Il vy a une insistance forte sur la création spécifique des
humains, homme et femme, a 1'image de Dieu

Dieu dit : « Faisons les étres humains a notre image, et
qu’ils nous ressemblent vraiment ! » (v.26)

« Alors Dieu crée les humains a son image,
et ils sont vraiment a 1’image de Dieu.
Il les crée homme et femme. » (v.27)

Méme si 1'expression garde sans doute une part de mystere, ses
implications sont multiples, au niveau philosophique,
théologique, anthropologique.. Ce qui est certain, c’est
qu’elle fait des humains des étres a part parmi toutes les
créatures. Aucune autre créature, pas méme les anges, n'est
décrite comme étant a 1’image de Dieu !



Et ce statut unique demeure apres 1l'apparition du péché. Apres
le déluge, lorsque Dieu fixe 1'interdit absolu de tuer un
humain, il le justifie par le fait qu’ils sont créés a 1’image
de Dieu

« Celui qui fait couler le sang d’un étre humain,
un autre humain fera couler son sang.
En effet, Dieu a créé les humains a son image. » (Genése 9.6)

Tout étre humain, quel qu’il soit, quoi qu’il ait fait..
demeure a 1'image de Dieu. Puissant ou faible, en bonne santé
ou infirme, bon ou mauvais, tout étre humain est a 1’'image de
Dieu. Méme si, dans certains cas, cette image est durement
altérée, voire méme défigurée au point d’en devenir
monstrueuse..

Dans notre texte, l’image de Dieu s’exprime en particulier
dans la mission spécifique que Dieu assigne a 1’'humanité et
qui se résume en deux expressions : remplir la terre et
dominer sur la création.

2. Remplir la terre

Cette mission, nous la partageons avec les autres animaux, qui
habitent avec nous cette terre. Il est important de souligner
que les humains sont d’abord 1iés aux autres créatures. Il n'y
a pas de jour spécifique pour leur création. Dieu les fait le
6e jour, qui est aussi le jour de la création des animaux
terrestres.

La formule de bénédiction que les humains recoivent et 1’ordre
de se multiplier et de remplir la terre, les oiseaux et les
poissons la recoivent aussi, au 5e jour, pour remplir les mers
et la terre.

La terre est notre maison commune avec toutes les autres
créatures. Nous sommes solidaires de toute la création.
Prendre soin de la terre et de toutes les créatures qui
Ll'habitent, c’'est aussi prendre soin de nous-mémes. Nous
faisons partie du méme écosysteme.



Il s’agit donc de remplir la terre pour 1l’habiter. Dans ce
monde originel, il n'y a pas de frontieres, pas de nations ou
de peuples. Ils apparaissent plus tard dans 1'histoire
biblique, avec, souvent, les guerres qui vont avec.. Et la
perspective ultime, dans 1’Apocalypse, est ua 1ln peuple
innombrable, issu de tous les peuples rassemblés en un seul.

Il s’agit de remplir la terre pour la partager.. Car Dieu
donne avec abondance : les arbres avec leurs fruits, les
plantes avec leurs graines, l’'herbe avec sa semence.. Il y a
abondance de ressources. Elles sont suffisantes pour tous.. si
on les partage. Et c’est vrai aujourd’hui encore !

3. Dominer sur la création

Contrairement a la précédente, cette mission est spécifique a
1’humanité. Le verbe dominer n’'est associé qu'aux humains dans
le récit de 1la création. D'autres créatures sont bénies,
d’'autres recoivent l’ordre de peupler la terre.. mais seuls les
humains doivent la dominer.

I1T faut bien comprendre le sens de ce verbe ici. Il est
utilisé dans la Bible pour désigner une relation de
subordination, entre un roi et ses sujets ou un administrateur
et ses employés par exemple. Il n’a pas de connotation
négative et il peut étre percu positivement ou négativement
selon les contextes.

Dans notre texte, la tache de dominer sur la création est
directement liée a 1’'idée d'image de Dieu. Dieu, le Créateur,
a confié aux humains la tache de le représenter sur terre, de
gérer la Terre de maniere responsable.

Le modele de domination, c’est Dieu. Ce Dieu souverain et bon,
patient, bienveillant, respectueux de 1la liberté de ses
créatures.

On trouve une formule équivalente a cette mission dans le
deuxieme récit de création, ou la terre est un jardin



« Le SEIGNEUR Dieu prend l’homme et il le place dans le jardin
d’Eden pour le cultiver et pour le garder. » (Genése 2.15)

Cultiver ET garder. Les deux verbes sont nécessaires pour
1’équilibre. Cultiver sans garder, c’est s’exposer au risque
de surexploiter, de maltraiter et, a terme, de détruire le
jardin. Garder sans cultiver, c’est sacraliser la terre,
confondre le retour a la nature avec le retour a Dieu.

La création n’est pas sacrée. Comme si on ne pouvait pas y
toucher. On est appelé a la cultiver. Mais parce qu’elle est
1l'oeuvre de Dieu, et parce que nous en faisons aussi nous-
mémes partie, nous devons aussi la garder, la préserver, en
prendre soin.

Et c’est ici, dans cette mission spécifique, que les humains
ont failli a leur responsabilité, notamment dans les dernieres
décennies. Avec la surexploitation des ressources naturelles,
le gaspillage, le pillage des pays du Sud, la pollution, 1la
maltraitance des animaux.. Autant de facons de dominer la
création sans respect, de facon égoiste et injuste.
Conclusion

Alors, devons-nous étre écolo ? En tout cas, les
préoccupations écologiques modernes peuvent entrer en écho
avec la pensée biblique de la création. Le combat pour 1la
préservation de la planete doit étre un combat que nous
soutenons en tant que chrétiens.

Il y a certes des enjeux internationaux sur lesquels nous
n'avons pas d’'emprise. Il convient alors de prier pour que les
bonnes décisions soient prises par les autorités de nos pays.
Mais on peut aussi s’interroger sur notre mode de vie,
notamment en Occident : notre consommation, notre gaspillage,
notre capacité ou non au partage..

Pour chacun de nous, c’est dans notre quotidien que nous
sommes appelés a agir en tant que créatures a 1’image de
Dieu !



