Continuer la route

https://soundcloud.com/eel-toulouse/sounds-from-dimanche-morni
ng

Lecture biblique : Lettre aux Hébreux 12.1-13

Méditons un extrait de la lettre aux Hébreux, ainsi appelée
car elle s’adresse a des chrétiens d’origine juive. Elle a été
écrite pour encourager ces chrétiens tentés de revenir a leur
pratique religieuse juive, soit par habitude, soit a cause de
la persécution notamment par les Juifs qui considéraient les
chrétiens comme des hérétiques. L’auteur veut encourager ces
chrétiens a tenir ferme dans la foi, a persévérer avec le
Christ, sur le chemin de salut qu’il a ouvert pour nous,
malgré les difficultés. Avant notre passage, il rappelle
l’'ceuvre unique et inégalable du Christ en notre faveur, ainsi
que le témoignage des anciens dans la foi que sont Abraham,
Isaac, Jacob, Moise, David etc.

Lettre aux chrétiens découragés.. lettre aux chrétiens qui sont
a terre, qui trébuchent, qui boitent, aux chrétiens
essoufflés, désespérés, incapables de faire un pas de plus.. Un
peu comme ces enfants qui butent sur un énieme caillou et
peinent a se relever. La lettre aux Hébreux veut encourager
les chrétiens tentés d’abandonner la foi face aux difficultés
et les inviter a se relever et a continuer la route avec Dieu.
Mais je crois qu’elle veut aussi encourager ceux qui marchent
a bonne allure, encore tout frais au début du chemin, ou moins
rapides mais installés dans un rythme de croisiere.

Pour nous encourager, ce texte donne deux images, que je vais
simplement reprendre : la vie chrétienne est une épreuve
sportive, et une éducation.

1) La vie chrétienne, une course tout-terrain

Dans la catégorie des épreuves sportives, la vie chrétienne


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/05/03/continuer-la-route/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sounds-from-dimanche-morning
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sounds-from-dimanche-morning

n’'est pas une balade le long du Canal du Midi.. C'est plutét un
cross tout-terrain avec de beaux et faciles passages en
clairiere ensoleillée, mais aussi des coOtes, des zones
boueuses, des troncs qui nous barrent la route..

Un courant est un peu a la mode aujourd’hui, en France
notamment, la théologie de la prospérité, ou théologie de
1l’'abondance. Ce courant affirme que la vie avec Dieu est une
balade sur le canal, parce que Dieu bénit le croyant, c’est-a-
dire qu’il lui donne en abondance tout ce qui peut le rendre

heureux : la santé — le chrétien n'est jamais malade ou
toujours guéri, la réussite — les portes s’ouvrent devant
l'enfant de Dieu ! il trouve du travail, il trouve 1'’ame
seur ! —, 1’argent bien s(r — le vrai croyant est riche. On

trouve cette facon de penser dans certaines églises, sur
internet dans des prédications, ou de facon édulcorée, dans
des petits slogans qui donnent 1l’impression que tout ira bien
si on est chrétien, dans des livres d’encouragement, dans
certains chants de louange. Tout ira bien si on est chrétien
le travail, la santé, le couple, la famille, la foi..

Comme tout ce qui est pernicieux, cette théologie a du vrai
elle s’appuie sur les promesses de 1'A.T. qui rappellent que
Dieu veut nous bénir completement, dans toute notre personne,
dans notre corps, notre ame, nos relations, notre travail..
Elle s’appuie aussi sur la victoire de Paques : Jésus est
ressuscité, il a vaincu la mort, il a triomphé du péché, et
par son Esprit il nous libere de cette mort et de ce péché, il
nous offre une vie abondante en quantité et en qualité.

Le probleme de cette facon de voir la vie chrétienne, c’est
gu’elle occulte deux choses

1) la victoire du Christ a été obtenue a la Croix, au terme
d’un chemin d’'humilité et de renoncement — Jésus est né dans
une étable, a vécu simplement, est mort dans 1la honte, est
ressuscité a l’'abri des regards. Il n’a pas écrasé ses ennemis
a la facon d’un Jules César. La victoire du Christ, elle



commence a la croix. Méme si son cuvre est unique, la maniere
dont Jésus a vécu nous donne un modele a suivre : le Christ a
marché sur un chemin étroit, escarpé, accidenté. Comment les
disciples auraient-ils une vie différente de celle de leur
maitre ?

2) Nous sommes dans un entre-deux : le Christ est ressuscité,
le mal a été vaincu officiellement, mais.. il continue sur le
terrain. A 1’Ascension, Jésus est remonté victorieux aupreés de
Dieu le Pere, il est retourné au QG, et a la Pentec6te il a
envoyé 1’'Esprit qui nous aide sur le terrain, qui nous donne
force et sagesse pour tous les jours. Mais le mal demeure, 1la
souffrance demeure, le péché demeure (et d’'abord en nous) ;
nous n’'avons pour l’instant qu’un acompte de la vie libre et
bonne, du salut que Dieu nous offre en Jésus.

Que veut dire étre enfant de Dieu ? Etre enfant de Dieu,
c’'est vivre a la lumieére de Dieu, connaitre son amour, son
pardon, sa paix, mais c’'est vivre tout cela dans 1’obscurité
aujourd’hui. Ce qui veut dire que, méme si la lumiere de Dieu
1’'éclaire, notre vie reste marquée par 1’obscurité tant que le
Christ n'est pas revenu.

Alors ne nous attendons pas a une vie en rose, a une vie
facile, a une course a plat : nous marchons a la suite du
Christ, sur un chemin étroit et difficile.

2) La vie chrétienne, une discipline

Sur ce chemin étroit, le découragement nous guette. Les causes

en sont nombreuses : 1’opposition directe a notre foi, la
pression d’un mode de vie incompatible avec les valeurs de
Dieu et tente de dévier du chemin, les coups durs de la vie

(problemes de santé, perte d’un emploi, deuil). En toile de
fond, jamais tres loin, le péché qui nous colle a la peau, qui
nous colle a 1'ame, les vieilles habitudes, les vieux
réflexes, les priorités mal placées, les motivations pas
claires, l'orgueil et le mépris, la peur et le doute.. Tout ce



qui nous encombre et nous empéche de suivre Dieu.

Le texte nous invite a considérer ces difficultés comme une
discipline pour aller loin. Notre vie ici-bas est une
éducation : Dieu nous forme et nous transforme pour nous
rendre de plus en plus proches de lui, de plus en plus
ressemblants au Christ. Le texte reprend 1l’image du parent qui
éleve son enfant : Dieu est notre Pere, et il nous forme pour
faire de nous de belles personnes, des étres de justice et de
paix, généreux de 1'amour recu de Dieu. Il nous apprend a
grandir dans notre foi, notre confiance, notre sainteté.

Qui aime bien chatie bien. Aujourd’hui c’est plutdét mal vu,
car on aime a privilégier dans 1’éducation ce qui positif,
force de proposition, constructif.

Toutefois, il me semble que toute éducation comporte deux
pendants. Il y a ce que 1l'on donne a l'’enfant, positivement,
pour le faire grandir : 1la nourriture, 1les soins, la
tendresse, l'attention, l’'instruction, les récompenses etc. Il
y a aussi un pendant moins agréable mais tout aussi
nécessaire : les limites, les corrections, les punitions. Vous
connaissez peut-étre des enfants qui n’ont recu que la
premiere partie : en général on les fuit.. Ce sont des enfants
gatés, pourris, souvent égoistes et aveugles a autrui.

On peut avoir une réaction allergique, épidermique, a l'idée
que Dieu, notre Pere, nous chatie, souvent a cause d’'une
éducation abusive. D’'abord, toute éducation comporte des dons
et des corrections ; si le texte ici se concentre sur les
corrections, c’est qu’'on se décourage rarement face aux dons !
N’oublions pas que le but du texte est d’encourager ceux qui
flanchent. Dieu s’il nous chatie, nous donne aussi, et souvent
bien plus qu’il ne punit. Une éducation basée uniquement sur
les réprimandes, sans encouragement positif, n’est absolument
pas le modele que Dieu suit avec nous !

Ensuite, Dieu corrige, mais toujours pour notre bien absolu —



a la différence des parents humains qui, malgré de bonnes
intentions, peuvent se tromper : la lettre dit bien « nos
parents nous corrigeaient selon leurs idées a eux » (v.10).
Dieu n’'imite pas nos parents ! C’est le pere, la mere qui
ressemblent, imparfaitement et de loin, a Dieu, le Pere
parfait, plein d’amour, parfaitement juste et bon.

Nos épreuves, nos difficultés, sont non seulement le signe que
nous vivons dans un monde abimé — nous sommes nous-mémes bien
boiteux — mais peuvent également témoigner de l'attention de
Dieu envers nous. En effet, nos épreuves ne signifient pas que
Dieu nous a abandonnés, ni que Dieu nous en veut. Si Dieu
tolere ce qui nous arrive, c’est qu’il pense que ca peut étre
pour nous l’'occasion de grandir. Je pense la au fameux « Tout
concourt au bien de ceux qui aiment Dieu » (Romains 8.28)
certains le comprennent comme « tout est facile aux enfants de
Dieu » — ce qui me parait difficile a tenir quand on voit 1la
vie des chrétiens ici comme ailleurs. J'en suis
personnellement venue a le comprendre comme « Tout peut étre
occasion pour l’enfant de Dieu de grandir en amour et en
vérité, en justice et en paix ».

Tout ce qui arrive n’a pas forcément un sens en soi, déja tout
prét, qu’il faudrait découvrir. Un cancer, un viol, la perte
d’un enfant : ce ne sont pas des lecons que le Seigneur nous
fait apprendre de force. Le plus souvent, le mal n’a pas de
sens, notamment le mal subi. Ce que je crois, c’'est qu’au ceur
de ces sables mouvants, Dieu nous tend la main et nous releve.
On y grandira en foi, en confiance, en renoncement, en
douceur, humilité, gratuité, compassion.. Avec Dieu, on peut
apprendre de tout ce que nous vivons : il n'y a pas de
fatalité qui nous laisserait pour mort, car il nous donne de
pouvoir avancer malgré tout, il nous releve et il nous redonne
un sens, une direction, un chemin. Toute chute est 1l’occasion
de se relever, en saisissant la main de Dieu.

Enfin, 1’'implication de Dieu est inégale dans ce que nous
vivons. La Bible affirme, et c’est logique, que Dieu déteste



le mal — Dieu ne prend donc pas plaisir a nous éprouver, il
n'est pas vicieux ou cruel ! Dieu euvre activement a notre
bien, mais il tolere le mal que nous supportons. Pour prendre
un exemple imparfait : imaginez que votre enfant rentre de
1’école en boitant. Il s’est battu, il est tombé et son genou
est écorché. Est-ce que vous allez déclencher le branle-bas de
combat pour faire exclure l’enfant qui a démarré la bagarre ?
Pour différentes raisons, votre réaction face a la souffrance
de votre enfant ne sera pas forcément ce que lui voudrait.

Conclusion

Tout ce qui nous arrive n’est pas programmé dans un but
précis, nos difficultés comme nos facilités pourraient nous
détourner de 1’objectif : vivre avec Dieu. Méme si nous ne
pouvons pas changer ce qui nous arrive, nous pouvons apprendre
a le vivre avec Dieu, a voir comment lui nous aide a traverser
les clairieres et les marécages. Nous pouvons saisir chaque
occasion pour laisser Dieu nous enseigner a devenir de
meilleurs porteurs de 1'image de Dieu, de plus en plus
fideles, de plus en plus précis, de plus en plus rayonnants. A
devenir des ouvriers de paix, des artisans de miséricorde, des
passeurs d’espoir, des témoins de foi. Avec un impact éternel.
(diapo)

Quand nous sommes, ou que nous serons, empétrés et découragés,
regardons au Christ, qui nous précede sur ce chemin étroit.
Regardons au Christ qui nous a réservé une place éternelle aux
cotés de Dieu. Regardons au Pere qui nous releve et nous remet
en route. Et reprenons courage pour persévérer, avec la foule
de tous les croyants.



Aimez-vous les uns les autres

https://soundcloud.com/eel-toulouse/aimez-vous-les-uns-les-aut
res

Lecture biblique : Jean 13.31-35

Il vy a des textes fondamentaux sur lesquels il est toujours
utile de revenir. Celui-ci en fait partie puisqu’il contient
cet appel de Jésus : « Aimez-vous les uns les autres. ». C'est
en effet ce que beaucoup, y compris parmi les non-croyants,
retiennent de 1l’enseignement de Jésus. Et il faut dire que
pour nous, disciples du Christ, nous sommes assez d’accord.
« Aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimé »
constitue un excellent résumé de 1’enseignement de Jésus !

Mais d'abord, le contexte. Ce discours fait partie des
dernieres paroles de Jésus, peu de temps avant d’étre arrété.
Il sait que son temps est compté et il en avertit ses
disciples : « Je suis encore avec vous pour peu de temps,
ensuite vous allez me chercher. » Et il sait tres bien ce qui
l’attend.. Ses paroles revétent donc une importance
particuliere.

Le verset 31 précise que Jésus dit ces paroles une fois que
Judas est sorti. Et juste avant, il avait annoncé que 1’'un de
ses disciples allait le trahir. Jésus se retrouve donc avec
les 11 disciples qui seront le noyau dur de son Eglise, le
socle sur lequel il batira son Eglise. A travers eux, c’est
donc a nous, chrétiens de tous les temps, que Jésus s'’adresse.

Ce commandement, qu’il rappellera dans les mémes termes au
chapitre 15 du méme évangile, est toujours d’actualité pour
nous. « Aimez-vous les uns les autres, comme je vous ai
aimé. » Voila qui est bien au ceur de notre vocation de
disciple du Christ !


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/04/24/aimez-vous-les-uns-les-autres/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/aimez-vous-les-uns-les-autres
https://soundcloud.com/eel-toulouse/aimez-vous-les-uns-les-autres

Un commandement nouveau

Mais pourquoi Jésus dit-il qu’il s’'agit d’un commandement
nouveau ? Aimez-vous les uns les autres.. ce n'est pas vraiment
nouveau ! « Aime ton prochain comme toi-méme », c’est bien
dans le Lévitique, non ? Et Jésus lui-méme a dit que c’'était
le plus grand commandement, avec celui qui invitait a aimer
Dieu de tout notre ceur.

Alors qu’'est-ce quli est nouveau ? Je suis assez d’accord avec
Calvin qui voit dans la nouveauté une réaffirmation de son
importance, tant il est vrai que nous sommes prompts a
oublier.. Calvin transcrit les paroles de Jésus ainsi : « Je
veux que vous ayez un perpétuel souvenir de ce commandement,
comme si c’'était une ordonnance faite de nouveau. » En somme,
c’'est le commandement supréme a recevoir toujours comme un
nouveau commandement. Un commandement sans cesse a vivre,
toujours a réinventer.

Et c’est vrai que ce commandement a 1’amour les uns pour les
autres peut se perdre dans la routine de la vie chrétienne, ou
se diluer dans de bons sentiments, des discours creux, ou des
actes pieux pour se donner bonne conscience. Il n’'est plus
alors un commandement nouveau. C’est un commandement périmé,
qui a perdu toute sa saveur, toute sa valeur.

Mais comment puis-je alors, vraiment, aimer mes freres et
seurs ? Comment faire pour que cet amour soit vrai et pas
seulement formel, superficiel ? Comment est-ce que je peux le
vivre comme un commandement vivifiant que je viens de
découvrir ! Un commandement nouveau..

C’'est une grace qu’on peut demander a Dieu. Pour qu’il
renouvelle en nous notre volonté de nous aimer les uns les
autres. Car l’amour vivant se réinvente sans cesse.

Comme je vous ai aimé

Et Jésus insiste : « Comme je vous ai aimé, aimez-vous les uns



les autres. »

Est-ce a dire qu’il faut faire la méme chose que Jésus ? Aimer
de la méme facon que Jésus nous a aimé ? Faut-il, pour
accomplir ce commandement, aller jusqu’au don de sa vie ? Ou,
comme le prétendent certains commentateurs, aimer son prochain
plus que soi-méme ?

Je ne le pense pas.. La facon dont Jésus nous a aimé est
unique. La mort en sacrifice du Christ, sur la croix, est
unique et impossible a imiter. Par contre, c’est bien parce
que Jésus-Christ nous a aimé que nous sommes appelés a nous
aimer les uns les autres. L’amour du Christ est premier et il
inspire notre amour.

Dans ce sens, l'exemple de Jésus a toute sa valeur. Et il a
incarné 1’amour radical qu’'il prone dans le Sermon sur la
Montagne, ou il invite a aimer jusqu’a ses ennemis. Il a donné
1’exemple d’'un amour qui le conduira jusqu’a la mort, jusque
dans ces paroles qu’il dit a ses bourreaux, sur la croix
« Pere, pardonne-leur car ils ne savent pas ce qu’'ils font. »

Evidemment, comparé a 1'exemple de Jésus, notre amour est
forcément fade.. Mais en méme temps, c’est son amour qui nous
inspire, qui nous donne la force d'aimer a notre tour. Son
amour parfait ne doit pas nous écraser, nous culpabiliser de
ne pas pouvoir aimer comme lui aime. Il doit au contraire nous
élever, et nous donner la force d’aimer. Car nous pouvons
puiser dans son amour. Finalement, il ne dira pas autre chose
dans les chapitres suivant, lorsqu’il annoncera la venue du
Saint-Esprit : « Si vous m'aimez, vous obéirez a mes
commandements, et moi, je prierai le Pere. Et il vous donnera
quelqu’un d’autre pour vous aider, quelqu’un qui sera avec
vous pour toujours : c'est 1'Esprit de vérité. » (Jean
14.15-17a)

C'est par lui que nous pouvons puiser l'amour en Christ, c’est
par lui que nous pouvons aimer a notre tour, comme le Christ



nous a aimé.
Et tout le monde saura que vous étes mes disciples

Jésus souligne enfin qu’il y a un enjeu, dans ce commandement,
qui dépasse les simples relations entre freres et scurs.
« Ayez de 1’amour les uns pour les autres. Alors tout le monde
saura que vous étes mes disciples. »

Ici s’éclaire ce que dit Jésus, dans notre texte, a propos de
la gloire que le Fils et 1le Pere manifestent. Lorsqu’il parle
du Fils qui manifeste 1la gloire de Dieu, il fait référence a
sa mort, par laquelle il accomplira le plan de Dieu. Et quand
il parle du Pere qui glorifiera le Fils, il pense sans doute a
sa résurrection.

S'il en parle, en lien avec le commandement de s’'aimer les uns
les autres, c’'est parce que Jésus est sur le point de s'en
aller, et les disciples ne peuvent pas le suivre. Bientdt, il
ne sera plus la. Mais les disciples, eux, seront toujours la.
Et ce sera a eux de manifester le Christ, par leur amour,
comme le Fils a glorifié le Pere.

L’accomplissement du commandement de 1l’amour les uns pour les
autres a une portée au-dela du cercle de 1'Eglise. « Alors
tout le monde saura que vous étes mes disciples.. »

Et 1a nous sommes interpellés ! Est-ce que tout le monde voit
que nous sommes les disciples du Christ ? Est-ce que les gens
qui nous voient vivre, qui voient notre facon d’étre ensemble,
disent : « ah oui, on voit qu’ils sont disciples du
Christ. ! »

Le premier impératif 1ié & ce commandement, pour 1’Eglise,
c’'est que ca se voie. Pas que ca s’entende dans nos cantiques,
nos prieres, nos confessions de foi, nos prédications... mais
gque ca se voie.

Le premier impératif du témoignage, c’'est notre vie. Et pas



seulement une vie qui fait de son mieux pour éviter de trop
faire du mal aux autres, ou qui s’efforce de ne pas étre trop
un contre-témoignage. Non, une vie qui, en elle-méme, est un
témoignage positif de l'amour qui vient de Dieu. Comme le dit
cette parole, prétée a Saint-Francois : « Préche 1’'Evangile
par tous les moyens, si nécessaire utilise des paroles ! »

Bien-slr que les paroles ont leur utilité dans le témoignage.
Mais elles ne servent a rien si elles ne peuvent pas s’appuyer
sur une vie qui manifeste 1’amour du Christ !

Conclusion

Ce n’'est pas un commandement parmi les autres dont parle Jésus
dans ce texte. C’est le programme de vie auquel il nous
invite, si nous sommes ses disciples. Un programme qui nous
lie au Christ, car son amour est premier. Un programme qui
nous lie aussi a notre prochain, envers qui nous sommes
appelés a manifester 1’amour du Christ.

Pour que ce programme devienne réalité dans notre vie, il faut
gue nous le recevions comme un commandement nouveau : aimer
mon prochain, c’est étre avec lui dans une relation toujours
nouvelle. Et c’est aussi une facon concrete de glorifier Celui
qui nous a aimé 1le premier. Le premier impératif du
témoignage, c’est notre vie.

« Aimez-vous les uns les autres, comme je vous ai aimé. Alors
tout le monde saura que vous étes mes disciples. »

Ecouter la voix du berger

Lecture biblique : Jean 10.22-30



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/04/17/ecouter-la-voix-du-berger/

Jésus a commencé son ministere depuis un certain temps déja.
Les gens viennent a lui pour entendre son enseignement et voir
les miracles qu’il accomplit. Les foules sont fascinées.. mais
les responsables religieux Juifs ne partagent pas cet
enthousiasme. Ils sont méme hostiles a Jésus, ils contestent
son enseignement, ils refusent de voir en lui le Messie. Ils
sont en conflit avec Jésus et cherchent un moyen de se
débarrasser de lui.

Notre épisode se déroule au moment de la féte de la Dédicace,
en novembre ou décembre. C’est Hanouka, la féte des lumieres,
qui commémore la restauration du temple de Jérusalem apreés sa
profanation par Antiochus Epiphane au IIe siecle avant Jésus-
Christ.

Jésus est dans le temple. Comme beaucoup de monde sans doute a
cette occasion. Et il va et vient.. Les responsables religieux
Juifs sont aussi la, bien sir. Et ils voient Jésus qui va et
vient dans le temple. Et, visiblement, ca les énerve ! Tant
que Jésus ne dit rien ou ne fait rien, ils ne peuvent pas
s'opposer a lui. Et Jésus, lui, va et vient dans le temple.

Au bout d'un moment, ils ne tiennent plus et se rassemblent
autour de Jésus pour l'interpeller. Littéralement, il font
cercle autour de Jésus. Ils l’encerclent ! Comme c¢a, il
arrétera de marcher, d’aller et venir dans le temple ! Et ils
lui demandent, impatients : « Bon, ¢a suffit maintenant. Dis-
nous si tu es vraiment le Messie. Dis-le nous clairement ! Et
pas avec tes petites histoires, ces paraboles que personne ne
comprend. »

I1 faut dire que, dans 1’évangile selon Jean, il était
justement question, juste avant, d’une parabole de Jésus. Une
histoire de berger, de moutons, d’enclos et de voleurs.

1« OQui, je vous le dis, c’est la vérité : si quelqu’un n’entre
pas par la porte dans l’enclos des moutons, mais s’il passe
par-dessus le mur a un autre endroit, c’est un voleur et un



bandit. 2Mais celui qui entre par la porte, c’est le berger
des moutons. 3Le gardien lui ouvre la porte, et les moutons
écoutent la voix du berger. Il appelle ses moutons chacun par
son nom et il les conduit dehors. 4Quand il les a tous fait
sortir, il marche devant eux. Et ses moutons le suivent, parce
qu’ils connaissent sa voix. 5Ils ne suivront jamais quelqu’un
d’autre. Au contraire, 1ils fuiront loin de lui, parce qu’ils
ne connaissent pas la voix des autres personnes. »

Et quand Jésus a expliqué cette parabole, parce que les gens
ne comprenaient pas, Jésus a dit que le bon berger de
l'histoire, c’était lui. Et qu’il était aussi la porte qui
permet d’entrer et sortir librement de 1’enclos.

Et du coup, les responsables religieux n’étant pas bétes, ils
comprenaient bien que lorsque Jésus parle des bandits dans son
histoire, il pense slirement a eux. Et puis ce bon berger qu’il
affirme étre, ils comprennent bien que c’est la figure du
Messie. Celui que Dieu a choisi pour apporter le salut a son
peuple. Mais comme il ne le dit pas clairement, et comme il
n'arréte pas de les narguer en déambulant dans le temple, ils
disent « c¢a suffit maintenant, on veut avoir une parole
claire ! Tu prétends étre le Messie, oui ou non ? »

Et Jésus répond. « Est-ce que je suis le Messie ? Mais je vous
l'ai déja dit ! » J'imagine la réaction des responsables
religieux, qui devaient bouillir a l’'intérieur : « Il se fout
de nous ou quoi ? On lui demande justement de nous dire
clairement ce qu’'il ne fait que suggérer dans ses paroles ! »

Et Jésus répond : « Je vous l’'ai déja dit, mais vous ne croyez
pas. » Autrement dit, le probleme est du c6té des responsables
religieux qui ne veulent rien entendre, qui ne veulent pas
comprendre.

« Vous avez entendu mon enseignement, vous avez vu les uvres
que j'accomplis.. vous 1l’'avez, votre réponse ! Et méme si je
vous disais ‘Je suis le Messie’, ca ne changerait rien, parce



que vous ne croyez pas ! »

Et la, Jésus fait référence a sa fameuse parabole du berger et
de ses brebis. « Si vous ne croyez pas, c’'est que vous ne
faites pas partie de mes moutons. La preuve : mes moutons
écoutent ma voix. Alors que vous, vous ne voulez ni voir ni
entendre. »

Voila la clé : écouter la voix du berger ! « Mes moutons
écoutent ma voix. Moi, je les connais et ils me suivent. »

Quelle est notre écoute de la voix de Dieu ?

Vraie et fausse écoute

Il n'y a pas plus sourd que celui qui ne veut pas entendre ! A
1l'exemple des responsables religieux avec Jésus.. Ils ne
veulent ni voir ni entendre. Parce qu’ils savent a l’avance ce
qu’'ils veulent entendre. Ils veulent que Jésus dise
explicitement qu’il est le Messie, comme ca ils pourront
l’accuser de blaspheme.

Et non seulement ils décident ce qu’ils veulent entendre mais
en plus ils décident quand ils veulent 1’entendre. Jésus va et
vient dans le temple sans parler ? Ils le poussent a parler !
« Maintenant, parle ! »

Ne peut-on pas aussi étre un peu comme ¢a dans notre écoute du
Seigneur ? On entend ce qu’'on veut entendre, quitte a dire
apres “Dieu m’a dit que..”. Et comme par hasard, c'est
exactement ce qu’on voulait entendre.

Ou alors on fixe les conditions, le moment ou Dieu doit
parler ! On s’imagine qu'a force de prieres sans cesse
répétées, d’'utilisation de formules a base de « nom de
Jésus », ou en faisant pression sur Dieu par un jelne qui
s'apparente a une greve de la faim, on va finir par obtenir ce
qu’on veut. Evidemment, on ne le dit pas comme ca. On tient un
langage plus spirituel.. mais examinons bien notre pratique de



1l’intercession..

Dieu n'est jamais obligé de parler. I1 faut, certes, faire
silence, demander, écouter.. Mais si Dieu ne répond pas, tant
pis ! Et s’'il ne parle pas, c’est peut-étre parce qu’on n'est
pas prét a entendre ce qu’il veut nous dire..

Ecouter vraiment, c’est étre prét & recevoir sans a priori.
C'est ne pas fixer le moment ou le Seigneur doit parler mais
se tenir sur la breche, en tout temps. C’'est se donner les
moyens d’écouter vraiment. Faire silence. Prendre le temps.

Reconnaitre sa voix

Ecouter, c’'est bien.. mais comment entendre 1le Seigneur
parler ? Il y a peu de chance que Dieu vous parle directement
par une voix qui vient du ciel.. il y a certes quelques
précédents bibliques mais quand méme.

La priere est le lieu privilégié de 1’'écoute de Dieu. Car
prier, c'est au moins autant écouter que parler. Une écoute
dans le silence, une écoute nourrie de la Parole de Dieu, une
écoute intérieure, de nos pensées, nos émotions, nos voix
intérieures. Le Saint-Esprit n’habite-t-il pas le cecur du
croyant ? La voix de Dieu peut se méler a toutes ces voix
silencieuses.

Mais comme le dit 1’'apétre Paul, il faut prier sans cesse.. ¢ca
veut donc dire aussi écouter sans cesse ! Dans le silence
comme dans le tumulte, dans le repos comme dans l’action. Or,
on entend de multiples voix. Dans notre ceur, dans les paroles
de ceux qui croisent notre route, dans ce qu’on lit, ce qu’on
entend.. Comment savoir que c’est la voix de Dieu ?

Jésus dit dans sa parabole : les moutons écoutent la voix du
berger, parce qu’ils connaissent sa voix.

Ca vous est sans doute déja arrivé de décrocher le téléphone
qui sonne et que vous entendez au bout du fil quelqu’un qui



dit « Bonjour, c’est moi ! » et vous ne reconnaissez pas la
Voix.. c’'est tres désagréable. Mais si c’est ma femme au bout
du fil qui dit « c'est moi », je la reconnais tout de suite.
Parce que je connais sa voix. Je la reconnaitrais entre
mille ! Pourquoi ? Parce que j’'aime ma femme, j'aime sa voix,
je la connais intimement.

Eh bien, c’est en développant notre intimité avec le Christ
que 1’on développe notre capacité a entendre sa voix. A force
de passer du temps avec Dieu, sa voix nous devient familiere.
Qu’'elle s’exprime silencieusement, au plus profond de notre
ceur, ou qu’elle se méle aux voix de ceux qui nous parlent.
Cette intimité avec Dieu, cultivée dans la priere, nous rend
sa voix familiere.

Ecouter pour agir

Cette écoute de la voix de Dieu nous permet non seulement de
grandir dans la connaissance de Dieu mais aussi nous aide a
marcher a sa suite. Les moutons de la parabole écoutent 1la
voix du berger.. et le suivent. Il les mene en dehors de
l’enclos, les nourrit et les protege. Ou comme Jésus le dit
dans notre texte

27Mes moutons écoutent ma voix. Moi, je les connais et ils me
suivent. 28Je leur donne la vie avec Dieu pour toujours. Ils
ne mourront jamais, et personne ne pourra les arracher de ma
main.

\

Ces magnifiques promesses sont pour ceux qui font confiance a
la voix du berger, pour ceux qui se mettent en marche a la
suite du Christ. Car 1'écoute de Dieu est un prélude a
L’action. Quand Dieu parle, il invite a se mettre en marche.
Car si on écoute et qu’on n’'agit pas en conséquence, a-t-on

vraiment écouté ?



Conclusion

De cette petite passe d’arme entre Jésus et les responsables
religieux, il ressort la figure du croyant comme un écoutant.
Le croyant, c’est celui qui écoute la voix de son Dieu. C'est
celui qui sait reconnaitre sa voix dans le tumulte comme dans
le silence. C'est celui qui se met en marche pour répondre a
1’appel de son Seigneur.

Cultivons donc notre intimité avec Dieu pour apprendre a
connaitre sa voix. Et écoutons sans cesse, car Dieu nous
parle.

Nouveau départ avec 1le
Ressuscité

Lecture biblique: Jean 21.15-19
Il y a quelques semaines, Pierre reniait Jésus.

Pierre, le fougueux, disciple de la premiere heure ; Pierre,
le croyant, qui proclame devant Jésus : « Tu as les paroles
qui donnent la vie ! » ou encore « toi, tu es le Messie,
L‘Envoyé de Dieu ! » ; Pierre, le témoin, qui a vu les
miracles, les malades guéris, les pains multipliés, qui a lui-
méme marché sur 1l'eau a la rencontre de Jésus ; Pierre.. Pierre
a renié Jésus.

Oh Jésus le lui avait annoncé, quelques heures avant d’étre
arrété : « Tu veux me suivre ? Tu dis que tu ferais tout pour
moi, méme donner ta vie ? Tu vas me renier, trois fois, ce
soir méme ». Et le soir méme, alors que Jésus était conduit a
son proces, Pierre a renié Jésus.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/04/10/nouveau-depart-avec-le-ressuscite/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/04/10/nouveau-depart-avec-le-ressuscite/

Et Jésus est mort.

Et puis est venue la nouvelle : la tombe est vide — les femmes
1'ont vu, Pierre 1'a vu, et d’'autres encore. Et Jésus s'est
montré, aux femmes, a des proches de Jésus, aux disciples.
Jésus se montre encore, au lac de Tibériade, ou Pierre et
d’autres disciples cherchent a pécher du poisson. La péche est
infructueuse, mais quand Jésus arrive, miracle, le filet se
remplit a craquer. Revenus sur la berge, les disciples
rejoignent Jésus qui leur offre a manger. Apres le repas,
Jésus prend Pierre a part — ce que je vous invite a lire a la
fin de 1'évangile de Jean 21.15-23.

1) Le pardon total de Dieu

Ce qui saute aux yeux, dans ce dialogue entre Jésus et Pierre,
c'est la répétition. Trois fois, Jésus demande si Pierre
1'aime. Trois fois, comme les trois fois ou, dans la cour de
la maison ou Jésus était détenu, Pierre a nié connaitre Jésus,
trahissant son Maitre. Trois vagues successives qui viennent
effacer, question apres question, 1’empreinte cuisante de 1la
trahison de Pierre.

Pierre le sait bien, lui qui répond a Jésus avec humilité

« Pierre, est-ce que tu m’'aimes ? » « Toi, tu sais que je
t’aime ». On est loin des grandes déclarations passionnées,
emportées, absolues (si tous t'abandonnaient, moi je
resterais) ! « Pierre, m’'aimes-tu plus que les autres ? »,
« Hum.. toi tu sais », comme si Pierre ne pouvait plus
s’'appuyer sur sa fougue et son ressenti, face a ce Jésus qui
sait toutes choses, qui avait annoncé sa mort, sa
résurrection, le reniement de Pierre..

Deuxieme fois : Jésus confirme. Troisieme fois : Pierre est
triste. Est-ce qu’'il se demande si Jésus met en doute son
amour pour lui ? Est-ce qu’il est honteux devant la référence
a sa triple trahison ? « Toi tu sais toutes choses : tu
connais Ll’amour que je te porte, tu en connais aussi les



limites et les failles ; tu connais ma foi, comme tu connais
mon incrédulité ! » Devant le regard percant du Christ, Pierre
reste disciple, mais il a conscience de son indignité
fondamentale.

Par trois fois Jésus réagit a la réponse de Pierre : « prends
soin de mes agneaux, conduis mes brebis » — autrement dit,
« je te confie mon troupeau, la foule de ceux qui croient en
moi ». L’'attitude de Jésus est frappante, voire un peu
illogique. Mettez-vous a sa place : un de vos proches
collaborateurs, que vous avez sorti de son trou paumé, que
vous avez cotoyé, formé, aimé pendant trois ans, cet ami a
retourné sa veste quand il a cru que vous étiez un homme fini.
Peut-étre, dans votre grandeur d’ame, étes-vous prét a lui
pardonner cette trahison.. Mais lui confier votre entreprise ?
Votre famille ? A ce lache, ce traitre ? Qu’est-ce qu'on
pourrait tirer de bon de cet homme ?

Aujourd’hui on parle beaucoup de pardon dans notre société, de
lacher-prise : il ne faut pas garder nos rancunes, nos
aigreurs, sous peine de risquer un ulcere ! Porter les lourdes
valises de la colere ou du ressentiment n'apporte rien de bon,
au contraire, on en a vite plein le dos : il faut tourner la
page. Vivons légers, pardonnons ! Allons de l’avant ! Oublions
le négatif et fixons nos regards sur l’horizon azur de la joie
et de la sérénité !

C'est dans les magazines, dans les citations sur les réseaux
sociaux, dans les livres — mais pas dans la Bible. En tout
cas, pas comme ca. Jésus ressuscité s’approche de son éleve
défaillant et efface son ardoise, il efface le doute, 1la
trahison, l’'incrédulité. Cependant, Jésus ne se contente pas
d’équilibrer les comptes et de faire table rase : il
reconstruit quelque chose, il appelle a nouveau Pierre a le
suivre (on prend le méme et on recommence). En plus, il lui
confie bien au-dela de ce que Pierre avait a gérer jusqu'a
présent : prends soin de la foule des croyants, prends soin de
ma famille.



Jésus nous montre comment Dieu pardonne : totalement. Jésus
nous montre a qui Dieu donne son pardon : aux traitres. Pas
juste aux ignorants, aux faibles, aux pécheurs qui ont des
circonstances atténuantes, non, aux traitres. Aux fautifs, a
ceux qui savaient et qui ont quand méme échoué, a ceux qui
n'ont pas d’excuse : a tous ceux-la, il tend la main, et il
demande « m’aimes-tu ? » Non pas que notre amour pour Jésus
compense les fautes passées, les chutes, notre infidélité ou
nos doutes ! mais Jésus vient vers nous, nous releve et nous
réinstalle dans notre relation avec lui, pour peu que nous
salsissions sa main.

C'’est a un homme brisé, peu fiable, étonnant mélange de fougue
et de prétentions, de doutes et d’insécurité, que Jésus donne
son pardon, que Jésus confie une mission de 1la plus haute
importance : prends soin de ma famille. C’est typique de
Dieu : devant notre incompétence, notre ignorance ou nos
fautes méme graves, il redonne des nouvelles chances — il l'a
fait avec Moise (un meurtrier), avec David (un adultere et un
meurtrier), il le fait avec Pierre, avec Paul (un persécuteur,
un terroriste), et il le fait avec nous. Nous ne sommes pas a
la hauteur, mais Dieu, dans son amour que nous ne méritons
pas, nous offre sans cesse de nouvelles chances, de nouvelles
opportunités, son pardon et sa confiance. C’est ca la grace
le pardon total de Dieu qui nous lave, vague apres vague.

2) Notre priorité : la relation avec Jésus

Jésus nous pardonne et nous libere de.. nos péchés, nos fautes,
nos trahisons. Mais il pardonne aussi pour.. la vie avec lui,
une vie différente, dont il faut tout apprendre. Dans cette
vie nouvelle, la priorité, c’'est la relation que nous avons
avec Jésus. C’est 1l’amour que nous lui portons, qui nous
attache a lui et nous permet de le suivre, de marcher dans ses
pas, c'est ca qui fait la différence. La vie avec Dieu va nous
conduire sur des pistes différentes : nous ne sommes pas tous
Pierre, enseignant et évangéliste de 1’Antiquité, nous ne
sommes pas tous missionnaires, mais peu importe, nous sommes



tous appelés a vivre avec Dieu, a recevoir les responsabilités
qu'il nous confie et a les assumer d’'une maniere qui plaise a
Dieu. Pour cela, les paroles spécifiques que Jésus adresse a
Pierre nous donnent deux principes que nous pouvons nous
approprier.

Prends soin de mon troupeau. Premierement, nous suivons Jésus
le Berger. Quelles que soient les responsabilités que Dieu
nous confie, quels que soient les chemins ou il nous conduit,
c’'est lui le maitre, c’est lui le chef, et c’est ses projets
que nous sommes appelés a mettre en euvre et non pas le
contraire. J'ai lu une fois cette réflexion qui a fait
mouche : trop souvent, on demande a Dieu de bénir nos projets,
alors qu’il faudrait nous demander comment nous pouvons servir
Dieu, comment nous pouvons participer a son cuvre. Non pas
s’engager sur un chemin et demander a Dieu de nous y suivre
pour nous donner un coup de main (ou assurer le dépannage
quand la panne arrive) mais veiller, par la priere, la
méditation de la Bible qui nous impregne de la mentalité de
Dieu, par les discussions avec les autres, veiller a suivre
Jésus en toutes circonstances.

Quand tu seras vieux, tu iras la ou tu ne veux pas.. Jésus
annoncait par quelle mort Pierre allait glorifier Dieu.
Deuxiémement, suivre Jésus le Crucifié. Jésus assortit son
ordre de mission d’une remarque : c’est dans la faiblesse, la
dépendance, voire le martyre, que Pierre va glorifier Dieu.
Parole difficile a entendre, surtout pour Pierre, chez qui on
devine, dans les premiers temps, une vision tres précise de la
réussite. Pendant une discussion avec Jésus, il reconnait
Jésus comme Messie, mais il refuse d’admettre qu’il doive
mourir ! Quand Jésus se fait arréter au jardin des Oliviers,
Pierre dégaine et coupe 1’oreille du soldat. Pourtant, apres
cette rencontre décisive avec Jésus, et des années de foi, de
service, de méditation, Pierre écrit aux églises — les lettres
que nous avons dans le NT, apres celles de Paul - et leur
rappelle que réussir sa vie avec Dieu ressemble parfois a un



échec, quand les autres se moquent, nous calomnient, nous
persécutent méme !

Jésus l’avait dit avant de mourir : 1’éleve n’'est pas plus
grand que le maitre. Celui qui suit Jésus passe par la méme
route, les mémes portes. Certes, la mission de Jésus était
unique, son identité aussi : lui seul a pu nous sauver, lui,
le juste qui s’'est 1livré pour les injustes, lui dont
l’innocence a été offerte pour recouvrir notre culpabilité.
Mais la maniere dont il nous a obtenu le salut, les moyens
qu’il a utilisés pour atteindre son but, le comportement qu’il
a choisi, c’est le chemin qui nous attend aussi ! Ainsi,
Pierre a souffert et est mort en martyr, subissant la violence
et annoncant la paix. Si tous ne sont pas confrontés a de
telles difficultés, cette prophétie de Jésus a Pierre nous
rappelle que 1l'obéissance a un prix : suivre Jésus le
Crucifié, c’'est suivre le modeéle d’amour de celui qui a
triomphé dans la douceur et la faiblesse, de celui pour qui la
paix est si importante qu’il a été prét a subir toute
violence, de celui qui a tout risqué, qui a donné sa vie, pour
sauver ceux qu’il aime. Cette fidélité a Dieu, cette
générosité, cet amour persistant, quoi qu’il en colite, voila
ce que nous apprendrons aupres du Christ.

Conclusion

Alors ce texte nous fait entrer dans 1’'intimité de la relation
entre Jésus et son disciple Pierre, mais il nous fait surtout
voir le ceur de Dieu. Le Dieu que Jésus-Christ révele est un
Dieu qui pardonne, et qui pardonne jusqu'au bout, sans
réserves, sans clauses secretes. Il pardonne, il gquérit, il
releve — et il remet en route. Sur cette route, peu importe a
part : suivre Jésus. Le suivre de toute notre attitude, dans
toutes nos paroles et nos pensées, dans tous nos gestes ; le
suivre avec humilité, avec reconnaissance, avec obéissance ;
le suivre du fond du ceur, dans la foi et 1’amour. Jour apres
jour, défaillants, fougueux ou pleins de doutes, jour apres
jour le Christ nous appelle, nous renouvelle sa grace et son



pardon. La, nous apprendrons a lui ressembler, nous
apprendrons a pardonner comme nous avons été pardonnés, a
aimer comme nous avons été aimés.. Osons le suivre ! 0sons
faire confiance a celui qui a vaincu la mort et le mal, au
Ressuscité débordant de puissance et d’amour !

Dieu accueille tout le monde
|

https://soundcloud.com/eel-toulouse/dieu-accueille-tout-1le-mon
de

Le message de Paques annonce un monde nouveau. Radicalement
nouveau. La résurrection du Christ est 1’événement fondateur
de ce monde nouveau. Avec lui, il y a 1’émergence d’un nouveau
peuple de Dieu, un peuple issu de tous les peuples et uni par
la foi au Christ ressuscité.

Sauf que, dans la pratique, ca n’'est pas aussi simple que ca..

Au début de 1’histoire de 1’Eglise, tous les chrétiens étaient
Juifs ou prosélytes (des non-Juifs convertis au Judaisme). Et
beaucoup pensaient que c’était tres bien comme ca. Et que ceux
qui voulaient devenir chrétiens devaient aussi se faire
circoncire (la marque de l'’appartenance a la religion juive).
C’'était la premiere grande dispute théologique dans 1'histoire
de 1’Eglise.

Mais le livre des Actes des apOtres relate un événement qui a
tout changé : 1la conversion d’'un paien, un officier romain du
nom de Corneille. Ce n’était pas un prosélyte, méme s’'il était
un sympathisant du judaisme. Oh, ca n’a pas été facile ! Dieu
a di utiliser les grands moyens pour convaincre 1'apbtre


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/27/dieu-accueille-tout-le-monde/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/27/dieu-accueille-tout-le-monde/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/dieu-accueille-tout-le-monde
https://soundcloud.com/eel-toulouse/dieu-accueille-tout-le-monde

Pierre d’aller le visiter

Il envoie un ange a Corneille pour lui dire de faire venir
Pierre

I1 envoie a Pierre une vision spectaculaire et l’avertit de la
visite d'hommes qui le cherchent

Et en discutant avec Corneille, Pierre se rend compte que tout
était préparé par Dieu et qu’'il devait élargir sa vision de
1’'oeuvre de Dieu.

C'est ce qu'il dit dans le texte biblique que nous allons lire

Actes 10.34-43

34Alors Pierre prend la parole et dit : « Maintenant, je
comprends vraiment que Dieu accueille tout le monde. 35Si
quelqu’un le respecte avec confiance et fait ce qui est juste,
cette personne plait a Dieu. C’est vrai dans tous les pays.
36Dieu a envoyé sa parole au peuple d’Israél : il lui a
annoncé la Bonne Nouvelle de la paix par Jésus-Christ, qui est
le Seigneur de tous. 37Tout a commencé aprés que Jean a lancé
cet appel : “Faites-vous baptiser !” Vous savez ce qui est
arrivé, d’abord en Galilée, puis dans toute la Judée. 38Vous
savez comment Dieu a répandu la puissance de l’Esprit Saint
sur Jésus de Nazareth. Jésus est passé partout en faisant le
bien. Il guérissait tous ceux qui étaient prisonniers de
l’esprit du mal, parce que Dieu était avec lui. 39Et nous,
nous sommes témoins de tout ce qu’il a fait dans le pays des
Juifs et a Jérusalem. On 1’a supprimé en le clouant sur une
croix. 40Mais, le troisiéme jour, Dieu l’a réveillé de la mort
et il lui a donné de se montrer 41lnon pas a tout le peuple,
mais a nous. En effet, Dieu nous a choisis d’avance comme
témoins. Quand Jésus s’est relevé de la mort, nous avons mangé
et bu avec lui. 42I1 nous a commandé d’annoncer la Bonne
Nouvelle au peuple et de rendre ce témoignage : Jésus est
celui que Dieu a choisi pour juger les vivants et les morts.
43Tous les prophétes ont parlé de lui en disant : “Toute
personne qui croit en luil rec¢oit par son nom le pardon des




péchés.” »
Dieu accueille tout le monde !

« Maintenant, je comprends vraiment que Dieu accueille tout le
monde. » On pourrait traduire « Je comprends que Dieu n’est
pas partial, qu’il ne fait pas de favoritisme ».
Etymologiquement, le terme grec évoque le fait de recevoir
qguelqu’un en fonction du visage, des apparences.

Alors, évidemment, Dieu n’'est pas comme ca ! On se demande
presque comment Pierre ne l’avait pas compris avant !!!
Comment un Dieu juste et bon pourrait-il étre partial ? Dieu
accueille tout le monde. Il n'est pas le videur qui se tient a
l’entrée de la boite de nuit de son Royaume et qui décide de
laisser entrer ou pas, en fonction de leur apparence, ceux qui
se présentent a la porte !

Dieu accueille tout 1le monde.. Et pourtant, ce n’était pas
évident pour Pierre d’'aller chez Corneille. Il y avait des
regles tres strictes qui interdisaient aux Juifs d’entrer chez
des palens et de sympathiser avec eux. Alors dire cela dans
ces circonstances était vraiment porteur de sens..

Dieu accueille tout 1le monde. Il ne nous accueille pas en
fonction de notre facon de nous habiller ou de notre photo de
profil sur Facebook ! Il ne nous accueille méme pas en
fonction de notre appartenance religieuse, de notre facon de
prier ou de lire la Bible.

Sur quelle base, alors ? Pierre le dit : « Si quelqu’un le
respecte avec confiance et fait ce qui est juste, cette
personne plait a Dieu. » Deux conditions : craindre Dieu et
pratiquer la justice. En d’autres termes, avoir une vraie
démarche de foi et une volonté de conformer sa vie en
conséquence. C’est suffisamment large pour ne pas tomber dans
le légalisme et le discours de morale. C’est suffisamment
précis pour inviter a une démarche sincere et sérieuse. Et
c’'est vral partout et tout le temps.



Il ne s’agit donc pas de dire que Dieu accueille n’importe qui
et qu’'il est toujours content, quoi qu’on fasse.. Dieu
accueille tout ceux qui vont a lui dans cet état d’esprit,
dans cette démarche de foi. Qui que ce soit, quel qu’ait été
son chemin de vie, quelle que soit sa situation personnelle.
Voila 1’accueil que Dieu réserve a tous.

En réalité, c’est une autre facon de parler de la grace de
Dieu ! Dieu accueille favorablement tous ceux qui viennent a
lui. I1 ne met pas d’'autre préalable a son accueil que la foi.
Pas de rite ni de mérite.

Si Dieu accueille tout le monde, ce n’est pas parce que tout
le monde il est beau, tout le monde il est gentil ! Il
accueille tout 1le monde parce qu’il a fait le nécessaire pour
permettre cet accueil sans condition. C’est l’oeuvre accomplie
par Jésus-Christ. Lorsque Pierre évoque les grandes étapes de
la vie de Jésus, jusqu’a sa mort et sa résurrection, il
conclut en affirmant que « Jésus est celui que Dieu a choisi
pour juger les vivants et les morts. ». Et la, ca fait peur !
Sauf qu’immédiatement apres il dit : « Toute personne qui
croit en lui recoit par son nom le pardon des péchés. »

Voila de quel genre de jugement il s’agit ! Un jugement selon
la grace, pour le pardon des péchés. Ca veut dire que qui que
nous soyons et quoi que nous ayons fait, Dieu nous accueille
gratuitement, il nous donne 1la possibilité d’'un nouveau
départ, parce que Jésus-Christ est mort et ressuscité pour
nous.

Et nous ?

Dieu accueille tout le monde. Et nous ? Qu’en est-il de son
Eglise ? Accueille-t-elle vraiment tout le monde ? Et quand je
dis accueillir, ce n’est pas seulement dire bonjour poliment,
c'est chercher a connaitre, aimer, aider. C’est vouloir
intégrer dans la communauté.

Est-ce que nous accueillons tout le monde ? En théorie, oui,



sans doute. Mais en pratique ? J’ai l'impression que ca n'est
pas si évident que cela..

Ne se laisse-t-on pas parfois abuser par les apparences ? La
premiere impression.. La facon de s’habiller, de parler, de se
comporter. On voit arriver un matin au culte quelqu’un qu’'on
n'a jamais vu et on se fait tout de suite une idée sur 1lui,
sur une premiere impression. On lui met virtuellement une
étiquette sur le front qu’il est ensuite tres difficile
d’enlever.

Et, au-dela du premier accueil, quand il s’agit d’approfondir
la relation, d’envisager 1l’'intégration dans la communauté,
n'est-on pas parfois piégé par le modele, plus ou moins
conscient, de ce que devrait étre le « bon chrétien » ou le
bon « futur chrétien » ?

Dans nos Eglises, on a beaucoup de mal a intégrer les profils
atypiques, les cheminements qui sortent des sentiers battus.
Et pourtant, il me semble qu’il y en a de plus en plus.. On
aimerait quand méme toujours un peu qu’'ils entrent dans le
moule confortable du bon chrétien évangélique de base.

Vous savez — je caricature un peu — ce bon chrétien qui va au
culte (presque) tous les dimanches, qui cite 1'apb6tre Paul
dans ses prieres, qui écoute de la louange dans sa voiture,
sur laquelle il a collé un poisson autocollant, pour qui le
film Jésus est le sommet du 7e art, qui aime le pécheur mais
qui déteste le péché (enfin, des fois il mélange un peu les
deux..) .

Dieu accueille tout le monde.. Et nous ?

De quel Dieu somme-nous les enfants ? Le Dieu de grace révélé
en Jésus-Christ ? Ou d’'un autre Dieu, un Dieu sévere,
exigeant, qui juge avant d’'accueillir ?

Car 1'’enjeu pourrait bien étre la. Le jugement. Car il me
semble que le contraire de l’accueil, en particulier dans une



Eglise, c’'est le jugement. Comment accueillir vraiment celui
qu’on juge ?

On a tous des problemes a régler dans notre vie ! Les plus
anciens membres de cette Eglise comme les nouveaux arrivés,
les pasteurs autant que les autres. Alors on est tous mal
placés pour juger les autres !!!

Nous sommes tous au bénéfice de la grace de Dieu, de ce Dieu
quli accueille tout le monde.

Conclusion

Si Dieu est parfait, les Eglises ne le sont pas. C’est
logique, elles sont humaines. Mais nous ne pouvons pas nous en
satisfaire. L’ap6tre Pierre a accepté de se faire bousculer
dans le confort de ses certitudes par sa rencontre avec
Corneille. Sa vision de Dieu et de son Royaume en a été
bouleversée.

Si nous restons dans le confort de nos certitudes et de nos
schémas préconcus, notre vision de Dieu et de son Royaume
restera étriquée. Et 1’explosion de vie de la résurrection de

Jésus-Christ restera pour nous un pétard mouillé. Quel dommage
|

Jésus-Christ est ressuscité ! Et par lui, le Dieu de grace
accueille tout le monde. La promesse est pour tous : « Toute
personne qui croit en lui recoit par son nom le pardon des
péchés »



