L’amour fou de Dieu (III):
Justice et compassion de Dieu

Lecture biblique : Osée 11

Continuons notre série sur le livre du prophete 0Osée, en
sautant quelques chapitres, pour lire le ch.11l. Nous sommes au

8° s. av. J-C, et Dieu décide de confronter son peuple, et en
particulier le royaume du Nord d’'Israél, qu’il désigne par le
nom d’une tribu, Ephraim. Dans les ch. précédents, il y a un
véritable proces contre l1'infidélité du peuple vis-a-vis de
Dieu. Dieu va méme jusqu’'a utiliser 1’image de 1'époux bafoué,
trompé, par une femme adultere et volage, ce que nous avons vu
les dernieres fois. Il crie son amour pour son peuple, mais
aussi sa colere devant la trahison subie. Le ch. 11 nous
introduit dans les pensées de Dieu alors qu’il va rendre son
jugement.

Est-ce que Dieu peut nous abandonner ? Est-ce que Dieu peut
venir a bout de son amour pour nous ? Est-ce qu’'on peut
atteindre les limites de ce que Dieu peut supporter ? Quand on
1’a oublié, et qu’on a glissé loin de lui, depuis des années..
Quand on s’'est mis dans une situation si éloignée de ce que
Dieu veut, que notre culpabilité semble étre un obstacle
infranchissable. Le livre d’0Osée nous parle de l'amour fou de
Dieu pour son peuple, le peuple d’'Israél a l'époque, le peuple
des croyants aujourd’hui, le peuple de ceux que Dieu a un jour
appelés ses enfants. Un amour fou, décrit au début du livre
sous l’image d’'un époux qui fait tout pour reconquérir sa
femme infidele, décrit ici sous les traits d’un Pere rempli
d’"amour et de justice.

1) L’amour trahi

L'amour de Dieu, ce n’'’est pas vraiment ordinaire dans la
pensée ancienne. Les dieux antiques sont plutot des


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/26/justice-et-compassion-de-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/26/justice-et-compassion-de-dieu/

puissances, souvent dotées d’'un sale caractere, avec qui on
fait affaire pour avoir le moins de probléemes possibles. Pour
apaiser ces puissances, on les nourrit a 1'aide de viandes
sacrifiées, on les amadoue avec de 1’encens, on évite de les
vexer en reconnaissant publiquement 1leur pouvoir. La
conception pailenne des dieux ne contient pas de dimension
d’amour : c’est du donnant-donnant.

En contrepoint, le portrait que dresse 0sée du Dieu d’'Israél
se caractérise par la grace, un amour que rien ne mérite.
Exemple : alors qu’Israél est encore esclave en Egypte, Dieu
nourrit de 1’amour pour lui. Et de cet amour découle une main
tendue : Dieu prend l’'initiative d’appeler Israel, d’en faire
son fils, de le mettre a part. C’est 1’'exode, la sortie
d’Egypte, avec Moise. Toutefois, malgré une 1libération
miraculeuse et impressionnante, malgré cette vocation
extraordinaire a étre fils du Dieu vivant, Israél, des les
premiers jours, s'éloigne de Dieu. Vous connaissez cet épisode
du veau d’'or : alors gque Moise est encore sur la montagne du
Sinal en train de copier les tables de la Loi, Israéel
fraichement délivré par Dieu se rue dans 1’idolatrie et se
fabrique une statue a adorer. C’est le premier faux pas
d'Israel, et malheureusement il sera suivi par des centaines
d’autres : Israél ne cessera pas de se détourner de Dieu, de
lorgner vers le champ voisin ou 1'herbe leur parait plus
verte..

Face a cette infidélité et a cette ingratitude, que fait
Dieu ? I1 persévere. Il envoie ses prophetes, il multiplie ses
interventions miraculeuses, mais Israél reste sourd et
persiste dans son idolatrie. Les responsables du peuple, et le
peuple avec, au lieu de chercher en Dieu leur assurance et une
direction pour leur vie, cherchent d’'autres solutions. Lorsque
vient le printemps, Israel se tourne vers Baal, cette idole
phénicienne qui était censée garantir la fertilité des champs,
au lieu de faire confiance a Dieu. Lorsque la politique
internationale place le pays dans une situation délicate, au



lieu de consulter Dieu pour savoir comment agir, Israel se
tourne vers.. 1’Egypte ! Non seulement ils se tournent vers une
puissance humaine, faible, illusoire, mais en plus ils
retournent vers leur ancien bourreau, comme s’ils n’avaient
pas été délivrés de l'esclavage ! non seulement ils agissent
comme si Dieu ne pouvait pas les aider aujourd’hui, mais en
plus ils bafouent le miracle de 1’exode en faisant marche
arriere.

L’intérét de passer du temps a lire 1’AT, c’'est qu'Israél est
une miniature de 1’humanité, et les défauts du peuple d’'Israél
sont aussi nos défauts. L’obstination a chercher des solutions
tout seul, le refus de suivre Dieu selon ses termes a lui, la
volonté de choisir soi-méme le chemin quitte a s’'égarer dans
des marécages boueux.. C'est la rébellion du non-croyant, mais
aussi l'hypocrisie du croyant, son ambiguité, son incrédulité.

Evidemment, une telle situation conduit a la condamnation du
peuple. Devant une telle obstination, malgré la patience de
Dieu, le verdict finit par tomber : Israél n’est pas mieux que
les nations paiennes, et il mérite le méme jugement. Le texte
cite Adma et Tseboim, deux petites villes détruites en méme
temps que Sodome et Gomorrhe, pour montrer qu’Israél mérite le
méme sort, a force de rejeter Dieu sans cesse. Ce jugement,
c’'est la colere de Dieu qui s'’abat sur un peuple ingrat et
rebelle, qui n'a cessé de faire la sourde oreille et de se
moquer de Dieu.

2) Rebondissement : la compassion de Dieu

Le livre, voire méme la Bible, aurait pu s'’arréter ch.11 v.7

le peuple d’'Israél, comme 1’'humanité dans son ensemble, apres
avoir ignoré Dieu maintes fois, est voué a la destruction,
point. Mais l'’extraordinaire originalité du message biblique,
c’'est que les preuves de notre péché ne sont pas les seules a
peser dans la délibération. Au verset 8, un autre argument
fait irruption : Dieu ne peut pas se résoudre a abandonner son
peuple. Un dilemme se pose a lui : comment juger ce peuple



ingrat comme il 1le mérite, alors que Dieu l’'aime si
intensément ? Le prophete nous fait ressentir la profondeur de
la compassion de Dieu qui lutte en quelque sorte avec sa
colére : « comment pourrais-je t’abandonner, Ephraim, comment
pourrais-je te livrer a 1l’ennemi, Israél ? te détruire comme
Sodome, ou t'anéantir comme Gomorrhe ? » (v.8)

Depuis le début de 1’'histoire d’Israél, Dieu a fait preuve
d’amour et de compassion, comme un jeune pere qui des le début
déborde d’amour pour son enfant, qui l’aide a faire ses
premiers pas, en le tenant par les mains (geste). C’'est fou
d’'imaginer Dieu avec ces gestes-la, cette intimité, cette
douceur ! Comme quand il prend le bébé pour le tenir contre
ses joues..

Parfois on a l'impression que 1'AT présente le Dieu juge et
que le NT montre 1’amour de Dieu : mais le pere qu’Osée décrit
n'a rien a envier au pere du fils prodigue ! C’est le pere qui
s’implique tout entier pour conduire et protéger son enfant,
avec douceur, sans le blesser. Et cet amour viscéral n’'est pas
épuisé par les rebuffades d’'Israél. Bouleversé a 1la
perspective d’abandonner son enfant — Dieu en a littéralement
le ceur retourné — le Seigneur refuse de laisser Israél au
jugement qu’il mérite et il livre sa décision v.9 : je
n'agirai pas selon ma colere.

Dans ce texte, Dieu assume a la fois son amour et sa colere.
I1T n'est pas froid, impassible, ou détaché de sa création.
Aussi fou que cela puisse paraitre, 1’'Eternel sur son tréne
céleste ressent un amour paternel, tendre, proche, intime, qui
dépasse infiniment tout amour humain, un amour qui fait place
aussi a la colere quand il y a injustice et péché.

Cela dit, Dieu est Dieu, et pas un homme. Dieu n’est pas
esclave de ce qu’'il ressent, comme s’'il suivait malgré lui ses
pulsions. On voit que Dieu maitrise parfaitement sa colere,
qu’il ne se laisse pas aveugler. Il passe en revue les
jugements que mérite le peuple, mais il ne laisse pas emporter



ou déborder : il n’est pas comme le taureau qui voit rouge,
mais, tout en assumant son indignation 1égitime, il sait 1la
maitriser.

3) La grace au nom de la sainteté

Que change 1’amour de Dieu dans le proces ? Le peuple d’'Israél
subira quand méme une peine, et pas la moindre : 1l'exil. Le
peuple sera déporté en Assyrie, vers le nord, et perdra ses
terres. Le mal ne peut pas rester sans réponse de la part de
Dieu : ce serait scandaleux de seulement regarder ailleurs,
méme par amour. Le mal, le péché, et tous les dégats qu’il

entraine, doit étre éradiqué, 6té, retranché, parce qu’il est
intolérable.

La grace de Dieu intervient dans le fait qu’il limite 1la
portée du jugement et qu’il ne permet pas que le jugement soit
le dernier mot de 1l'histoire. Ce qui est étonnant, c’'est que
la raison pour laquelle Dieu restreint son jugement, c’est sa
sainteté. En général, on associe la sainteté a la pureté, a la
justice, a la défense sans compromis de la vérité. La sainteté
de Dieu est généralement percue comme la raison de sa colere,
de son refus du péché. C’est vrai, et pourtant Dieu utilise
l'argument de la sainteté non pas pour juger, mais pour
restaurer. C’est parce qu’'il est saint qu’il refuse de laisser
sa colere le dominer, parce qu’il est saint qu’il agit avec
amour. La sainteté de Dieu, c’est un combiné de justice et
d’amour, de droiture et de grace.

Dieu révele dans ce texte sa facon d’agir : le mal doit étre
condamné, a cause de la justice de Dieu, mais cette
condamnation ne peut pas étre le dernier mot, a cause de la
profondeur de 1’amour de Dieu. La démonstration ultime du
caractere de Dieu, c’'est la Croix ou meurt Jésus-Christ. La
croix ou triomphe la justice de Dieu sur le mal, sur toutes
les corruptions, sur tous les mensonges, sur toutes les
trahisons. Mais la croix ou triomphe aussi 1'amour de Dieu
pour 1’humanité, puisque le jugement est reporté sur le Christ



et que nous recevons cette possibilité d’'une deuxieme chance,
la possibilité d’un nouveau départ.

Dieu réaffirme sa fidélité a son peuple, et il promet de les
faire revenir a lui. Légers comme des oiseaux, rapides comme
des colombes, le peuple reviendra a Dieu. Ceux qui s'étaient
égarés, ceux dont le ceur était endurci, ceux qui s’entétaient
dans les impasses de 1’idolatrie seront transformés en
profondeur, et reviendront avec un esprit de crainte et
d’adoration, 1ils marcheront avec Dieu sans se laisser
détourner par les illusions des faux dieux. Voila la promesse
de Dieu : une restauration pour son peuple, de nouvelles bases
pour une nouvelle relation d’amour.

A la Croix retentit la méme promesse : ceux qui reconnaissent
que Jésus-Christ a été condamné a leur place pourront étre
appelés fils de Dieu, ils pourront venir a lui avec légereté,
avec assurance, dans l’adoration tremblante de celui qui se
sait amnistié, acquitté par grace.

Conclusion

Cette prophétie d’0Osée nous plonge donc dans les profondeurs
de 1’'amour de Dieu : elle nous montre 1l’'intensité de la
compassion de Dieu, 1’immensité de sa patience, et la vraie
dimension de sa sainteté qui ne laisse pas la colére avoir le
dernier mot. Dieu se révele a nous comme un Pere tendre et
proche de nous, jusque dans les jugements qu’il rend.

Cette parole biblique nous conduit dans l’adoration devant un
Dieu qui prend tant d’initiatives d’'amour envers nous. Elle
nous conduit dans la repentance parce que nous prenons
conscience de l’orgueil de notre ceur et de notre obstination
a pécher. Elle nous conduit aussi dans la reconnaissance et la
louange, parce que nous y voyons le portrait d’'un Dieu plein
de grace, qui refuse de nous abandonner et qui nous offre une
deuxieme chance en Jésus-Christ. Elle nous conduit enfin a
nous engager a suivre Dieu sur le chemin de la compassion et



de la justice, de la vérité et de la grace.

L’amour fou de Dieu (II): Une
reconquéte a tout prix

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-reconquete-a-tout-prix

Lecture biblique: Osée 2.4-25

Nous avons tous besoin d’étre heureux, d’avoir une vie pleine
de sens et d’espérance, une vie qui vaut la peine d'étre
vécue. Qu'est-ce qui nous rend heureux ? qu’est-ce qui nous
donne ce sens, cette valeur, dont nous avons tant besoin ?

Le peuple d’'Israél, bien avant la venue de Jésus-Christ, a
recu des bénédictions abondantes de la part de Dieu, et
pourtant, il ne croyait pas que c’était Dieu qui donnait tout
cela. Ou plutot, il s’est laissé influencer par les peuples
voisins qui pensaient que c’était telle ou telle divinité qui
donnait 1'abondance, notamment Baal, le dieu de la fertilité
et de la pluie, extrémement important dans une société 1)
basée sur 1l'agriculture et 1’élevage, 2) située dans une
région chaude et entourée de déserts. Pour Israél, le manque
de pluie égale une mauvaise récolte, égale la famine du peuple
entier. Par crainte que Dieu peine a pourvoir a tous les
besoins, par soucli de doubler les garanties, par manque de
confiance en Dieu, le peuple se laisse aller a rendre un culte
aussi a Baal, ce faux dieu étranger incapable de faire quoi
que ce soit pour eux. Nous ne sommes pas Israéel, mais nous
aussi, nous pouvons avoir du mal a nous mettre notre confiance
en Dieu seul pour notre avenir, nos besoins, nos projets, et
nous pouvons étre tentés, non pas d’adorer Baal avec des
sacrifices et des fétes solennelles, mais de compter sur nos


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/19/lamour-fou-de-dieu-ii-une-reconquete-a-tout-prix/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/19/lamour-fou-de-dieu-ii-une-reconquete-a-tout-prix/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-reconquete-a-tout-prix

finances, notre sagesse, le réseau que nous pouvons faire
jouer, la science, la technologie, la consommation.. Qu’est-ce
qui nous comble ? Ou plutdét, qui nous comble ?

La semaine derniére nous avons commencé le livre d’0Osée, qui
déclare 1’amour de Dieu a son peuple, un amour bafoué par la
trahison et la méfiance, le doute et 1’'infidélité de ce
peuple. Dieu utilise 1’'image de 1'adultere, de 1’'infidélité
conjugale, pour montrer a quel point cette méfiance sape toute
relation avec Dieu, combien le péché, auquel se livre Israél
par manque de foi et par orgueil, rend le peuple affreux et
immonde aux yeux de Dieu, qui finit par demander a 0sée de
mettre en scene une parabole vivante : il doit « épouser » une
prostituée, symbolisant Israél infidele, qui donne des
enfants, images du peuple que Dieu renie — « Mal aimée » et
« Pas mon peuple ». Dans le passage que nous allons lire
maintenant, Dieu développe, a la fois les raisons de sa
colere, et la promesse qu’'il faisait de rester fidele malgré
1'infidélité de son peuple.

1) Au désert pour retrouver la soif de Dieu

Nous 1’'avons dit, le probleme d’'Israél, c’est d’attribuer sa
richesse agricole, sa prospérité, son bonheur a un autre que
Dieu — les « amants », les dieux étrangers qui ne sont rien
d’autre que des statues incapables d’agir. C’est comme si
votre enfant allait remercier un inconnu dans le bus pour tout
ce que vous avez fait pour lui - la nourriture que vous
donnez, 1le vétement, 1la sécurité, 1le confort, 1les
opportunités, les cadeaux, l’'amour.. il s’en irait au bras de
cet inconnu — pour étre encore plus exact, l’inconnu en
question serait un composteur de billets. Il aurait une photo
de ce composteur dans sa chambre, et remercierait le Grand
Composteur pour chaque repas, chaque vétement, chaque journée,
chaque voyage, refusant de vous regarder, de vous écouter, de
vous aimer. Dieu est dans cette situation-la, devant un peuple
aveugle qui se trompe royalement de chemin, et en plus va
commettre des horreurs pour plaire a ce dieu imposteur



adopter la prostitution religieuse, sacrifier des enfants,
adorer les astres, et j’en passe.

La réponse de Dieu, c’'est de prouver que Baal n’'est pas a
l'origine de toute cette abondance. Comment fait-il 7?7 Il
arréte de donner : plus de pluie, plus de récoltes, plus de
richesse, plus de paix, plus de victoire sur les ennemis, plus
de pays. Voila ce que Dieu va faire : priver Israél de tous
les biens qu’elle pense recevoir de Baal pour montrer que ce
baal, ce faux dieu, qu’elle continuera a adorer quelque temps,
n'y était pour rien. Dieu O0te a Israél ce qui pouvait faire
illusion, il 1la dénude, la vide, plus rien ne reste de ce que
« Baal » est censé avoir donné suite aux sacrifices et autres
horreurs pratiquées.

Dieu agit séverement, avec dureté, il retranche autant qu’il
avait donné a ce peuple qu’il a sorti de la misere et de
l’esclavage en Egypte. Souvenez-vous, quand le peuple quitte
L'Egypte, quelques siecles plus tdét, sous la conduite de
Moise, Dieu promet, aprés la traversée du désert, l'entrée
dans un pays ruisselant de lait et de miel, un pays de paix et
de justice dans la présence de Dieu. Puisque le peuple a mis
Dieu dehors par ses doutes et son injustice, Dieu mettra
Israél dehors, la renverra au désert — pas le désert littéral
(quoique) mais 1’exil, chez un peuple étranger, a nouveau en
esclavage, sans rien. Pourquoi agit-il ainsi ? Pourquoi ferme-
t-il les portes qu’il a ouvertes ? Dieu n’agit pas pour
assouvir sa colere, mais il agit ainsi pour créer une soif,
pour attirer l’attention d’un peuple qui s’est rendu sourd et
aveugle a 1l’amour de Dieu. Il casse tout, pour montrer
qu’Israél vit dans un chateau de cartes, fondé sur 1’illusion
et le mensonge.

Et nous, sur quoi fondons-nous notre vie ? qui nous comble ? a
qui, a quoi, regardons-nous pour assurer notre vie ? Le texte
nous interpelle avec cette image frappante : Dieu ferme
parfois les portes, barre les chemins avec des épines, retire
certaines bénédictions, non pas par haine ou par indifférence,



mais pour nous rendre attentifs. Nous prions toujours pour que
Dieu ouvre les portes, mais ce sont souvent des portes dont
nous avons les clefs ! Trop souvent, nous demandons un coup de
pouce a Dieu dans des projets qui ne viennent pas de lui mais
qui sont fondés sur les valeurs de notre société, sur nos
désirs personnels, sur nos peurs. Nos épreuves ne sont pas
toujours des cas de discipline, mais elles sont toujours
1’occasion d’en apprendre plus sur Dieu, d'apprendre a compter
sur lui dans les déserts que nous traversons. Le désert n’est
pas forcément une malédiction : c’est peut-étre, comme Dieu
l'espere pour Israél, 1l'occasion de voir Dieu sans aucune
diversion, sans se laisser tenter ou troubler.

Je vais l’illustrer avec des sujets difficiles : 1'absence
d’enfants, 1’absence de travail, la maladie. Dans ces
épreuves, dans ces déserts, qu’'est-ce qui donne du sens a ma
vie ? qu’est-ce qui me donne de la valeur, en tant que femme,
en tant qu’homme ? Tout n’est pas forcément 1ié a la
discipline de Dieu, mais dans ces déserts-la, je peux
apprendre, je peux réentendre, redécouvrir que c’est qui me
donne de la valeur, parce qu’il m’a voulue, parce qu’il m’a
créée, parce qu’'il m’'a appelée. Que je me sente féconde ou
stérile, utile ou inutile, perdante ou gagnante, forte ou
faible, Dieu m’aime, Dieu me donne de la valeur, Dieu donne un
sens a ma vie, et une espérance, un avenir, une promesse, Dieu
comble mes besoins physiques, émotionnels et spirituels, et
non mon couple/ mes enfants/ mon travail/ ma réputation/ mes
accomplissements.

2) Retrouver Dieu pour retrouver du sens

Dieu conduit donc son peuple au désert pour attirer son
attention, pour forcer son attention, et lui montrer a nouveau
qui 1’aime, qui est son Dieu, qui 1'a béni depuis le départ.
Cette impasse est un nouveau départ, a nouveau dans le désert,
comme au temps de Moise, lieu ou Dieu — 1l’'image est osée — va
faire la cour a son peuple. Il emmene son peuple loin des
imposteurs, loin des trahisons commises, pour recommencer a



zéro. Dieu se met dans la peau d’un mari trahi 6 combien de
fois, qui emmenerait sa femme infidele sur une ile déserte,
pour lui rappeler leur premier amour, pour renouveler les veux
de mariage, comme au temps des fiancailles, en mettant de cété
le souvenir douloureux des infidélités et des amants. Dieu
n'envoie pas Israél au désert pour la punir, pour prouver
qu’'il est fort et qu’il en colte de le mépriser — méme si
c’'est vrai — mais pour la reconquérir, pour reprendre a zéro
leur histoire, par amour et par fidélité.

Quand le peuple aura retrouvé ses esprits, et comprendra que
Dieu seul est a l’origine des dons et bénédictions qu’'il a
recus avec abondance, alors, quand Dieu sera s(r qu’'Israél a
compris, Dieu recommencera a bénir : il donnera le signal au
ciel, qui pleuvra sur la terre, qui nourrira les vignes, les
oliviers, les champs de lin, et Israél recevra alors les
cadeaux de Dieu, 1’'abondance a nouveau. Apreés le chatiment,
viendra 1la restauration, apres 1la déchirure, 1la
réconciliation. Israél les recevra avec confiance, fidélité et
justice, amour et tendresse. Elle les recevra d’'un Dieu de qui
elle est proche, qu’elle connait intimement, qui est comme un
mari fidele, un pere aimant, un Dieu bienveillant.

Apres avoir compris qu’'hors de Dieu il n'y a pas de salut, pas
d’espoir, pas de vie, apres s’'étre engagé envers Dieu pour ne
chercher lui le salut, l’espoir et la vie, le peuple pourra
recevoir a nouveau l’amour que Dieu donne, en recevant tous
ses dons comme des preuves d’amour de Dieu, sans se tromper de
sens.

Tous, a notre maniere, nous sommes ou nous étions comme Israél
se trompant de Dieu, cherchant, comme dit le prophete Jérémie,
dans des vases crevassés et moisis la source de notre vie !
Pourtant, Dieu est venu nous chercher dans nos déserts, il est
venu donner a notre place ce que nous n’arrivions pas a lui
donner, la dot que nous n’arrivions a donner a notre fiancé

L’amour, la justice, la fidélité, la compassion. Ce que Dieu
attendait de nous, et que nous étions devenus incapables de



donner, il 1’a fourni pour nous, en Jésus-Christ. Jésus est le
lien qui nous unit a Dieu pour toujours : solidaire de
1l’humanité, il donne pour nous a Dieu satisfaction, et ca
passe par l'expiation de nos infidélités, qu’'il subit a notre
place, en sa mort, afin que nous puissions repartir a zéro
avec Dieu. Solidaire de Dieu, il nous donne 1l’amour que nous
cherchons sans fin.

Conclusion

Pourquoi Dieu se donne-t-il tant de mal avec 1'humanité
infidele ? pourquoi cherche-t-il a reconquérir 1'homme rebelle
qui s’'est détourné de lui ? pourquoi tant de détermination
dans son amour ? parce que Dieu nous a créés pour étre en
relation avec lui, pour que nous soyons ses enfants, son
peuple, son épouse — pour que nous ayons envers lui une
confiance plus grande qu’un enfant envers son pere, une
intimité plus grande qu’'une épouse avec son mari, une
reconnaissance et une loyauté plus grande qu’'un peuple envers
son roi, parce qu’il est notre Dieu, le Pere tout-puissant,
L’Epoux plein d’amour, le Roi protecteur. Le but de notre vie,
de notre existence sur la terre, c’est de recevoir 1l’'amour de
Dieu, de 1’'aimer a notre tour et de partager cet amour ceux
qgui nous entourent.

Alors que Dieu vienne nous chercher, 1a ou nous sommes, et
qu’il ouvre nos yeux, par tous les moyens, sur son amour, pour
que nous puissions trouver, en lui, la vie et 1’'espérance.



L’amour fou de Dieu (I):
Quand Dieu est a bout

https://soundcloud.com/eel-toulouse/quand-dieu-est-a-bout

Lecture biblique: Osée 1 — 2.3

Pour ce mois de juillet, comme c’'est un peu la tradition, je
vous propose une série de prédications sur un livre biblique.
J'ai choisi le livre du prophete 0sée, avec 4 morceaux choisis
qui conduiront nos méditations de 1’'été. Le prophete 0Osée est
un « petit » prophete juif, petit par rapport aux grands

prophetes que sont Esaie, Jérémie & Ezechiel. I1 a vécu au 8°
siecle avant Jésus-Christ, en Israél, et comme beaucoup de
prophetes, a eu un message difficile a annoncer.

Pour le comprendre, il faut remonter dans le temps. Depuis
deux siecles, le peuple a beaucoup changé. David, grand roi
d’'Israél, roi conquérant, roi pieux, a laissé la place a son
fils Salomon, roi pacifique, renommé pour sa sagesse et son
succes. Le fils de Salomon, pour des raisons politiques, se
met a dos une grande partie de la population, c.-a-d. 10
tribus sur les 12 qui composent le peuple. Ces dix tribus
choisissent de se séparer du roi, et constituent le royaume du
nord, avec pour capitale Samarie, tandis que les tribus de
Juda et benjamin restent autour de Jérusalem. A partir de la,
on a deux fils paralleles, deux peuples au lieu d’un. De
chaque c6té, intrigues politiques, injustice, corruption,
syncrétisme avec d’autres croyances, des croyances en des
dieux étrangers. Mais.. le royaume du Nord est dans un état
bien pire que celui du sud, au niveau moral, spirituel,
social.. C'est la catastrophe. Dieu n’'est plus au centre, mais
on se demande méme si le peuple se souvient encore de son
Dieu.

Quand Osée intervient, le royaume du nord vit une période de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/10/lamour-fou-de-dieu-i-quand-dieu-est-a-bout/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/10/lamour-fou-de-dieu-i-quand-dieu-est-a-bout/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quand-dieu-est-a-bout

prospérité, d’abondance, de paix apparente.. Seulement, les
dirigeants en profitent pour se livrer a 1’injustice, a
1’égoisme, a l'orgueil, a toutes les pratiques possibles et
imaginables, pensant que rien ne peut leur arriver. O0sée
intervient pour leur rappeler que Dieu n'en a pas fini avec
eux et qu'il les tient responsables de leurs actes et de leur
immoralité.

Osée, c'est le livre de la passion de Dieu, le livre qui
raconte son amour fou, passionné, pour son peuple, un amour
qui l'engage dans tout ce qu’il est. Dans ce livre, Dieu crie
la trahison de son peuple, sa déception, sa colere, et son
amour, encore et toujours son amour, certes bafoué, certes
blessé, mais toujours vivant. Pour parler de 1'amour passionné
de Dieu, Osée a recours a deux images : le mariage, cet amour
qui unit un homme et une femme responsables dans une alliance
mutuelle marquée par 1’'intimité et la fidélité, et la relation
entre un pere et ses enfants. Dans notre passage, on retrouve
un peu les deux, mélangées. Le peuple a trahi de Dieu, comme
une épouse trahit son mari en allant a droite et a gauche. Il
a renié Dieu, comme un enfant renie 1’autorité de son pere et
change de nom. On est blessé par ceux qu’'on aime le plus : nos
enfants, nos conjoints, nos proches.. Dieu aime tellement son
peuple que la trahison le frappe et le fait hurler — par la
voix des prophetes.

Certains pensent qu’Osée a vraiment d{ épouser une prostituée,
mais il est plus probable qu’Osée ait plutot fait un mime
prophétique. Il a mimé ce que Dieu lui a demandé. Il est allé
chercher une prostituée, et devant le peuple, a fait comme
s’il 1'épousait. Il a pris des enfants et a fait comme si ces
enfants venaient de lui, pour en faire des paraboles vivantes,
aux noms évocateurs : Mal-Aimée, Pas-mon-peuple..

1) Le point de rupture

On a du mal a imaginer Dieu a bout.. Et pourtant ce texte nous
le montre sous un jour nouveau, dur a accepter. Dieu n’'en peut



plus de ce peuple qui ne cesse de lui tourner le dos pour
s'enfuir dans des paradis artificiels, des illusions, des
mensonges.. Dieu n’'en peut plus, et il le dit haut et fort
vous, peuple corrompu, injuste, immoral, je vais arréter
d'avoir compassion de vous, Je ne vais plus vous soutenir dans
vos luttes, vos projets, vous ne serez plus mon peuple et je
ne serai plus votre Dieu. Je vais vous faire payer !

Dieu va loin ! il rebrousse chemin jusqu’a Moise, a qui il
s’'était révélé en disant : « Mon nom, c’'est « je suis » ! Je
suis le Dieu de tes ancétres, je suis le Dieu qui sauve, le
Dieu de grace et de vérité ». Mais maintenant, Dieu ne
« sera » plus pour son peuple, il coupe les ponts, ferme les
portes, tire un trait : vous n’étes plus mon peuple. Vous étes
comme les autres peuples, ceux qui ne me connaissent pas, pour
moi, vous étes des étrangers, des inconnus, des paiens.

C'est dur, mais malheureusement pour Israél, on ne peut pas
dire que ce soit injuste. Quand on 1it l’'histoire de ce
peuple, on voit la trahison s’enraciner des le début — des
l’idolatrie du culte au veau d’or alors que Dieu vient juste
de se montrer au peuple, jusqu’'au massacre de Jizréel ou le
changement de dynastie s’est fat dans le sang et la cruauté.
Le peuple a fait tout ce que Dieu déteste, et Dieu lui demande
des comptes.

Mais quand on lit l’'histoire de ce peuple, on lit aussi notre
histoire, de maniere indirecte. On lit la noirceur de notre
ceur, l'ambiguité de nos promesses, la faiblesse et 1la
lacheté, la convoitise et la corruption. On y lit notre
malheur, et 1le malheur de nos peuples, de nos sociétés,
laissant Dieu a l'écart pour succomber aux fausses promesses,
aux mensonges et aux illusions.

A la place de Dieu, devant de tels affronts, on tirerait un
trait, on recommencerait a zéro peut-étre, mais avec d’autres.
C'est d’ailleurs souvent ce que 1l’on fait, entre nous. Combien
de familles sont déchirées par le souvenir d’une trahison ?



Combien d'amitiés se sont dissoutes ? Combien de couples sont
brisés ? Et combien d’'églises se déchirent encore, lorsque les
uns et les autres invoquent l’affront subi pour couper les
ponts ? Il y a toujours de bonnes raisons, des affronts a
notre honneur, des confiances trahies, des blessures
indélébiles..

Dans le texte, Dieu est arrivé a ce point de rupture, que nous
connaissons bien. Certes, comme Dieu est lent a la colere, il
a attendu plusieurs siecles avant de 1’atteindre, mais il vy
est, a cet endroit ou tout espoir semble perdu, ou toute 1la
relation est entachée par 1’'affront.. il est tentant de couper
les ponts.

2) Le triomphe du pardon

Mais voila que Dieu, alors qu’il vient de commencer son
réquisitoire contre Israél, Dieu annonce déja le pardon ! « Un
jour, les gens d’Israél seront aussi nombreux que les grains
de sable au bord de la mer. On ne pourra pas les compter. Dieu
ne leur dira plus : « Vous n’étes pas mon peuple. » Au

contraire, il les appellera « Fils du Dieu vivant ». °Dites a
vos fréres « Mon Peuple », et a vos seurs « Bien Aimée ».
Rebroussant encore chemin, remontant avant Moise, il arrive a
Abraham, a ses promesses : ta descendance sera comme le sable
de la mer, comme les étoiles du ciel. Et la Dieu ne se dédie
pas, car cette promesse, qui remonte a plus de mille ans,
cette promesse il ne peut pas, lui, la trahir.

Alors, du fond de sa rage, du fond de sa colere et de son
indignation, remonte la promesse, remontent sa fidélité et sa
compassion : « QOui je vais vous punir, mais ensuite, je vous
guérirai, je vous remontrerai le chemin, je vous remontrerai
combien je vous aime, je vous donnerai un salut encore plus
grand, je vous rapprocherai de moi, et vous serez mes fils,
mes filles, unis a moi pour toujours, réunis ensemble pour
toujours ! » Le pardon de Dieu triomphe de sa juste colere, et
Dieu annonce déja la réconciliation, avec lui et dans le



peuple, entre le royaume du sud d’'Israél et le royaume du
nord, mais méme au-dela, entre tous les peuples, entre tous
les hommes. D'ailleurs les apOtres Pierre et Paul utilisent ce
texte pour parler des chrétiens d’origine non-juive : nous
n'étions pas le peuple de Dieu, nous étions des étrangers,
mais Dieu nous a aimés, et il a fait de nous ses filles et ses
fils.

Dieu a-t-il une personnalité double ? Comment peut-il dire
« vous n'étes plus mon peuple » et l'instant d’'apres « vous
étes mes fils » ? On touche la au ceur de la prophétie : ce
n’'est pas une prévision mais un avertissement, avec un message
implicite : « ressaisissez-vous ! revenez a Dieu ! il n'est
pas trop tard ! méme quand vous avez plongé dans le mal et que
vous avez touché le fond, vous pouvez crier a Dieu et revenir
a lui ! » Dieu s’'adresse a des criminels, des impies, des gens
sans foi ni loi, et c'est a eux qu’il tend la main en
rappelant ses promesses : « Revenez, et vous serez mes
fils ! » C'est d'ailleurs pour ca que Dieu sauvera, a court
terme, le royaume de Juda, le royaume du sud : malgré leur
déchéance spirituelle et morale, a plusieurs reprises les rois
se sont tournés vers Dieu, ont cherché a éliminer ce qui le
déshonorait et a favoriser une vie juste, avec Dieu. Malgré
leurs imperfections et leurs dérapages, ils montrent de la
bonne volonté, et cela suffit pour que Dieu les sauve.

Alors certes, quelques décennies plus tard, juda suivra
malheureusement 1le méme chemin que le royaume du nord, et
subira le méme destin que le royaume du nord avant lui : une
terre envahie, un peuple déporté, un royaume dévasté. Mais
pour les deux royaumes, Dieu enverra, pendant toute cette
période, grands et petits prophetes pour annoncer ce qui les
attend s’ils perséverent loin de Dieu — le jugement, mais
aussi pour rappeler son amour malgré tout, et sa fidélité,
malgré tout. En Jésus, les promesses faites au peuple,
promesse de réconciliation avec Dieu, promesse de
réconciliation avec les autres, promesse de lumiere tout au



fond de nos ténebres, en Jésus toutes ces promesses se
réalisent, et celui qui tend la main vers Dieu, malgré son
indignité, celui-la est assuré de son salut, il est fils du
Dieu vivant, enfant chéri et bien-aimé, membre du peuple de
Dieu.

Conclusion

Ce texte nous invite a saisir la folie de 1’amour de Dieu pour
nous, cet amour pour des hommes et des femmes injustes, sales,
coupables, cet amour qui surpasse tout, qui espere tout, qui
promet tout, si seulement on ose saisir la main de Dieu. Osée
nous encourage encore aujourd’hui a recevoir cet amour fou de
Dieu pour nous, a le laisser transformer nos vies, et a
1l'imiter. A imiter ce pardon « injuste », dans nos familles,
nos couples, nos amitiés, notre église, parce que Dieu nous a

pardonnés. Quand nous sommes a bout, a bout de patience,
regardons a Dieu et puisons en lui cet amour fou, qui espere
tout et qui surpasse tout, qui guérit tout, qui cherche un
chemin pour rejoindre 1’autre, a cause de Dieu, avec l’aide de
Dieu, et en hommage a sa compassion qui nous sauve et nous
repéche sans cesse.

Avoir Dieu pour mere

https://soundcloud.com/eel-toulouse/avoir-dieu-comme-mere

Lecture biblique : Esale 66.10-14a

Dans sa deuxieme et sa troisieme partie, le livre d’Esaie
s’adresse aux Juifs exilés a Babylone, au VIe siéecle avant
Jésus-Christ. Il s'adresse a un peuple découragé, loin de son
pays, en attente d'espérance. Or, au ceur de ces chapitres, il
est question de consolation. Car Dieu a un projet de retour


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/03/avoir-dieu-pour-mere/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/avoir-dieu-comme-mere

pour son peuple.

Juste avant notre texte, le prophete utilise 1’'image de
1l’enfantement pour parler de ce retour. Un miracle, sujet de
joie immense. Et au ceur de notre texte, l’image se prolonge
avec celle d’'un bébé heureux, dans les bras de sa mere,
rassasié de son lait.

Pourquoi ne pourrions-nous pas nous approprier cette image ?
Car elle nous parle de Dieu et de ceux qu’il aime, de la
relation qu’il veut avoir avec eux. Et on peut considérer la
relation de Dieu avec le peuple d’'Israél, dans 1'Ancien
Testament, comme un prototype de la relation qu’il veut
entretenir avec les humains en général.

Et de cette image, nous pouvons déduire deux affirmations qui,
il faut 1’avouer, peuvent paraitre surprenantes au premier
abord

— Nous sommes des nourrissons qui avons besoin d’'étre consolés
— Dieu est une mere qui console et nourrit

Nous sommes des nourrissons qui avons besoin d’étre consolés

De simples nourrissons

L’image du nourrisson n’est peut-étre pas, au premier abord,
tres valorisante. Un nourrisson, c’est mignon.. mais c’'est
fragile, faible, vulnérable. Ca n'a aucune autonomie et une
capacité de communication limitée.

Un nourrisson ne s’exprime pratiquement que par les pleurs.
Quand il a faim, il pleure. Quand il a mal, il pleure. Quand
il a peur, il pleure. Difficile d’avoir une conversation
élaborée dans ces conditions ! Et pourtant, sa mere reconnait
ses pleurs. Ils ne sont pas les mémes quand il a mal ou quand
il a faim. Quand une mere entend son bébé pleurer, elle sait
ce dont il a besoin.

Nous sommes bien des nourrissons devant Dieu, avec notre



langage 1limité pour lui parler. Mais Dieu comprend nos
murmures, nos cris et nos prieres maladroites, comme une mere
comprend les pleurs de son enfant.

Car les promesses de Dieu dans le prophete Esaie sont aussi
les réponses de Dieu aux prieres de ceux qui criaient a lui
dans le contexte de 1’exil. Dieu les a consolé..

Le salut comme consolation

Le salut est une consolation. On associe, avec raison,
d’autres notions au salut dans la Bible. Le pardon, la
réconciliation, la régénération, la justification... Ici, c’est
la consolation. C’est une notion centrale chez Esale. La 2e
partie du livre s’'ouvre par cet appel : « Consolez, consolez
mon peuple ! » (Es 40.1). Et la thématique de 1la consolation
se répete de nombreuses fois dans les deuxiemes et troisiemes
parties du livre. On retrouve aussi cette thématique chez
d’autres prophetes, notamment Jérémie.

L’idée de consolation est 1liée alors au retour de 1l’exil.
L'exil est certes 1’éloignement du pays mais, spirituellement,
c’est aussi et surtout 1’éloignement de Dieu. Et dans le
message des prophetes, le retour de 1’exil est 1ié au retour a
Dieu. La consolation est certes celle du retour au pays mais
aussi celle du retour a Dieu. Comme le nourrisson qui retrouve
les bras de sa mere.

Dans 1le Nouveau Testament, on retrouve cette idée de
consolation associée au salut. Le vieux Syméon a Jérusalem,
qui attendait la venue du Messie, nous est ainsi décrit par
Luc : « Cet homme était juste et pieux, il attendait 1la
consolation d’'Israél et l’'Esprit Saint était sur lui. » (Lc
2.25) Et, prenant Jésus dans ses bras, il peut dire

« Maintenant, Seigneur, tu peux laisser ton serviteur mourir
dans la paix, comme tu l’as dit. Oui, mes yeux ont vu le salut
que tu nous donnes. » (Lc 2.29-30)

Nous sommes des nourrissons qui avons besoin d’étre consolés.



On a besoin d’'étre consolé quand on est triste, quand on
souffre. Nous l’'avons tous vécu. Mais nous avons besoin aussi
d'une consolation spirituelle. Celle qui vient du salut de
Dieu, de son pardon et sa grace. Celle qui répond a la
tristesse de 1'éloignement de Dieu, 1la souffrance
existentielle de la séparation avec Dieu. C’est une souffrance
qu’on occulte parfois.. mais qui est bien réelle. Parce que
nous sommes créés par et pour Dieu, nous sommes faits pour
étre en relation avec notre Créateur.

Dieu est une mere qui console et nourrit

Pour illustrer cette consolation offerte par Dieu, c’est donc
1’image de la mere qui est utilisée. Ce n'est pas la premiere
fois que la Bible, a commencer par Esaie, décrit Dieu avec des
caractéristiques féminines. Et ca ne devrait pas nous étonner..

Car Dieu n’a pas de genre ! Méme si Jésus nous invite a
appeler Dieu « notre Pere », ce dernier n’a rien a voir avec
un vieillard a la barbe blanche ! Masculin et féminin sont des
catégories valides pour les humains, pas pour Dieu !

Pour parler de Dieu, on en est réduit a utiliser notre
langage, nos catégories. Nos mots, nos concepts, notre
théologie, sont trop limités pour décrire Dieu. Nous ne sommes
qgue des nourrissons.. La perfection divine nous reste
inaccessible, incompréhensible. Tout ce que nous disons de
Dieu n'est que partiel. Nous ne pouvons l’enfermer dans les
cases de nos mots, de nos concepts.

Mais il se révele a nous avec le langage que nous comprenons.
Comme les adultes communiquent avec les tout petits bébés par
des mots et des sons adaptés. Dieu utilise notre langage pour
se révéler. I1 se met a notre hauteur. C’est le mouvement qui
traverse toute 1la révélation biblique, jusqu’a son
aboutissement dans 1l’incarnation, le Fils de Dieu devenu
homme.

Avec notre langage humain, nous pouvons donc connaitre ce que



Dieu révele de lui-méme. Or, dans la Genese, quand Dieu crée
L’humain a son image, il les crée homme et femme. L'homme et
la femme, le masculin et le féminin sont donc des catégories
également valides pour parler de Dieu ! Il est tout aussi
légitime de parler de Dieu comme un pere que comme une mere.
Nous n’avons pas besoin de chercher une autre figure féminine
a élever au rang de Dieu.. Dieu, notre Pere, est aussi notre
mere.

Dieu : une meére gui console

« Comme une mere console son enfant, moi aussi, je vous
consolerai. » (v.13). Cette promesse exprime le soin
personnel, intime, de Dieu pour ses enfants. C’est une image
d’'une tendresse incroyable pour un Dieu aussi proche de nous
qu’une mere 1’est pour son enfant !

Ce Dieu si proche, c’est celui qui vient habiter en nous, par
son Esprit. Notez d’'ailleurs que le mot hébreux pour
« esprit » (rouah) est féminin.. Et que dans 1’Evangile selon
Jean, le Saint-Esprit est appelé le consolateur !

Dieu : une mére qui nourrit

« Vous serez rassasiés comme des bébés qui tetent avec joie le
sein rempli de lait de leur mere. » (v.1l1l). La aussi, l’'image
est incroyable de tendresse et d’intimité. Dieu est une mere
qui nourrit. Et la nourriture que Dieu donne, c’'est le lait
maternel. I1 donne de lui-méme. I1 se donne. Comme Dieu se
donnera lui-méme dans la personne de son Fils. Comme Dieu lui-
méme nous remplit de sa présence, par son Esprit.

Vous avez déja vu le visage d’'un nourrisson dans les bras de
sa mere apres avoir bu son lait ? C’est 1’image méme du
bonheur, de la béatitude. La plénitude ! Ce Dieu qui se donne
lui-méme pour nous ne peut que nous offrir la plénitude. Une
plénitude de joie, d'espérance, d’amour.

Conclusion



Ce texte, plein d’espoir pour le peuple de Juda exilé a
Babylone, est aussi porteur de promesse pour nous. Car il nous
décrit un Dieu tendre et proche, une mere qui prend soin des
nourrissons que nous sommes.

Laissons-nous donc prendre dans les bras de Dieu, laissons-
nous consoler par Llui, Ulaissons-nous nourrir par Llui.
Abandonnons-nous a sa tendresse et recevons la plénitude de sa
joie, celle de se savoir aimé par le Créateur de l’Univers.

Ecoutons-1le nous dire

« Je prendrai soin de vous
comme une mere le fait

pour le bébé qu’elle allaite.
Elle le porte sur son dos

et le caresse sur ses genoux.
Oui, comme une meére console son enfant,
moi aussi, je vous consolerai.
(w)

Quand vous vivrez cela,

votre ceur sera dans la joie,
et votre corps reprendra vie
comme l’'herbe apres la pluie. »

Jésus, je te suivrail !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/jesus-je-te-suivrai

Lecture biblique: Luc 9.57-62

Jésus je te suivrai ! C’'est la définition méme de 1la vie
chrétienne, de la foi, c’est le sens du baptéme, et je vous
propose de nous arréter ce matin sur un passage de la Bible ou


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/07/01/jesus-je-te-suivrai/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/jesus-je-te-suivrai

Jésus clarifie ce que cela veut dire.

Jésus m'étonnera toujours.. Franchement, il est un peu dur la !
Un homme s'’approche de lui, candide, ouvert, bien intentionné,
prét a tout, et Jésus le recoit avec une remarque Ssévere

« les renards et les oiseaux ont des lieux de repos, de
confort, des lieux rassurants, mais pas moi. Tu veux me
suivre ? partout ? mais moi je marche sur un chemin difficile,
étroit, abrupt et rocailleux.. Es-tu prét a me suivre avec tout
ce que cela implique ? »

Croisant un autre homme, Jésus prend 1’initiative : « suis-
moi ». Cet homme endeuillé, se préparant a enterrer son pere,
accepte mais demande un délai. Quoi de plus normal ? C’est son
pere ! Et dans la culture juive, ce serait un déshonneur
terrible que de ne pas assister aux obseques de son pere, du
chef de famille ! Pas que dans la culture juive d’ailleurs..
Jésus fait fi de cette demande : « laisse tout, ce qui compte,
c’'est de me suivre. »

Un troisieme homme arrive, un peu entre les deux : comme le
premier, il est volontaire, comme le deuxieme il demande un
délai — pour une raison moins dramatique mais 1égitime
saluer ses parents. Ces trois hommes sont enthousiastes, ils
veulent suivre Jésus, et Jésus leur répond a tous les trois
d’un ton dur, sévere, réprobateur. Ont-ils été découragés par
les remarques de Jésus ou ont-ils choisi de suivre Jésus
malgré tout ? On n’'en sait rien, et finalement ce qui ressort
du texte, ce n’est pas le destin de ces trois hommes anonymes,
mais 1’exigence que Jésus fixe a celui ou celle qui veut le
suivre. Ce sont les paroles de Jésus qui résonnent de maniéere
intemporelle a nos oreilles : tu veux me suivre ? Alors voila
ce que ca implique.

1) Suivre Jésus avec détermination

Jésus exige qu’on le suive totalement, avec une détermination
sans failles. Jésus était un prédicateur ambulant, a la vie



pour le moins précaire : rien n’'était assuré, et a chaque
village, il fallait une bonne ame pour héberger et nourrir
Jésus et tous ceux qui s'attachaient a lui, ce qui faisait une
bonne petite troupe. Méme les bétes sauvages avaient plus de
confort et de garanties que Jésus !

Celui qui suit Jésus doit s'’attendre a emprunter des chemins
inconnus, a délaisser le confort, la facilité, aujourd’hui
encore. Aujourd’hui encore, si on veut suivre ses valeurs, ses
priorités, vivre comme lui, avec Dieu, alors on s’engage en
terre inconnue, dans un voyage qui ne ressemble pas a ce qu’on
aurait prévu ou imaginé. Suivre Jésus, c'est abandonner les
plans sur 10 ou 30 ans, abandonner les garanties qui nous
rassurent. Certes, pour tout le monde, rien n’est jamais
certain, c'est vrai. Mais Jésus demande a ce qu’on se prépare
a abandonner toute certitude pour trouver notre seule
assurance, notre seule garantie, notre seule stabilité en 1lui,
et pas ailleurs. Pas dans une maison, pas dans notre travail,
ou dans notre santé, ou, pour 1l’'église, dans notre histoire,
nos murs ou notre fonctionnement. Notre stabilité, c’est
Jésus, notre garantie, notre repos, notre home sweet home,
c’'est Jésus. Et Jésus marche, Jésus avance, Jésus nous emmene
a sa suite, dans la précarité, nous obligeant a nous reposer
sur lui seul.

Mais dans cette remarque de Jésus sur la précarité de sa vie,
face a l'’enthousiasme de ce premier homme, on trouve plus que
les difficultés d’une vie nomade. Ces dialogues ont lieu alors
que Jésus s’'est mis en route pour Jérusalem : c’'est son
dernier voyage. En effet, depuis qu’il s’'est mis a parcourir
le pays, Jésus a suscité 1’opposition, notamment des chefs
religieux, a cause de la liberté dont il fait preuve. Jésus ne
rentre pas dans les cases, il parle avec une passion
percutante, ses paroles ont la justesse de la vérité, sans
oublier les miracles, les guérisons, qui attestent que Dieu le
soutient, que Dieu est avec lui. Mais.. Jésus bouscule trop
l'ordre établi, il remet en cause par sa simple présence



l’autorité des bons vieux chefs religieux et du systeme qui
existait alors. Des le début, Jésus a suscité 1’opposition,
qui a grandi avec les années, mais nous arrivons la a un stade
ou ses opposants vont tout faire pour 1le piéger, pour
l’'arréter, a tout prix. Jésus sait cela, mais il est déterminé
a remplir sa mission jusqu’au bout.

Celui qui suit Jésus peut rencontrer de 1'opposition, du
rejet, de l'incompréhension, parce qu’il a d’'autres priorités,
parce qu’'il adopte d’autres valeurs, un autre style de vie,
parce qu'il vit a contre-courant. Face au rejet, qu’en est-
il ? Celui qui regarde en arriere ne pourra pas tenir, celui
qui est nostalgique de la vie d’avant, celui qui cherche des
arrangements pour inventer un équilibre impossible : celui-la
ne peut pas étre disciple et avancer avec Jésus. Essayez de
conduire en regardant en arriere ! Vous risquez fort de ne pas
arriver au bon endroit, et méme d’avoir un grave accident.

Suivre Jésus exige que nous soyons déterminés, a 100%. On ne
suit pas Jésus a moitié, sur certains points, ou a certains
moments, ou avec certaines personnes. Les disciples, ceux qui
suivaient Jésus physiquement, s’'engageaient totalement a le
suivre, et Jésus attend 1la méme chose de nous : une
détermination absolue, concentrée, inflexible.

2) Choisir la vie

Faire de Jésus notre priorité, notre seul appui, notre but
ultime, c’est une sacrée demande ! Pourquoi Jésus en demande-
t-il autant ? Parce qu’en Jésus se trouve la vie ! Aupres de
Jésus se trouve la vie !

Lorsque Jésus retient 1'homme endeuillé qui devait enterrer
son pere, il le fait au nom de la vie ! « Laisse les morts
enterrer les morts, et toi, va annoncer le royaume de Dieu ! »
Annoncer le royaume de Dieu, c’est annoncer aux autres que
Dieu nous aime et veut nous sauver, c’est relayer la bonne
nouvelle que Jésus annonce : Dieu fait revivre celui qui vient



a lui, quel qu’il soit. Dieu fait revivre.

De maniere provocante, Jésus invite a laisser le passé, ce qui
est mort, ce qui nous empéche d’'avancer, derriere, pour se
concentrer avec détermination sur la vie que Dieu donne, sur
cette offre de salut que Dieu nous appelle a saisir et a
partager avec ceux quli nous entourent. Non pas qu’il faille
boycotter toutes les cérémonies d’'obseques ! mais dans le cas
de ce jeune homme, il n’'était pas possible de faire les deux
suivre Jésus tout en restant quelques jours pour organiser
l'enterrement de son pere. Dans ce dilemme, Jésus invite a
choisir la priorité ultime : 1la vie, la vie a saisir, la vie a
partager.

Pour nous ca peut étre un autre renoncement — 1ié aux
convenances sociales, au style de vie, aux passions.. Ces
choses sont bonnes, mais si elles se tiennent entre la vie et
moi, si elles deviennent une diversion, une déviation, alors
Jésus invite a choisir la vie !

Jésus lui-méme a choisi la vie, ou plutdt, notre vie. Il a
tout abandonné, tout sacrifié, tout trié dans ses priorités
pour se concentrer uniquement sur ce qui allait nous faire
vivre, sur sa mission. Sans cesse, il a annoncé 1'amour de
Dieu, montré 1’'amour de Dieu par ses paroles et ses actes,
méme quand il était fatigué, méme quand il était pressé, méme
quand il avait prévu autre chose. La vie des autres a toujours
été prioritaire. I1 est allé jusqu’a donner sa propre vie pour
que nous puissions recevoir le pardon de Dieu qui fait vivre.
I1 est mort pour que nous puissions vivre. Notre vie a ses
yeux n'a pas de prix, il a tout donné pour nous : voila
pourquoi il nous exhorte avec autant de force a choisir la
vie. La vie aupres de celui qui fait vivre : Dieu.

Conclusion

Jésus nous a ouvert un chemin de vie, avec Dieu. Pour cela il
a fait preuve d’'une détermination a toute épreuve, pour nous.



Le suivre dans la foi demande aussi de la détermination
accepter de le suivre la ou c’'est difficile, choisir de 1lui
faire confiance quand nos autres garanties s’effacent,
renoncer a ce qui nous retient dans notre marche avec 1lui.
Mais le jeu en vaut la chandelle, car sur ce chemin étroit,
nous trouvons Dieu, nous trouvons celui qui fait vivre, nous
recevons sa joie, sa paix, sa grace !



