
Vous êtes le corps du Christ
(8/8) – Un témoignage évident
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-temoignage-evident

Nous terminons aujourd’hui notre série tirée des questions
posées à l’apôtre Paul lors de notre WE de rentrée, avec la
question du rayonnement. Il est vrai que Paul parle peu des
questions  de  mission,  d’évangélisation,  ou  de  service
«  social  »  aux  non-chrétiens.  On  trouve  beaucoup  plus
d’exemples  pour  réfléchir  au  rayonnement  en  contemplant
l’exemple du Christ, qui allait sans cesse vers de nouvelles
foules, répondant aux besoins de ceux qu’il rencontrait, des
besoins  tant  spirituels,  que  relationnels,  émotionnels  ou
physiques. Jésus prenait l’initiative d’aller vers les autres,
pour leur offrir un salut global. Malgré tout, même si Paul ne
met  pas  l’accent  sur  cette  problématique,  il  l’évoque

indirectement, par exemple dans le début de la 1e lettre aux
Thessaloniciens.

Lecture biblique: 1 Thessaloniciens 1.1-10

1 Moi, Paul, avec Silas et Timothée, j’écris à l’Église de
Thessalonique qui appartient à Dieu le Père et au Seigneur
Jésus-Christ. Que Dieu vous bénisse et vous donne la paix !
2 Sans cesse, nous remercions Dieu pour vous tous et nous
disons vos noms dans nos prières. 3 Devant Dieu notre Père,
nous  nous  souvenons  toujours  de  vous.  Oui,  votre  foi  est
active, votre amour vous fait agir, et votre espérance en
notre Seigneur Jésus-Christ est solide. 4 Frères et sœurs
chrétiens, nous le savons, Dieu vous aime et il vous a choisis
pour être à lui.5 En effet, la Bonne Nouvelle que nous vous
avons  annoncée  n’est  pas  arrivée  chez  vous  seulement  en
paroles, mais aussi avec la puissance et l’aide de l’Esprit
Saint. De plus, nous étions sûrs de ce que nous disions. En
effet, vous savez comment nous avons vécu parmi vous pour

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/03/13/vous-etes-le-corps-du-christ-88-un-temoignage-evident/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/03/13/vous-etes-le-corps-du-christ-88-un-temoignage-evident/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-temoignage-evident
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/1/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/2/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/3/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/4/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/5/PDV


votre bien.6 Et vous, vous avez suivi notre exemple et celui
du  Seigneur  :  vous  avez  reçu  la  Parole  dans  de  grandes
souffrances, avec la joie donnée par l’Esprit Saint. 7 Ainsi,
vous êtes devenus un modèle pour tous ceux qui croient, en
Macédoine et en Akaïe. 8 En effet, c’est de chez vous que la
parole  du  Seigneur  est  partie  pour  se  faire  entendre  en
Macédoine et en Akaïe. De plus, on sait partout que vous
croyez en Dieu, nous n’avons donc pas besoin d’en parler.9 Les
gens racontent en parlant de nous comment vous nous avez reçus
chez vous et comment vous vous êtes tournés vers Dieu. Vous
avez laissé les faux dieux, pour servir le Dieu vivant et
vrai 10 et pour attendre que son Fils vienne des cieux. Ce
Fils, c’est Jésus que Dieu a réveillé de la mort et qui nous
délivre du jugement de Dieu, qui est proche.

Paul commence sa lettre par les formules d’usage : lui et ses
collaborateurs saluent l’église de Thessalonique, qu’ils ont

fondée lors du 2e voyage missionnaire de Paul dans le bassin
méditerranéen, et Paul rappelle ce qui l’unit à cette église :
p. ex. l’accueil qu’il a reçu chez les Thessaloniciens quand
il  leur  a  annoncé  l’Évangile,  leur  joie,  malgré  les
difficultés et l’opposition de certains groupes religieux. Il
se  rappelle  que  l’Esprit  de  Dieu  était  présent  dans  ces
moments-là, appuyant les prédications, faisant son chemin dans
les cœurs, suscitant une conviction chez les Thessaloniciens :
Jésus sauve ! Et dans la façon que Paul a de parler de cette
église,  nous  pouvons  trouver  quelques  pistes  quant  au
rayonnement  de  notre  communauté.

Un témoignage… évident

Ce qui frappe, dans ce texte, c’est l’évidence. « Nous n’avons
pas besoin de parler de votre foi, tout le monde en est au
courant » (v.8) La foi des Thessaloniciens est une évidence,
pour  tout  le  monde.  Des  communautés  se  sont  formées  en
Macédoine, en Achaïe, et même au-delà, sous l’influence des
chrétiens de Thessalonique. La Grèce s’est couverte d’église,

http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/6/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/7/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/8/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/9/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/1+Thessaloniciens/1/10/PDV


notamment  parce  que  la  foi,  l’amour,  l’espérance,  étaient
aussi visibles dans cette église que le nez au milieu de la
figure, ou des fruits sur un arbre. Cette église rayonne : il
n’y a pas besoin de se poser la question ou de faire une
enquête – elle rayonne de foi, d’espérance et d’amour. C’est
évident qu’elle est pleine de vitalité, qu’elle est saine,
centrée  sur  le  Christ,  et  missionnaire,  tournée  vers  les
autres.

Quel est le secret de ce rayonnement ? Il est peu probable que
les  Thessaloniciens  aient  organisé  des  événements
d’évangélisation (quoique), mais il semblerait qu’ils soient
entrés  dans  deux  dynamiques.  Premièrement,  le  soutien  aux
missionnaires,  l’accueil  de  gens  comme  Paul,  qui  ont  un
ministère d’évangéliste – tous ne sont pas forcément appelés à
aller parler sur la place du Capitole (de Toulouse), comme
Paul aimait à le faire (à Athènes, etc.), mais tous peuvent
agir  en  coulisses,  l’accueillir,  pourvoir  à  ses  besoins,
s’associer à ses démarches… Deuxièmement, Paul met l’accent
sur leur conversion complète, leur abandon total d’une vie
sans Dieu pour se centrer sur le Christ, qui devient le cœur
de leur vie, la référence, la norme, le but de toutes leurs
actions. Et il est clair qu’une vie focalisée sur le Christ,
et sur rien d’autre interpelle les gens autour : si vous
montrez que l’argent, la réussite, la popularité ou même votre
propre personne n’est pas au centre de votre vie, mais que
c’est  Dieu,  les  gens  seront  interpelés.  Sûrement  que  les
Thessaloniciens, différents, expliquaient pourquoi ils avaient
changé, sur leur lieu de travail, en famille, lors de voyages,
dans les auberges, les rencontres inopinées.

Cela dit, Paul ne donne pas de détails. L’église rayonne : on
ne sait pas comment, mais on voit cette lumière qui vient du
Christ. Comme Paul ne donne pas de détails, on a l’impression
qu’il n’y a pas de recettes pour partager ce que nous avons
reçu. L’Evangile peut être vécu et annoncé de mille façons
différentes, en fonction des opportunités, de la culture, des



dons des uns et des autres… Ce qui compte, c’est que ce qui
nous fait vivre soit évident aux yeux de tous. Notez qu’il ne
s’agit pas de convertir les gens ! Mais que notre foi soit
évidente : certains seront touchés, d’autres non, mais tous
sauront que c’est Jésus-Christ, le centre de notre vie.

Un témoignage concret

Alors  c’est  bien  d’avoir  la  foi,  mais  le  risque,
reconnaissons-le,  est  bien  souvent  de  nous  en  tenir  aux
 (belles)  paroles.  Ce  n’est  d’ailleurs  pas  forcément  par
hypocrisie,  mais  peut-être  parce  que  nous  ne  savons  pas
comment faire pour mettre en œuvre concrètement, notre foi,
notre amour, notre espérance ?

C’est vrai qu’il est courant de considérer la foi en Jésus
comme une croyance qui se rajoute à nos pensées, pour nous
rassurer, nous apaiser, et c’est souvent perçu comme ça par
notre entourage. Mais la foi n’est pas une opinion, c’est une
rencontre.  Une  rencontre  personnelle  avec  le  Christ,  une
rencontre qui a changé notre vie, qui donne un nouveau sens,
un nouveau but, de nouvelles valeurs. Cette rencontre n’est
pas l’ajout d’un dossier dans notre disque dur : elle change
le disque dur ! Elle change le système d’exploitation ! Et
cela  a  nécessairement  un  impact  sur  la  manière  dont  nous
pensons, dont nous ressentons les choses, et, du coup, sur
notre façon d’agir.

Alors comment ? Je l’ai dit, Paul ne donne pas de recette.
Cela étant, il insiste sur les fruits, sur ce que produit
notre rencontre avec le Christ. Il y a une part qui nous
échappe dans la croissance de ces fruits : c’est l’œuvre de
l’Esprit de Dieu en nous, qui heureusement prépare le chemin
de l’intérieur, nous éclaire, nous réoriente. Mais il y a
aussi une part qui nous appartient. Si vous avez un arbre
fruitier chez vous, vous ne tirez pas sur les bourgeons pour
faire pousser les fleurs (ça ne vous appartient pas) mais vous
ne restez pas sans rien fait : vous coupez les branches trop



nombreuses, vous veillez à la nature du sol, éventuellement
vous mettez un peu d’engrais, et de quoi protéger l’arbre de
ses prédateurs.

De la même façon, pour notre vie, pour nos fruits, même si la
sève  de  l’Esprit  de  Dieu  agit  en  nous,  nous  avons  la
responsabilité de nous impliquer dans le processus. D’abord
par la prière – Seigneur, fais pousser les fruits ! Ensuite en
sautant le pas : vous voulez mettre en œuvre votre amour,
votre  foi  ?  Engagez-vous  !  Impliquez-vous,  c’est  le  seul
moyen ! Car on apprend en faisant, on aime en aimant, on croit
en  faisant  confiance…  Engagez-vous  !  Pas  forcément  dans
l’église, pas forcément dans une activité spectaculaire, mais
faites un pas vers les autres, même si c’est un petit pas,
faites-le – p. ex., un petit défi pour vivre plus d’amour :
chaque dimanche à l’église, saluez une personne que vous ne
connaissez pas, ou invitez une personne seule pour le café. Ou
demandez des nouvelles de ce voisin que vous n’aimez pas trop,
de ce collègue, priez pour lui, intéressez-vous à lui. Ou pour
le témoignage, le lundi à 9h, quand on vous demande comment
vous avez passé le WE, une simple petite phrase : « eh bien,
je suis allé au culte, et ça m’a apporté ça ». Il ne s’agit
pas  de  saouler  les  gens,  mais  de  concrétiser  dans  notre
quotidien ce qui nous fait vibrer : la vie avec Dieu.

Un témoignage orienté

Pourquoi chercher à grandir ? Pourquoi chercher à mettre en
pratique  ce  que  nous  vivons  dans  notre  âme  ?  Pour  être
crédibles,  oui.  Cohérents.  Témoins  des  merveilles  qui
découlent  de  notre  rencontre  avec  le  Christ,  oui.  Pour
progresser, oui. Mais aussi parce que nous avons un but, une
espérance. Nous attendons le retour du Christ ressuscité.

Bien  souvent  on  imagine  que  l’espérance  chrétienne,  cette
espérance d’un monde juste, pacifique, rempli d’amour et de
joie,  nous  détourne  des  réalités  présentes.  C’est  ce  que
disait Marx : la religion est l’opium du peuple. La religion



détourne  les  gens  du  présent  en  leur  faisant  miroiter  un
avenir  idyllique,  pour  leur  faire  supporter  une  vie
douloureuse sans qu’ils ne se rebellent. Et nous lui avons
souvent donné raison, malheureusement.

Cependant, ce n’est absolument pas la perspective biblique !
Pour Jésus, Paul et tous les apôtres, si nous savons où nous
allons, même si c’est très loin, plus loin que l’horizon, si
nous  savons  où  nous  allons,  notre  chemin  change  dès  le
prochain pas que nous faisons. C’est logique : si vous voulez
aller à Pau en voiture, vous n’allez pas rester à tourner
autour de la rocade, ni prendre la direction d’Albi ! Vous
prenez l’autoroute vers Tarbes, ou vous passez par Auch, mais
dans tous les cas, vous prenez une décision dès la sortie de
Toulouse.

L’espérance que nous donne le Christ donne un but, un sens à
notre vie (littéralement), qui oriente dès aujourd’hui notre
quotidien. Il ne s’agit pas de gagner quelque chose – nous
avons tout en Christ ! Mais de laisser la vie de Dieu inspirer
notre existence. Laisser les projets de Dieu orienter nos
projets.

Et si vous avez bien suivi, c’est forcément concret ! Si nous
attendons un monde juste, eh bien nous recherchons la justice
dès aujourd’hui, parce que c’est dans cette direction que nous
allons. Si nous attendons la paix, nous saisissons aujourd’hui
l’occasion  de  pardonner.  Si  nous  attendons  l’amour,  nous
prenons soin aujourd’hui de nos prochains – ceux qui nous
entourent, ou des « lointains » que nous faisons entrer dans
nos vies, comme les enfants que l’on parraine ou les étrangers
que l’on rencontre.

Nous vivons aujourd’hui à la lumière de demain, par la foi.
Nous visons tout à la lumière de la demain : la politique, le
travail/ ou le chômage, les amitiés, la famille, le couple :
tout peut prendre sens avec l’espérance que Jésus nous donne.



Conclusion

Alors n’hésitons pas à contempler ce que Dieu nous promet :
que ces promesses nous renouvellent dans notre foi, inspirent
nos décisions, nos projets et nos choix, et qu’à chaque pas,
nous apprenions à vivre  un peu plus comme le Christ, grâce à
l’Esprit, dans l’amour et la vérité. Que l’espérance de demain
se concrétise dans notre aujourd’hui, avec de plus en plus
d’évidence, pas pour être des extra-terrestres, mais pour être
porteurs de vie, de sens, et d’espérance.

Nous sommes le corps du Christ. Chacun, ensemble, l’image de
ce que Dieu a accompli – il nous a libérés, de ce que Dieu
fait – il nous transforme, de ce que Dieu va faire – et c’est
indescriptible.

Vous êtes le corps du Christ
(7)  Pour  une  croissance
équilibrée
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-croissance-equili
bree

Nous poursuivons notre série de prédications en réponse aux
« questions à l’apôtre Paul » posées lors de notre week-end
d’Eglise. Nous avons rassemblé en une seule deux questions qui
se complètent :
Comment  l’Eglise  se  prépare-t-elle  à  la  seconde  venue  de
Jésus ?
Est-il possible d’atteindre la perfection du Christ ?

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/03/05/vous-etes-le-corps-du-christ-7-pour-une-croissance-equilibree/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/03/05/vous-etes-le-corps-du-christ-7-pour-une-croissance-equilibree/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/03/05/vous-etes-le-corps-du-christ-7-pour-une-croissance-equilibree/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-croissance-equilibree
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-une-croissance-equilibree


Dans  ces  deux  questions,  on  s’interroge  sur  la  dynamique
spirituelle  de  l’Église  dans  la  perspective  du  retour  de
Jésus.  Comment  l’Église  et  les  membres  qui  la  composent
peuvent-ils progresser vers la perfection, le modèle parfait
du Christ ?

En réalité, on aurait pu y adjoindre une troisième question
issue de notre week-end, une question qui a sans doute été
posée  par  une  femme  :  «  L’Église  évangélique  libre  de
Toulouse, est-ce Frankenstein ou George Clooney ? » Si on
considère Georges Clooney comme la perfection (messieurs, vous
pouvez changer le nom par qui vous voulez… de plus féminin !)
et Frankenstein comme le monstre, on peut imaginer que la
question demande où nous nous situons entre les deux ! Et
comment nous pouvons devenir de moins en moins Frankenstein et
de plus en plus Georges Clooney !

Pour  répondre  à  cette  question,  je  vous  propose  de  lire
Ephésiens 4.11-16 :

11Voici les « dons » que le Christ a faits : les uns ont reçu
le  don  d’être  apôtres,  ou  bien  d’être  prophètes,  ou  bien
d’annoncer la Bonne Nouvelle. D’autres ont reçu le don de
conduire le peuple de Dieu, ou encore d’enseigner. 12Par ces
dons, le Christ a voulu former ceux qui appartiennent à Dieu.
Ainsi, ils peuvent accomplir leur service de chrétiens pour
construire le corps du Christ. 13Alors tous ensemble, nous
aurons peu à peu une même foi et une même connaissance du Fils
de Dieu. Finalement, nous serons des chrétiens adultes et nous
atteindrons la taille parfaite du Christ. 14Nous ne serons
plus des bébés. Nous ne ressemblerons plus à un petit bateau
poussé dans tous les sens par les vagues de la mer. Nous ne
serons plus emportés de tous les côtés par le vent des idées
fausses. Les gens ne nous tromperont plus avec leurs mensonges
habiles.  15Mais  en  disant  la  vérité  avec  amour,  nous
grandirons en tout vers celui qui est la tête, le Christ.
16C’est  par  lui  que  toutes  les  parties  du  corps  tiennent
ensemble et sont unies. Beaucoup d’articulations servent à



unir  le  corps,  et  quand  chaque  partie  du  corps  fait  son
travail,  le  corps  grandit  et  se  construit  lui-même  dans
l’amour.

Au cœur de ce texte, il y a l’image de l’Église comme un
corps, qui était bien le fil rouge de notre week-end d’Eglise.
Mais avec une particularité dans l’usage de la métaphore, par
rapport à 1 Corinthiens 12 par exemple : ici, le corps est en
croissance.  Il  s’agit  de  ne  plus  être  des  bébés  mais  de
grandir pour atteindre l’âge adulte : « Nous ne seront plus
des bébés (v.14)… mais nous grandirons en tout vers celui qui
est la tête, le Christ (v.15). »

Bien-sûr, nous n’atteindrons jamais la perfection du Christ.
C’est une évidence ! Mais nous sommes bien appelés aujourd’hui
à la croissance. Voilà ce que nous devons faire dans l’attente
du retour de Jésus : grandir !

1. Aucune croissance n’est possible sans le Christ

La première évidence à souligner, c’est qu’aucune croissance
n’est  possible  sans  le  Christ.  Il  suffit  de  voir
l’omniprésence de Jésus dans l’argumentation de Paul : c’est
le Christ qui accorde ses dons à son Église (v.11), c’est par
ses dons que se construit l’Église (v.12), c’est par lui que
se fait l’unité de la foi (v.13a), c’est lui qui est le modèle
(la stature parfaite du Christ, v.13b), c’est lui qui est la
tête vers qui tendre (v.15), c’est par lui que le corps garde
sa cohésion (v.16)…

Le Christ est, bien-sûr, le modèle à suivre, la tête vers
laquelle tendre. Mais pas seulement. Il est aussi la source de
toute croissance. C’est lui qui pourvoit aux besoins de son
Église et qui assure la cohésion de l’ensemble. Il y a là la
double  dynamique  de  toute  croissance  spirituelle  :  avoir
Jésus-Christ comme modèle ET comme source.

Jésus est notre modèle. Il est le maître, nous sommes ses
disciples. Notre désir, c’est de lui ressembler. Avoir son



amour envers tous, sa compassion envers ceux qui souffrent, sa
fidélité à Dieu son Père, son courage et à propos dans ses
controverses avec les Pharisiens, sa grâce même envers ses
ennemis… Et si nous voulons l’avoir comme modèle, nous ne
devons pas cesser d’approfondir notre connaissance de sa vie,
son œuvre, son enseignement.

Mais Jésus n’est pas seulement un modèle auquel nous nous
efforçons de ressembler. Il est, aujourd’hui, la source de
notre croissance. Notre croissance, c’est son oeuvre en nous !

Trop souvent, on croit, ou on vit sa vie chrétienne comme si
notre croissance spirituelle dépendait de nos efforts ! On
s’astreint à une discipline, on s’enferme dans des interdits
et des obligations… et plus on souffre, plus on se heurte à
des frustrations, plus on pense qu’on est en train de grandir
spirituellement  !  Alors  que  la  clé  de  notre  croissance
spirituelle se trouve dans la communion avec le Christ vivant.

C’est bien ce que Jésus a dit quand il s’est comparé à une
vigne :

« Restez attachés à moi, comme moi je reste attaché à vous. Un
sarment ne peut pas donner de fruits tout seule, il doit
rester sur la vigne. De la même façon, vous ne pouvez pas
donner de fruits, si vous ne restez pas attachés à moi. Je
suis la vigne, vous êtes les sarments. Si quelqu’un reste
attaché à moi comme je suis attaché à lui, il donne beaucoup
de fruit. En effet, sans moi, vous ne pouvez rien faire. »
(Jean 15.5)

Tout est dit ! C’est en restant attaché au Christ, comme les
sarments au cep, que nous porterons du fruit. C’est dans la
communion au Christ que nous trouverons la source de notre
croissance spirituelle. C’est du cep que provient la sève qui
nous fait grandir en tant que sarment. Sans lui, nous ne
pouvons rien faire.

Je ne dis pas, bien-sûr, que la vie de disciple du Christ est



une promenade de santé. Jésus nous a averti en disant que le
disciple n’est pas plus grand que son maître et que comme il a
été persécuté, ses disciples le seront aussi. Il invite ceux
qui le suivent à se charger de leur croix.

Je dis simplement que nous avons tout intérêt à privilégier
une compréhension positive de la croissance, comme découlant
de la communion avec le Christ, plutôt que de nous enfermer
dans une spiritualité de contraintes et de frustrations.

2. Une croissance équilibrée

La croissance dont parle Paul ici implique principalement deux
choses : ne pas rester des bébés (v.14) et grandir en tout
(v.15). Autrement dit, devenir des adultes dans la foi grâce à
une croissance équilibrée.

Il s’agit d’abord de ne plus être des bébés (v.14) ! Le terme
grec  qu’on  trouve  ici  désigne  les  petits  enfants  et  est
parfois  utilisé  de  façon  imagée  pour  parler  de  personnes
ignorantes. Ce qui caractérise les bébés de ce verset, c’est
l’instabilité, la vulnérabilité. Paul les compare à un petit
bateau ballotté par la mer, incapable de tracer sa route mais
allant de droite et de gauche au gré des vagues.

Si on manque de maturité spirituelle, il est facile de se
laisser emporter par les vagues des théologies dominantes, ou
d’être portés par les vents des Églises, ou des prédicateurs à
la mode. Mais sans réflexion, sans discernement… ça peut donc
être pour le meilleur comme pour le pire !

Être adulte spirituellement, c’est arriver à suivre sa route
malgré les vents contraires et les tempêtes. C’est arriver à
garder l’équilibre : parfois se laisser porter par le vent,
parfois  y  résister,  parfois  surfer  sur  la  vague,  parfois
fendre les vagues.

Car c’est bien l’équilibre qui est à rechercher, avec une
croissance harmonieuse :



« En disant la vérité avec amour, nous grandirons en tout vers
celui qui est la tête, le Christ » (v.15)

Grandir en tout c’est chercher à développer sa vie chrétienne
dans tous les domaines. Dans la connaissance de Dieu et sa
Parole. Dans un comportement à l’image du Christ. Dans une
piété  personnelle  et  communautaire  profonde.  Dans  le
témoignage  de  l’Évangile.  Dans  l’amour  du  prochain…

Et la clé pour tout cela, c’est de « dire la vérité avec
amour ». En grec, « dire la vérité » c’est un seul verbe
(alêtheuô),  qui  n’apparaît  que  deux  fois  dans  le  Nouveau
testament. On pourrait le traduire par « dire, professer ou
maintenir  la  vérité  »  voire  même  par  «  agir,  vivre  en
vérité  ».

On  peut  donc  dire  que  la  double  énergie  qui  permet  une
croissance  spirituelle  harmonieuse,  c’est  la  vérité  et
l’amour. L’équilibre entre les deux est essentiel. Il y a des
chrétiens, et des Églises, qui au nom de la vérité, haïssent,
rejettent ou méprisent. Et d’autres qui, au nom de l’amour,
relativisent et acceptent tout et n’importe quoi. Mais la
vérité sans amour est-elle encore la vérité ? Et de même pour
l’amour sans vérité…

D’ailleurs, amour et vérité convergent dans la personne de
Jésus.  N’est-il  pas,  lui-même,  la  vérité  ?  N’a-t-il  pas
défendu la vérité de Dieu face aux chefs religieux de son
temps ? En même temps, n’a-t-il pas accueilli tous ceux qui
venaient à lui, n’a-t-il pas témoigné de la compassion envers
tous, y compris ceux que tous rejetaient ou méprisaient ?

La vérité et l’amour sont-elles bien les deux énergies qui
nous animent, qui président à nos relations dans l’Église, qui
motivent nos choix dans nos vies ?

Conclusion

Alors,  sommes-nous  Frankenstein  ou  Georges  Clooney  ?  Sans



doute un peu entre les deux… Que faire donc pour tendre plus
vers Georges Clooney ? Ou plutôt, à vrai dire, pour tendre
vers le modèle parfait du Christ ?

Grandir. Tout simplement. Chacun personnellement et ensemble
en tant qu’Eglise. Grandir avec le Christ comme modèle ET
comme source, animés par la vérité ET l’amour. Et ainsi nous
serons des chrétiens adultes, qui tendent vers la stature
parfaite du Christ. Alors, comme le dira Paul au chapitre
suivant de cette épître, il nous accueillera au dernier jour
tel qu’il aura rendu son Église, comme une épouse « pleine de
gloire, sans tache, sans ride, sans aucun défaut. » (Ephésiens
5.27).

Vous êtes le corps du Christ
! (6) Paul et les femmes
https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul-et-les-femmes

11 Que la femme écoute l’instruction en silence, avec une
entière soumission.

12 Je ne permets pas à la femme d’enseigner, ni de prendre de
l’autorité  sur  l’homme;  mais  elle  doit  demeurer  dans  le
silence. (1 Timothée 2.11-12 Version Segond)

Cette phrase de l’apôtre Paul, tirée de sa première lettre à
Timothée, appuyée par quelques autres versets qui vont dans le
même sens, a eu un impact énorme sur la place des femmes dans
l’église. Au weekend d’Eglise, quelqu’un a demandé à l’apôtre
Paul quelle était sa position sur les femmes, question qui
revient souvent. Sans faire une longue conférence, j’essaierai
ce matin d’apporter un élément de réponse non pas avec un des

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/19/vous-etes-le-corps-du-christ-6-paul-et-les-femmes/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/19/vous-etes-le-corps-du-christ-6-paul-et-les-femmes/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul-et-les-femmes
http://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/11/SEG
http://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/12/SEG


textes « féministes » de Paul, car il y en a aussi, mais avec
un texte qui paraît bien défavorable aux femmes. Je le lirai
dans la version Semeur, qui me paraît traduire au mieux les
nuances du texte. Dans les versets qui précèdent, Paul parle
de la nécessité de prier pour tous afin de favoriser l’annonce
de  l’Évangile,  et  continue  d’en  parler  avant  d’élargir  à
l’enseignement.

Lecture 1 Timothée 2.8-15 (Bible du Semeur)

8 C’est pourquoi je veux qu’en tout lieu les hommes prient en
élevant vers le ciel des mains pures, sans colère ni esprit de
dispute.9  Je  veux  que  les  femmes  agissent  de  même,  en
s’habillant décemment, avec discrétion et simplicité. Qu’elles
ne se parent pas d’une coiffure recherchée, d’or, de perles ou
de  toilettes  somptueuses,  10  mais  plutôt  d’œuvres  bonnes,
comme il convient à des femmes qui déclarent vivre pour Dieu.
11  Que  la  femme  reçoive  l’instruction  dans  un  esprit  de
paix et de parfaite soumission.12 Je ne permets pas à une
femme d’enseigner en prenant autorité sur l’homme. Qu’elle
garde plutôt une attitude paisible.
13 En effet, Adam fut créé le premier, Eve ensuite.14 Ce n’est
pas Adam qui a été détourné de la vérité, c’est la femme, et
elle  a  désobéi  au  commandement  de  Dieu,15  mais  elle  sera
sauvée grâce à sa descendance. Quant aux femmes, elles seront
sauvées si elles persévèrent dans la foi, dans l’amour, et
dans une vie sainte en gardant en tout le sens de la mesure.
Il est essentiel, comme toujours, de remettre le texte dans
son contexte : Paul s’adresse à son disciple, Timothée, alors
responsable  à  l’église  Éphèse,  une  église  bousculée  entre
autres par des enseignants qui déforment l’Évangile. Il est
probable qu’à Éphèse, certaines femmes, riches et influentes,
aient  relayé  ces  messages  hérétiques,  peut-être  avec  un
féminisme exalté et excessif. Cela étant, Paul ne s’adresse
pas seulement aux femmes qui exagèrent, mais à toutes les
femmes, de manière générale, ce qui nous oblige à voir ce que
le texte voulait dire des femmes à l’époque et ce qu’il nous
transmet aujourd’hui.

Parmi vous, certains n’ont sûrement jamais entendu ce texte,



et  remarquent  peut-être  le  décalage  entre  le  texte,  la
pratique d’église et le discours de notre culture. D’autres
connaissent ce texte, l’ont peut-être étudié voire ont forgé
des convictions fortes sur la place de la femme. D’autres
encore  peuvent  avoir  souffert,  ici  ou  dans  d’autres
assemblées, de la manière dont ce texte était appliqué dans
l’église. Et peut-être que pour une majorité, ce texte suscite
surtout des questions : comment le comprendre ? Paul était-il
misogyne ? et Dieu ? Alors c’est vrai que ce n’est pas une
question de vie ou de mort, mais elle est importance car elle
révèle notre attitude face au texte biblique : comment lire
les textes qui sont décalés de la culture actuelle ? Est-ce
qu’on les applique purement et simplement, toujours et partout
de la même manière ? Est-ce qu’on les disqualifie, au nom du
progrès ? Est-ce qu’on les évite, comme les textes de guerre,
de violence, de jugement, etc., se faisant ainsi une Bible à
la carte, bien adaptée à notre XXIe siècle ? Ou est-ce qu’on
essaie  de  voir  comment  toute  la  Bible,  dans  ses  passages
faciles et difficiles, nous révèle le caractère et les projets
de Dieu ?

1)   Pour tous, l’appel à la sainteté

On oublie parfois que Paul traite d’abord ici de la prière,
qu’il  décrit  selon  la  façon  habituelle  de  l’Antiquité  :
debout, les mains levées, à voix haute. Il demande à ce que la
prière soit cohérente avec le reste de notre personne et de
notre vie : en gros, il appelle à la sainteté.

Pour les hommes, il insiste sur le calme intérieur : prier
sans  colère,  sans  amertume  ou  rancune,  sans  intention
mauvaise, dans un contexte apaisé, au nom de l’Évangile qui
apporte paix et réconciliation. Pour les femmes, Paul avertit
contre une vanité superficielle (certaines femmes mettaient
des  heures  à  élaborer  des  coiffures  sophistiquées),  une
apparence  souvent  excessive  et  choquante,  notamment  dans
l’étalage  de  richesse,  parce  que  Dieu  accorde  plus
d’importance au cœur qu’à l’apparence : aux femmes donc d’être



agréables,  mais  dans  la  sobriété  et  la  modestie,  en
privilégiant les vraies richesses – la foi, qui se manifeste
concrètement  par  des  actions  de  justice,  de  bonté,  de
fraternité…

Faut-il déduire de cette distinction le cliché que les hommes
sont tous des sanguins violents, et les femmes, des coquettes
futiles ? Pas forcément ! A l’époque de Paul, pour parler de
morale, on s’adressait spécifiquement aux hommes, aux femmes,
aux parents, aux enfants, aux maîtres, aux esclaves : Paul
reprend les codes de son époque. Mais, bien sûr, de tous
temps,  hommes  et  femmes  sont  concernés  à  la  fois  par  le
problème des disputes et de la colère, et par des fausses
priorités  superficielles.  Quand  certaines  montrent  leurs
bijoux, certains arborent leur voiture ou leur montre… La
relation avec Dieu nous amène tous à chercher un cœur pur,
apaisé, et tourné vers l’essentiel.

De même, quand Paul invite les femmes à se coiffer d’œuvres
bonnes, à persévérer dans la foi, l’amour et la sainteté, à
vivre dans la sobriété, nul doute que les hommes sont aussi
visés ! Même si Paul insiste sur des traits plus courants chez
les femmes ou les hommes, au fond, tous sont appelés à la même
sainteté.

2)   La liberté et le respect de l’ordre

Venons-en à la place des femmes dans le culte. J’aimerais
d’abord rappeler ce que Paul ne prend pas la peine d’évoquer
parce que c’est évident pour lui : dans le peuple de Dieu,
tous ont la même valeur, tous reçoivent le même salut en
Jésus-Christ, au moyen de la foi – hommes et femmes, Juifs et
non-Juifs, maîtres et esclaves… tous ! (Galates 3.28) Tous ont
leur place dans le corps du Christ qu’est l’Église, et tous
reçoivent des dons pour servir Dieu et les autres. D’autres
textes montrent que la femme pouvait assister à toutes les
manifestations  religieuses,  pouvait  prier  à  haute  voix,
prophétiser (c’est-à-dire : exhorter, témoigner, transmettre



une parole de Dieu pour aujourd’hui) et même se former (c’est
d’ailleurs tout le sujet des versets 11-12 : l’attitude des
femmes quand elles reçoivent un enseignement). Tout cela, pour
l’époque, est révolutionnaire.

Cependant, il reste deux questions.

La  première  :  quel  est  ce  fameux  silence  que  les  femmes
doivent respecter pendant l’enseignement ? La Bible du Semeur
traduit  gentiment:  en  paix,  avec  tranquillité.  Il  s’agit
sûrement, non pas d’un silence total, mais du silence que
vous-mêmes  respectez  en  ce  moment  :  une  attitude  calme,
studieuse, respectueuse – ce qui est tout à fait logique. Paul
n’invite pas, à l’inverse, les hommes à chahuter ! D’ailleurs
il reprend vertement les Corinthiens qui vivent le culte dans
la cacophonie. Non, recevoir un enseignement sur Dieu demande
à ce que chacun soit calme et respectueux, disponible pour
mieux comprendre Dieu.

Mais alors pourquoi Paul mentionne-t-il particulièrement les
femmes ? C’est lié à la seconde question : que la femme
n’enseigne pas et ne prenne pas autorité sur les hommes. Je
vais  y  revenir  mais  j’aimerais  qu’on  se  concentre  sur
l’argumentation  de  Paul  :  il  fait  référence  aux  premiers
chapitres du livre de la Genèse, qui raconte la création du
monde et la faute des premiers humains qui ont entraîné toute
l’humanité dans le mal.

Premier argument (v.13) : l’homme a été créé avant la femme.
Cet ordre temporel attribue à l’homme une autorité spécifique.
Cela étant, dans la Genèse, le récit n’insiste pas sur cet
ordre, il tire même plutôt du côté de l’égalité en affirmant
que l’homme ET la femme sont images de Dieu – ce qui était
aussi  révolutionnaire.  Paul  ailleurs  a  déjà  utilisé  cet
argument de l’ordre dans la création, et l’a relativisé :
certes, l’homme a été créé avant la femme, mais tout homme
naît d’une femme, donc il y a une sorte de compensation (1 Co
11.7-12). L’ordre dans la création est un élément à prendre en



compte pour définir le rapport homme-femme, mais pas le seul :
il y a aussi l’égalité.

Deuxième  argument  (v.14)  :  la  femme  a  été  la  première  à
transgresser le commandement de Dieu – et c’est par elle que
tous les problèmes ont commencé. Mais Paul souligne aussitôt
le salut est venu sous la forme d’un enfant, le Christ, né
d’une femme – et d’ailleurs seulement d’une femme, Marie. Cet
ordre aussi est relativisé : là où la faute de la première
femme entachait toutes les femmes, Dieu a choisi de faire
advenir le salut par le biais d’une femme, comme pour effacer
cette honte attachée aux femmes, si bien qu’on ne peut plus en
tenir compte. C’est un encouragement extraordinaire : si la
première et la pire de toutes les fautes du monde a été
effacée par la grâce de Dieu, alors quelle faute résistera à
son pardon ? Quelle honte entravera la liberté de celui ou
celle que Dieu aime ? Dieu dans sa grâce oublie le passé et
fait toute chose nouvelle.

Dans  le  salut,  comme  dans  la  création,  homme  et  femme
reçoivent la même considération de la part de Dieu. Cela dit,
la liberté et l’égalité n’excluent pas un certain ordre. Si
cet  ordre  est  et  a  été  bien  souvent  caricaturé  dans  une
violente  oppression  des  femmes,  l’égalité  peut  aussi  être
caricaturée, lorsque nous nions toute distinction entre homme
et femme, comme si nos différences n’avaient pas d’importance.
Dieu nous appelle à trouver dans l’église une façon de vivre
ensemble qui fasse honneur à la liberté commune que nous offre
l’amour  du  Christ,  et  à  nos  différences  intrinsèques,  en
dehors de ces caricatures.

3)   Enseignement et autorité

Quel impact cela a-t-il alors sur l’enseignement, l’autorité
et la femme?

A l’époque de Paul, aucune femme n’enseigne en public – même
s’il y a certaines femmes qui forment des hommes en privé,



comme Priscille p. ex., elles n’ont pas de poste à haute
responsabilité : par rapport à la culture ambiante, il serait
donc choquant, inconvenant, que les femmes enseignent dans
l’église. De plus, le Nouveau Testament n’existe pas encore,
il est en cours de rédaction. Du coup, celui qui enseigne fixe
la doctrine avec une autorité incontestable. Dans ce contexte-
là, l’ordre entre l’homme et la femme se traduit par le fait
que la femme n’enseigne pas et n’occupe pas seule une position
d’autorité. Dans notre contexte occidental, où chacun a accès
au texte biblique et où la société accorde plus de place aux
femmes, ce principe du respect de l’ordre homme-femme peut se
concrétiser autrement, par exemple avec un exercice collégial
de l’autorité dans l’église, portée par le conseil et le/la
pasteur.

Avant de conclure, j’aimerais d’ailleurs insister sur cette
question de l’autorité. Il est frappant, dans la Bible, de
voir que très souvent résonne l’appel à se soumettre : se
soumettre à Dieu, aux autres, les uns aux autres etc. C’est
l’invitation  à  reconnaître  volontairement  l’autorité  de
l’autre et à se mettre au service, par amour, en imitant le
Christ qui est venu nous servir, par amour. Par contre, il y a
rarement (jamais ?) l’appel à prendre autorité, et quand la
Bible s’adresse aux responsables, c’est toujours sous l’angle
du  service,  du  respect,  de  l’humilité,  et  jamais  de  la
domination ou du pouvoir. Le refus de Paul d’avoir une femme
prenant autorité sur les hommes n’est pas un appel à ce que
l’homme prenne autorité sur l’assemblée lorsqu’il prêche ! Ce
n’est pas un appel à un pasteur autoritaire, ou à un conseil
autoritaire, qui dominerait l’église et la conduirait malgré
elle  dans  telle  direction.  Dans  le  Nouveau  Testament,
l’autorité est d’abord liée à la Parole biblique fidèlement
transmise, elle est vécue dans l’humilité et le service, et
exercée de manière collégiale (p. ex. chez nous, c’est la
coopération  entre  pasteur  et  conseil).  Toute  autorité  est
déléguée par le Christ, qui seul est la tête de son corps, et
se vit dans la soumission à Dieu et le service du prochain.



Conclusion

Ces phrases de Paul sont loin d’être évidentes, mais puisque
nous  croyons  que  Dieu  a  inspiré  ce  texte,  nous  devons
l’étudier sérieusement. Nous ne devons pas mettre ce texte, ou
un autre, à la trappe sous prétexte qu’il est difficile ou
dérangeant, mais à l’inverse, nous ne devons pas non plus nous
satisfaire d’explications rapides et surfaites. On voit trop
souvent les gens se jeter des versets à la figure, comme si
leur sens était une évidence. Non, respecter la Parole de
Dieu, c’est la lire dans sa totalité mais avec profondeur :
n’est pas fidèle celui qui est superficiel !

Cela dit, l’étude de ce texte nous interpelle : sur notre
façon d’être ensemble, dans l’église, sur notre façon de vivre
la  liberté  commune,  l’égalité,  tout  en  respectant  les
différences que Dieu a créées. Il nous interpelle aussi sur
notre rapport à la société : d’où vient la norme de nos
valeurs  ?  des  coutumes  antiques  ?  des  coutumes
contemporaines ? ou du discours biblique, qui nous demande
courage et créativité pour trouver de meilleures façons de
vivre avec Dieu ? Créativité parce que la vérité, la justice,
la paix et l’égalité ne se reflètent que faiblement dans nos
sociétés.  Courage,  parce  qu’il  nous  faut  abandonner  nos
habitudes,  nos  présupposés,  pour  que  Dieu  nous  montre  ce
qu’est  vraiment  la  liberté  dans  l’amour.  Et  là,  nous
découvrirons la grâce infinie, infiniment généreuse de Dieu,
qui renverse tout obstacle, toute faute, toute honte, pour
faire de chacun de nous ses enfants, en Jésus-Christ.



Vous êtes le corps du Christ
(5) Quelle est ma place ?
 

Parmi les « questions à l’apôtre Paul » laissée

https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-est-la-place-dans

s  dans  la  boîte  aux  lettres  de  notre  week-end  d’Eglise,
certaines  tournaient  autour  de  la  question  des  dons  et
ministères dans l’Église. Comme par exemple : « Comment savoir
quelle partie du Christ je suis ? » ou : « Dans le corps, y a-
t-il des organes vitaux et d’autres dont on peut se passer ? »

Pour répondre à ces questions qui s’inspirent de l’image de
l’Église comme un corps, je vous propose de lire un texte qui
n’utilise pas cette image du corps mais qui aborde bien la
question des dons et des ministères.

Lecture biblique : 1 Pierre 4.7-11

Le sentiment de fin du monde, au début de notre texte, est
présent  dans  plusieurs  épîtres  du  Nouveau  Testament.  La
plupart des premiers croyants pensaient que le Seigneur allait
revenir  rapidement…  et  cela  donnait  un  certain  caractère
d’urgence à la vie chrétienne et à la nécessité du témoignage
de l’Évangile. Dans ce contexte, c’est ici l’occasion pour
Pierre de souligner l’essentiel pour l’Église : la prière,
l’amour les uns pour les autres et le service des autres selon
les dons de chacun.

C’est ce dernier point qui nous permet de répondre à nos
questions sur les dons et les ministères dans l’Église, que
nous pouvons reformuler de façon plus personnelle : « quelle
est ma place dans l’Église ? »

Être de bons économes de la grâce

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/12/vous-etes-le-corps-du-christ-5-quelle-est-ma-place/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/12/vous-etes-le-corps-du-christ-5-quelle-est-ma-place/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-est-la-place-dans


Dans les exhortations de Pierre, on perçoit en filigrane que
la vie communautaire n’était pas forcément si évidente que ça.
Deux indices dans le texte. D’abord, en appelant ses lecteurs
à l’amour les uns pour les autres, Paul précise que l’amour
efface  beaucoup  de  péchés…  Ensuite,  il  ajoute  à  son
encouragement  à  exercer  l’hospitalité  les  uns  envers  les
autres que ça devait se faire « sans se plaindre ».

Il ne faut donc pas s’imaginer que dans les premiers temps de
l’Église, tout était formidable, paisible et fraternel ! On
peut  imaginer  que  dans  ces  conditions,  il  n’était  pas
forcément  facile  de  trouver  sa  place  dans  l’Église.

En tout cas, Pierre souligne l’importance de la communauté et
établit le principe suivant : « Mettez-vous au service des
autres, selon le don que chacun a reçu. » En agissant de la
sorte, les croyants seront de bons serviteurs, administrant au
mieux les dons variés de Dieu.

Le mot traduit par « serviteurs » au verset 10 est oikonomoi.
Ce  mot  grec  a  donné  économe  en  français  et  désignait  le
serviteur qui avait pour tâche d’administrer les biens de la
maison. Derrière cette exhortation, il y a l’idée que l’Église
est une peu comme un trésor, riche des dons et des ministères
accordés  par  Dieu.  Et  il  convient  à  tous  d’administrer
ensemble ce trésor, d’être de bons économes de la grâce.

Pierre  privilégie  la  vision  et  la  gestion  globale.  La
perspective n’est pas individuelle mais communautaire. C’est
la vision d’ensemble qui compte, plutôt que les aspirations
individuelles.

Et cela nous permet de répondre à la question de savoir s’il y
a  dans  l’Église  des  membres  vitaux  et  d’autres  dont  on
pourrait  se  passer…  Autrement  dit,  est-ce  qu’il  y  a  des
personnes,  des  ministères  absolument  indispensables,  sans
lesquels il ne peut y avoir d’Eglise ?

Dans l’image du corps développée par Paul dans plusieurs de



ses épîtres, il n’y a qu’un seul membre qui est indispensable,
c’est la tête. Et la tête, c’est le Christ. Tous les autres
membres  ont  leur  place,  même  si  certains  reçoivent  plus
d’honneur que d’autres, même si certains sont plus visibles
que d’autres. Pour Paul aussi, l’importance c’est la cohésion
du corps dans son ensemble.

De même, pour Pierre, c’est la communauté qui prime. D’où ses
exhortations à l’amour fraternel, à l’hospitalité mutuelle et
au service les uns des autres. Si nous formons ensemble un
trésor commun, c’est bien Dieu qui en est le propriétaire… et
nous n’en sommes que les administrateurs.

Dans les deux cas, nous sommes invités à aller au-delà d’une
vision utilitariste de l’Église pour privilégier une vision de
service.  Dans  une  vision  utilitariste  de  l’Église,  on  va
regarder,  et  honorer,  les  gens  en  fonction  de  ce  qu’ils
pourront apporter : de l’argent dans les collectes, de la
respectabilité par leur réputation ou leur réseau d’influence,
des compétences reconnues. Plus ils seront utiles, mieux ils
seront accueillis et intégrés.

Dans une perspective de service, on est moins centré sur ce
que les autres peuvent nous apporter que sur ce que nous
pouvons leur apporter, moins sur nos besoins que sur leurs
besoins.

Pour revenir à l’image du corps, il y a des parties d’un corps
humain qui n’apparaissent pas forcément utiles… mais qui font
bien partie de la personne, et parfois ajoutent à leur charme
et  peuvent  être  des  petits  détails  qui  font  toute  la
différence.  L’identité  d’une  Église  est  constituée  de
l’ensemble de ses membres. Le bien commun que nous partageons
et que nous devons administrer est la somme de toutes nos
individualités.

Être de bons économes de la grâce, c’est permettre à chacun
d’être qui il est et d’apporter aux autres ce qu’il peut leur



donner.

Se mettre au service des autres

Revenons à l’exhortation de Pierre : « Mettez-vous au service
des autres, selon le don que chacun a reçu. »

Se mettre au service, c’est le verbe grec diakoneo. Le don que
chacun  a  reçu,  c’est  le  charisme,  charisma  en  grec.  Or
diakoneo signifie bien servir mais il est utilisé dans le
Nouveau Testament pour désigner l’exercice d’un ministère. Le
diakonos, qu’on a parfois transcris par « diacre », c’est en
fait le ministre, le serviteur. Et les charismes sont les dons
que Dieu accorde dans sa grâce à son Église et dont on trouve
plusieurs listes, non-exhaustives, dans les épîtres de Paul.

Que dit Pierre des charismes et des ministères ? Dans une
perspective de service plutôt qu’utilitariste, il nous invite
à ne pas nous autocentrer mais à nous centrer sur les autres.
Evidemment, c’est toujours intéressant et même légitime dans
une certaine mesure, de se demander : quel sont mes dons, quel
est mon appel ? Mais on peut aussi réfléchir différemment et
se demander : quels sont les besoins autour de moi ? Comment
je pourrais me mettre au service des autres ? Au lieu de se
centrer sur soi-même et chercher à s’épanouir dans ses dons,
se centrer sur les autres et chercher à se mettre à leur
service.

Jésus-Christ lui-même ne s’est-il pas fait serviteur ? N’a-t-
il pas renoncé à sa gloire, à ses droits et privilèges de Fils
de Dieu en devenant homme, semblable à nous, et en prenant la
forme  d’un  serviteur,  jusqu’à  la  mort  sur  la  croix  ?  Ne
sommes-nous appelés à vivre à sa suite, comme serviteurs les
uns des autres ? C’est là que se trouve la clé de la vie dans
l’Église, la voie pour que chacun trouve sa place : l’esprit
de service.

Bien-sûr, la bonne volonté ne suffit pas toujours. Il y a
certains services qui nécessitent des dons ou des compétences.



Vous  n’allez  pas  rejoindre  le  groupe  de  louange  si  vous
chantez comme une casserole ni le groupe des présidents de
culte si la seule idée de monter sur l’estrade vous fait
tomber dans les pommes ! Mais il y a quantité de services,
notamment  pratiques,  qui  ne  nécessitent  pas  de  compétence
particulière…  Et  il  y  a  beaucoup  de  domaines  où  on  peut
apprendre et se former.

Il s’agit donc, au minimum, d’intégrer les besoins autour de
nous dans notre réflexion. Notre place dans l’Église ne dépend
pas que de nos dons et de nos aspirations, elle dépend aussi
des autres et des besoins de la communauté !

Conclusion

Souvent l’Église est perçue comme un prestataire de services.
On s’attend à ce qu’elle nous nourrisse, qu’elle nous apporte
réconfort,  bien-être,  épanouissement…  On  l’évalue  sur  sa
capacité à répondre à nos besoins et nos attentes.

Or, nous devrions voir l’Église non comme un prestataire de
services mais comme une communauté de serviteurs. Nous sommes
invités à ne pas nous autocentrer mais à nous centrer sur les
autres. Et tout le monde y trouvera son compte si le service
est vécu dans la réciprocité !

Quelle est ma place dans l’Église ? Celle du serviteur, au
même titre que tous les autres ! Nul n’est indispensable sinon
le Christ. Chacun, pour sa part, contribue à l’identité et au
charme du corps qu’est l’Église. Et c’est ensemble que nous
pourrons être de bons économes de la grâce, en mettant en
valeur toutes les pièces du trésor que nous formons par la
grâce de Dieu.



Vous êtes le corps du Christ
(4) La communauté d’abord !
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sons-de-dimanche-matin-1

Lecture biblique:  Colossiens 3.12-15

Nous  sommes  en  plein  milieu  d’un  développement  :  Paul  a
commencé sa lettre aux chrétiens de Colosses avec un panorama
de l’œuvre du Christ, qui montre l’impact de tout ce que le
Christ a accompli. Non seulement Jésus nous a sauvés, mais en
plus il a posé les bases d’un monde nouveau – dont nous
attendons la venue. Ce renouvellement concerne le monde, mais
commence déjà en nous, lorsque nous entrons dans une relation
avec Dieu par la foi en Jésus ; Paul dit au v.10 : « Comme si
vous  aviez  mis  un  vêtement  neuf,  vous  êtes  devenus  une
personne nouvelle. Cette personne se renouvelle sans cesse, et
ressemble de plus en plus à son Créateur. » Tout un programme…
Et Paul essaie de donner des pistes concrètes pour expliquer
ce que cette transformation veut dire. D’un côté, il y a tout
ce qui disparaît peu à peu de nous, et de l’autre, tout ce qui
apparaît sous l’influence de l’Esprit de Dieu. Dans ce qui
disparaît : l’égoïsme, la colère, l’immoralité, la méchanceté,
la  violence,  le  mensonge…  Dans  ce  qui  apparaît  :  la
compassion, la bonté, l’humilité, la douceur, la patience,
l’amour, la paix, la gratitude… Toute ressemblance avec le
fruit de l’Esprit dans la lettre aux Galates ou le passage sur
l’amour en 1 Co 13 n’est évidemment pas fortuite…

1)   La communauté d’abord

Ce qui ressort de toutes ces qualités en germe, en pousse,
c’est que ce sont toutes des qualités liées aux relations.
Paul  aurait  pu  citer  des  qualités  liées  aux  mérites
personnels : la pureté, la sagesse, le zèle… d’ailleurs, à
d’autres endroits, Paul l’évoque aussi. Mais là, dans cette

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/29/vous-etes-le-corps-du-christ-4-la-communaute-dabord/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/01/29/vous-etes-le-corps-du-christ-4-la-communaute-dabord/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sons-de-dimanche-matin-1


lettre, il met l’accent d’abord sur la communauté et sur les
liens  qui  la  tissent.  Reprenons  l’image  du  corps,  si
appropriée pour parler de l’église que ce n’est presque plus
une image : si Paul était médecin et devait établir un premier
diagnostic  de  votre  santé,  il  n’irait  pas  regarder  votre
tension,  ou  votre  taux  de  cholestérol  (je  vais  me  faire
gronder  par  les  médecins)  mais  les  connexions  entre  les
différentes parties de votre corps. Il évaluerait la qualité
des connexions entre vos bras et votre cerveau, entre votre
foie et votre intestin, entre vos veines et vos muscles… Le
premier indicateur de votre vitalité qu’il irait regarder,
c’est la qualité des connexions entre les membres de votre
corps.

Quand  Paul  parle  de  santé  spirituelle,  de  vitalité,  de
transformation en devenir, c’est sur les relations qu’il se
concentre  d’abord.  Bien  sûr,  il  parle  aussi  du  reste,
d’intégrité,  de  justice,  de  pureté,  mais  les  qualités
relationnelles  occupent  une  place  primordiale  dans  la
transformation que Dieu opère en nous. C’est-à-dire que si
tous les organes fonctionnent bien mais qu’il n’y a pas de
bonne relation entre eux, le corps est en mauvaise santé.
L’inverse  est  vrai  aussi,  mais  nous  avons  plus  souvent
tendance  à  oublier  la  qualité  des  connexions  et  à  nous
concentrer sur notre santé, à nous, petit organe. Or Paul met
l’accent sur la qualité de nos relations.

D’ailleurs, la lettre a d’abord été écrite pour la communauté.
Même si la plupart des enseignements peuvent être appliqués à
l’individu, Paul s’adressait d’abord à l’assemblée, comme moi
ce matin, il écrivait avec ce groupe-là en tête. Et la lettre
était, non pas lue par des individus, dans le secret de leur
chambre, mais écoutée par une assemblée réunie. L’assemblée
prenait donc d’abord ces paroles pour le groupe, et pas pour
les individus, même si évidemment, ça ne s’exclut pas.

Alors  comment  Paul  décrit-il  ces  fameuses  qualités  qui
entretiennent  de  bonnes  connexions  entre  les  membres  ?



Tendresse & pitié… Il ne s’agit pas de tendresse à l’eau de
rose,  ou  de  pitié  condescendante,  mais  d’empathie.  Paul
utilise ici l’expression entrailles de miséricorde : laissez-
vous prendre aux tripes ! ou, prenez les autres à cœur ! ne
vous enfermez pas dans une bulle d’indépendance zen, mais
impliquez-vous  dans  les  relations.  Et  dans  ces  relations,
soyez… humbles, doux, patients.  Lâcher du lest, faciliter les
échanges, ne pas toujours chercher à avoir raison ou à faire
valoir votre point de vue, mais considérer les besoins des
autres,  et  leur  donner  autant  d’importance  qu’aux  vôtres.
Considérez que les besoins du foie sont aussi importants que
ceux de la main, du nez ou du ventricule droit de votre cœur !
Cette liste n’est pas un ensemble de règles morales à cocher,
mais l’expression d’une impulsion intérieure – l’amour. Nous
n’avons pas à faire semblant, mais à laisser Dieu transformer
notre cœur pour nous rendre semblables à lui, dans tout notre
être.  En  effet,  toutes  ces  qualités  sont  finalement  le
portrait de Dieu tel qu’il s’est révélé au travers du Christ :
ému  par  nos  faiblesses  et  notre  détresse,  il  a  mis  nos
intérêts en premier, il s’est donné lui-même pour rendre notre
salut, et notre bonheur, possibles.

2)   Réalisme et souplesse

Ressembler au Christ, rien que ça ! Voilà notre objectif !
Mais nous sommes contraints de constater que peu d’entre nous
sont déjà au terme du processus ! Pour la grande majorité,
nous sommes quelque part sur le chemin et il n’est pas rare de
s’entrechoquer les uns les autres ! Paul est très réaliste :
l’église n’est pas une communauté de gens parfaits, ou qui ont
tout compris !  C’est une communauté rassemblée par le même
amour de Dieu, qui vise un même but : vivre et répandre cet
amour.

Du coup, dans l’église, il peut y avoir – et il y a ! – des
accrochages. Parfois ce n’est pas très grave : un malentendu
sur une tâche à accomplir, sur un horaire, sur un planning,
mais parfois ça l’est ! Une remarque irréfléchie qui blesse



durablement,  une  fixation  sur  tel  objectif  qui  nous  fait
perdre  de  vue  les  autres,  une  difficulté  énorme  à  se
comprendre à cause de personnalités ou de vécus opposés… Et
d’autres choses qui nous déçoivent, nous dégoutent voire nous
traumatisent et nous donneraient bien envie de claquer la
porte. D’autant qu’en bons protestants, nous avons le départ
facile ! Malheureusement, bien de nouvelles églises naissent
de divisions…

Paul est réaliste : même si Dieu nous rassemble dans le même
corps, les connexions sont loin d’être toujours fluides… Et
les membres, d’être sain(t)s ! D’où l’insistance de Paul sur
le fait de se supporter, et de se pardonner les uns aux
autres.  Supportez-vous  !  à  la  fois  soutenez-vous,  et
supportez-vous ! supportez, avec patience et douceur, en vous
rappelant que vous n’êtes pas meilleurs, supportez l’autre !
D’ailleurs,  supporter  et  pardonner  ce  n’est  pas  la  même
chose  !  on  pardonne  à  celui  qui  nous  a  blessé,  mais  on
supporte celui qu’on ne comprend pas ! on supporte par exemple
celui qui fait ses premiers pas dans tel service et rencontre
des difficultés… D’où la patience ! la douceur, qui met de
l’huile  dans  les  rouages,  et  arrondit  les  angles  !  Et
l’humilité… Pour pardonner les fautes et supporter les échecs,
en vue de la paix.

Est-ce qu’il faut tout supporter ? Non ! Mais, même si nous
arrivons à la conclusion que telle situation ne peut plus
durer, et que nous pensons devoir aller trouver la personne ou
un groupe, c’est avec empathie, douceur, patience et humilité
que Dieu nous demande de le faire, avec amour, en cherchant le
bien de l’autre autant que le mien, en acceptant qu’il soit
aussi long à la détente que moi, en visant sa progression plus
que  ma  tranquillité.  C’est  vrai  que  parfois,  le  dialogue
restera bloqué et qu’il faudra peut-être se résoudre à partir
parce que c’est insoutenable. Mais, dans la grande majorité
des cas, il nous faut chercher la paix et la réconciliation.
De toute façon, toujours tout essayer en faveur de la paix, et



la  plupart  du  temps,  chacun  en  ressortira  grandi  et  la
situation redeviendra vivable, voire agréable.

Car la paix que le Christ nous offre n’est pas l’émotion zen
que je ressens lorsque tout le monde me laisse tranquille ! Ce
n’est  pas  non  plus  une  paix  de  façade,  comme  un
encéphalogramme plat qu’aucun pic de colère ne vient troubler,
mais  la  solidarité  et  la  fraternité  qui  dépassent  les
conflits,  la  réconciliation  qui  vient  rassembler  ceux  qui
s’étaient éloignés. Voilà la paix que le Christ nous appelle à
vivre, car c’est cette paix-là qu’il est venu établir. Une
paix  fondée  sur  le  pardon,  car  alors  que  nous  étions  en
conflit avec Dieu, il a choisi de nous pardonner en Christ. Et
dans sa grâce, il nous comble de son amour sans que nous ne le
méritions. Ou pour le dire autrement, Dieu, dans sa patience,
nous supporte sur le long chemin de transformation qui est le
nôtre.  Dieu  nous  supporte  et  nous  pardonne,  lui  qui  est
parfait  ;  il  se  laisse  émouvoir  et  nous  manifeste  sa
tendresse, sa douceur, nous conduisant là où nous pouvons
aller, même si tout ne se règle pas d’un coup ; il se montre
humble, en Jésus, lorsqu’il devient, par amour pour nous,
petit enfant, maître itinérant, paria accusé à tort et cloué
sur une croix.

Conclusion

Quel est le rôle de la gratitude dans tout cela ? pourquoi
toujours dire merci ? C’est peut-être la clef. Parce que cela
nous rappelle d’où nous venons, ce que Dieu a fait pour nous,
combien il nous a pardonné, combien il nous supporte jour
après jour (parce qu’il sait que notre transformation prend du
temps), combien il nous aime. Et c’est d’ailleurs avec ça que
le texte commence : Dieu vous a choisis, il veut que vous lui
apparteniez et il vous aime ; donc, aimez… Se plonger dans
l’amour de Dieu pour nous, c’est la meilleure école et la
meilleure motivation pour aimer à notre tour. C’est même la
meilleure habitude à développer, en particulier quand l’autre
me pose problème : regarder à Dieu, à son amour illimité, à



son pardon qui se renouvelle mille fois par jour… Cela remet
tout en perspective !

C’est en nous baignant toujours davantage dans l’amour de Dieu
que nous pourrons être transformés à son image et offrir aux
autres la même grâce que celle que nous avons reçue.


