Réhabiliter Zachée !

Lecture biblique : Luc 19.1-10

Le regard traditionnel sur Zachée voit en 1lui un méchant
collecteur de taxes, malhonnéte, qui a besoin de se repentir,
de changer de vie, pour étre sauvé. On voit alors dans sa
rencontre avec Jésus 1'occasion pour lui de se convertir
c’'est a ce moment-la qu'il décide de réparer ses torts et de
rembourser généreusement ceux qu’il a extorqué. Alors Jésus
affirme qu’il est sauvé !

Sauf que ce n’'est pas forcément ce que dit le texte.. Malgré la
traduction de certaines versions francaises, au verset 8,
Zachée ne parle pas au futur. Il ne dit pas : « Désormais je
vais donner la moitié de mes richesses aux pauvres et je vais
rembourser au quadruple celui a qui j'ai pris trop
d’argent. ». Il dit : « Ecoute, Seigneur ! Je donne la moitié
de mes richesses aux pauvres et si j'ai pris trop d’argent a
quelqu’un, je luili rend quatre fois plus ! ». Il ne dit pas ce
qu’il va désormais faire mais ce qu’'il fait déja.

En fait, c’est comme s’'il disait a Jésus : « Tu sais, je ne
suis pas comme ce que les gens disent de moi. Je ne mérite pas
ma réputation.. » Car d’ou vient la réputation de Zachée ? De
ce que disent les foules de lui : « Voila que Jésus s'arréte
chez un pécheur ! » Tout est dit : Zachée est un collecteur de
taxes, donc c’est un pécheur !

I1 faut dire que les collecteurs d’'imp6ts n'avaient pas bonne
réputation. Ils étaient la figure méme du collaborateur a 1la
solde de l'’occupant romain : ils collectaient les taxes pour
l’envahisseur. Et ils avaient souvent tendance a s’en mettre
un peu dans les poches au passage.. Qu’'est-ce qu’on disait
alors des collecteurs de taxes ? Ils sont tous pourris !


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2017/08/13/rehabiliter-zachee/

Jésus, lui, a une toute autre attitude puisqu’il dit a Zachée
qu’il veut manger chez lui. Qu'est-ce qui 1'a décidé a le
faire ? Peut-étre le fait de le voir, ainsi, monter sur un
arbre a son passage. Une attitude qui n’est pas tres digne
d’un homme de son statut social.. et qui traduit surtout son
ardent désir de rencontrer Jésus. Peut-étre Jésus a-t-il vu
que Zachée n'était pas un collecteur de taxes comme les
autres.

Car, il faut le dire, Jésus ne se laissait pas enfermer dans
les a priori sur les gens. Ce n’est pas la premiere fois qu’il
approchait un collecteur de taxes. Il a méme appelé 1'un d’'eux
a devenir son disciple et il 1'a ensuite choisi pour faire
partie des 12 apb6tres. Il s’agit de Matthieu (appelé Lévi).
Jésus mangeait aussi avec les collecteurs de taxes, comme avec
tous ceux qu’'on rejetait ou qu’on considérait comme pécheur.
Les évangiles nous disent méme que plusieurs suivaient Jésus.

Jean le baptiste, lui aussi, a vu des collecteurs de taxes
venir a lui. Et lui non plus ne les a pas chassés. Il leur
disait seulement d’étre integre dans leur tache

« Des collecteurs des taxes aussi vinrent pour recevoir le
baptéme ; ils lui demanderent : Maitre, que devons-nous faire
? Il leur dit : N'’exigez rien au-dela de ce qui vous a été
ordonné. » (Luc 3.12-13)

Et si Zachée avait recu le baptéme de Jean ? On n'en sait
rien, évidemment, mais pourquoi pas ? Ca expliquerait son
attitude integre, peut-étre méme suite a son baptéme. Ca
expliquerait aussi son désir de rencontrer Jésus : Jean-
Baptiste n’avait-il pas annoncé que le Messie allait venir a
sa suite 7

Ce sont, bien-sir, des conjectures. Mais ce qui est sir, c’est
que le texte de 1’évangile laisse bien entendre que Zachée
avait déja une attitude integre avant de rencontrer Jésus.
Tous les collecteurs de taxes n'étaient donc pas des pourris !



Mais les foules n'étaient pas capables de le voir, semble-t-
il..

Jésus, lui, non seulement décide d’aller manger chez Zachée
mais il ne lui fait aucun reproche, il ne lui demande méme pas
de changer d’attitude. I1 accueille au contraire ce que Zachée
dit de son intégrité avec joie : « Aujourd’hui le salut est
venu dans cette maison ! » De plus, il le réhabilite aux yeux
de tous : « Zachée aussi est de la famille d’Abraham ! »

La conclusion du récit : « le Fils de 1’homme est venu
chercher et sauver ce qui était perdu » s’adresse donc peut-
étre moins a Zachée qu’a ceux qui le jugeaient.. « Ne jugez pas
afin de ne pas étre jugés ! »

Les lecons de cet épisode

Je vous propose de tirer des lecons de ce récit non pas en se
demandant s’il faut ou pas agir comme Zachée mais en
considérant 1’attitude de ceux qui entourent Zachée. Et dans
ce cas, je crois qu’on peut dire que nous devons prendre
exemple sur Jésus et considérer la foule comme un contre-
exemple a ne pas suivre

La foule juge et enferme Zachée dans ses a priori : c’'est un
collecteur de taxe donc c’est un pécheur !

Jésus accueille Zachée tel qu’il est et sait le reconnaitre a
sa juste valeur : c’est un fils d’Abraham !

Toute 1’'histoire de Zachée est résumée par ces deux
affirmations : c’est un pécheur ou c’est un fils d’Abraham.

Pour la foule, Zachée est un pécheur !

Pour la foule, dire de Zachée « c'est un pécheur », c'est
L’enfermer dans une catégorie. Les pécheurs, ce sont les gens
a ne pas fréquenter. Ce sont les infideles, les impurs, les
gens de mauvaise vie. Pour la foule, Zachée est de ceux-la. Il
est déja jugé ! Victime des a priori.



Nous avons tous des a priori sur les gens. Mais il faut
prendre conscience qu’'ils sont autant de prisons qui enferment
les autres.. et nous-mémes.

Ne souffrons-nous pas lorsque nous sommes victime d’a priori ?
Je suis slr qu’en tant que chrétien, peut-étre plus encore en
tant que protestant évangélique, vous avez déja été confronté
a des a priori des gens a votre égard. Convaincus que les
chrétiens c’est comme ca, ils pensent ceci et ne font pas
cela. Et ce n'est pas agréable..

Mais nous avons aussi nos a priori sur les autres. Regardez
autour de vous. Que pensez-vous des gens que vous voyez ? Que
savez-vous vraiment d’eux ? Quelle est la part d’a priori dans
votre jugement sur eux ? Avez-vous déja collé une étiquette
sur leur front ?

Pour sortir de nos a priori, il y a deux regles d’'or
— Il faut se méfier des apparences.
— Il faut rejeter les étiquettes.

Les apparences sont trompeuses. La premiere impression que
vous avez de quelqu’un est tres rarement conforme a la
réalité. Et pourtant, on en reste si souvent a cette premiere
impression.. Passez du temps avec quelqu’un, apprenez a le
connaitre vraiment et vous découvrirez quelqu’un d’autre. En
bien ou en mal d’ailleurs..

I1 faut rejeter les étiquettes. C’est pourtant tellement
facile. On classe les gens en catégories et on les y enferme.
Les politiciens. Les artistes. Les patrons. Les pasteurs (!)
Ou alors les non-chrétiens. Les « gens du monde ». Ou méme les
catholiques. Les pentecotistes.. Et derriere ces étiquettes, on
met en gros tout le monde dans le méme panier.

Mais enfermer 1’autre dans ses a priori, c’'est refuser de le
rencontrer tel qu’il est ! Et c’est, d’une certaine maniere,
le juger..



Pour Jésus, Zachée est un fils d’Abraham !

Pour Jésus, dire « c'est un fils d’Abraham », c'est
reconnaitre en Zachée un frere, un homme de foi. Et le dire
publiquement, c’'est inviter les autres a faire de méme et
changer de regard sur lui.

Jésus, lui, savait reconnaitre la vraie valeur des gens et ne
pas se laisser piéger par les apparences ou la réputation.
Alors bien-sdr, on n'arrivera jamais a €tre comme Jésus. Il
n’'empéche, Jésus n’allait pas tout seul voir Zachée et les
gens de mauvaise réputation qu’il n’hésitait pas a rencontrer.
Il emmenait ses disciples avec lui ! N’est-ce pas aussi pour
leur montrer 1’exemple et les inviter a faire de méme ?

N’y a-t-il pas pour nous un défi a accueillir comme Jésus
accueille, a regarder comme Jésus regarde ? N'est-ce pas ainsi
que nous pourrons glorifier Dieu dans nos relations ?

« Accueillez-vous les uns les autres, comme le Christ vous a
accueillis, pour la gloire de Dieu. » (Romains 15.7)

Sommes-nous préts a changer notre regard ?

Sommes-nous préts a aller au-dela des apparences et des
réputations ? A aller vraiment a la rencontre des autres, a
nous laisser surprendre par eux ?

Sommes-nous préts a croire que les gens peuvent changer ou les
enfermons-nous a tout jamais dans des a priori, incapable de
retirer 1’étiquette que nous avons collé sur leur front ?

Conclusion

L'histoire de Zachée est donc peut-étre moins l’'histoire d’un
pécheur qui se repent que d’un homme victime de sa réputation.
Nous sommes comme la foule, victimes de nos a priori. Et
Ll’accueil du Christ nous invite a changer notre regard. Non
seulement sur Zachée, mais aussi sur notre prochain !



L’offrande de la pauvre veuve

https://soundcloud.com/eel-toulouse/loffrande-de-la-pauvre-veu
ve

La semaine derniére, je vous ai proposé un autre regard sur
l'histoire de David et Goliath. Et comme ca a visiblement plu
a plusieurs, je vous propose ce matin de lire un autre récit
assez connu, dans le Nouveau Testament cette fois, et de le
voir aussi d’un regard différent. Il s’'agit de 1’épisode de
l'offrande de la pauvre veuve.

Ici, je suis redevable a un colleque pasteur qui, lors d’une
pastorale il y a quelques années, m’'a ouvert les yeux sur ce
texte, si bien que je ne peux plus le lire aujourd’hui comme
avant.

Marc 12.41-44

41 Dans le temple, il y a un endroit ou les gens donnent de
l’argent en offrande. Jésus s’assoit en face et il regarde ce
qu’ils font. De nombreux riches mettent beaucoup d’argent. 42
Une veuve pauvre arrive, et elle met deux piéces qui ont treés
peu de valeur. 43 Alors Jésus appelle ses disciples et leur
dit : « Je vous le dis, c’est la vérité : cette veuve pauvre a
donné plus que tous les autres. 44 En effet, tous les autres
ont mis de l’argent qu’ils avaient en trop. Mais elle, qui
manque de tout, elle a donné tout ce qu’elle possédait, tout
ce qu’elle avait pour vivre. »

Traditionnellement, on loue la générosité remarquable de cette
pauvre femme qui, proportionnellement, donne beaucoup plus que
les riches qui, eux, donnent de leur superflu. Elle, elle
donne de son nécessaire, tout ce qu’elle a pour vivre.


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2017/08/06/loffrande-de-la-pauvre-veuve/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/loffrande-de-la-pauvre-veuve
https://soundcloud.com/eel-toulouse/loffrande-de-la-pauvre-veuve

Je ne veux pas completement nier cette interprétation. Mais
est-ce vraiment la lecon que nous devons retirer de cet
épisode ? Nous faut-il prendre en exemple cette femme et faire
de méme ? Pour répondre a cette question, le contexte de ce
récit est particulierement intéressant.

Qu’'avons-nous juste avant ? Un discours sévere de Jésus a
1’'égard des maitres de la loi

Marc 12

38 Jésus dit dans son enseignement : « Attention ! Ne faites
pas comme les maitres de la loi ! Ils aiment se promener avec
de grands vétements, ils aiment qu’on les salue sur les places
de la ville. 39 Ils choisissent les premiers siéges dans les
maisons de priére et les premiéres places dans les grands
repas. 40 Ils prennent aux veuves tout ce qu’elles ont, et en
méme temps, ils font de longues priéres, pour faire semblant
d’étre bons. A cause de cela, Dieu les punira encore plus que
les autres. »

Avez-vous remarqué cette expression au verset 40 : « Ils
prennent aux veuves tout ce qu’elles ont » ? Littéralement

« ils dévorent les maisons des veuves ». Ils privent les
veuves, une population particulierement pauvre et fragile a
1’'époque, de leurs biens, de leurs moyens de subsistance. Et
comment le font-ils ? En leur imposant un fardeau légaliste
qu’elles ne devraient pas porter !

Et juste apres ce discours, nous avons l’épisode de l'offrande
de la pauvre veuve, qui met dans le tronc tout ce qu’elle
avait pour vivre.. Ce n'est pas une coincidence !

Et cela se confirme si on considere ce qui se trouve juste
apres notre épisode : 1’annonce, par Jésus, de la destruction
du temple

Marc 13
« 1 Ensuite, Jésus sort du temple, et un de ses disciples lui
dit : « Maitre, regarde ! Quelles belles pierres ! Quels



grands batiments ! » 2 Jésus lui dit : « Tu vois ces grands
batiments. Eh bien, il ne restera pas ici une seule pierre sur
une autre, tout sera détruit. »

Autrement dit, nous voyons une pauvre veuve qui donne de son
nécessaire, tout ce qu’elle a pour vivre, pour un temple qui
va bient6t étre détruit..

Est-ce que tout cela ne doit pas nous mettre la puce a
L'oreille ? Quand 1’apbtre Paul organise la collecte en faveur
des chrétiens de Jérusalem, il invite bien-siir a la générosité
mais il précise aussi qu’'il ne s’'agit pas pour ses lecteurs de
se mettre sur la paille mais de donner en fonction de leurs
moyens ! « Car il ne s’agit pas de vous exposer a la détresse
pour le soulagement des autres, mais de suivre une regle
d’'égalité » (2 Corinthiens 8.13).

Est-il juste que cette veuve, déja en situation de précarité,
se mette sur la paille en apportant son offrande au temple ?
Je ne pense pas !

D'ailleurs, pourquoi Jésus se met-il a regarder comment les
gens déposait de l’argent dans la Trésor du Temple ? Vous
pensez qu’'il ne savait pas ce qui se passait ? C’est plutét
qu'il s’attendait a voir quelque chose de précis. Et quand la
veuve y dépose ses deux petites pieces, Jésus le fait aussitdt
remarquer a ses disciples, comme si c’était exactement ce
qu’'il attendait de voir. Comme s’il leur disait : « vous
voyez, c’'est bien ce que je vous disais a propos des maitres
de la loi qui mettent les veuves sur la paille ! »

Le récit de l'offrande de la pauvre veuve ne serait pas alors
un exemple de générosité a suivre mais un dramatique exemple
d’un systéme injuste entretenu pour les autorités religieuses.
La preuve que ce que Jésus dit des maitres de la loi est
vrai : « ils dévorent les maisons des veuves » !

Jésus ne dit d’'ailleurs pas a ses disciples : « Regardez cette
veuve et faites comme elle ! » Evidemment, il ne reproche rien



non plus a cette femme. Elle est, certes, tres généreuse. Mais
Jésus la désigne avant tout comme une victime des chefs
religieux qui exigent d’elle ce qu’elle ne devrait pas devoir
donner.

Quelles lecons tirer de ce récit ?

Lecon 1 : L’institution religieuse peut étre source
d’injustice et d’oppression.

Dans cette séquence qui inclut 1’épisode de 1’offrande de la
veuve mais aussi les paroles qui précedent et qui suivent, il
y a de la part de Jésus une critique de 1’'institution
religieuse. Jésus dénonce une forme d’injustice et
d’'oppression des plus fragiles. Le tout justifié par
l'’enseignement des chefs religieux. Leur 1égalisme obtus
pousse des pauvres veuves a se mettre sur la paille !

Et dans les évangiles, la destruction du temple que Jésus
annonce est percue aussi comme une forme de jugement de Dieu.
En réalité, le christianisme devrait étre une religion sans
temple, sans lieu sacré. Voyez les paroles de Jésus a la femme
Samaritaine

Jean 4

21 Jésus lui dit : « Crois-moi, femme, l’heure vient ou ce
n’est ni sur cette montagne ni a Jérusalem que vous adorerez
le Pére. (..) 23 Mais 1l’heure vient, elle est la, ou les vrais
adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité ; tels
sont, en effet, les adorateurs que cherche le Pére.

Ca ne veut pas dire qu’il ne faut pas de temple ou d'église,
qu’il ne faut pas préter attention aux lieux de culte. Mais
bien que les personnes comptent plus que les batiments, ce
sont les pierres vivantes des croyants qui sont l’Eglise.

Le christianisme devrait étre aussi une religion méfiante de
l'institution religieuse, surtout quand celle-ci prend la
place qui revient a Dieu. Relisez 1'épitre aux Hébreux, ou



Jésus apparait comme 1'unique grand prétre, le seul
intermédiaire entre Dieu et les hommes ! Tous les croyants
sont prétres, c’est ce qu’on appelle le sacerdoce universel.

Ca ne veut pas dire qu’il ne doit pas y avoir de structure
d’'Eglise, avec des responsables et des ministeres
particuliers. Mais il faut rester vigilant quant a
l’'institution. Le probleme de 1'institution religieuse, c’est
guand elle devient une fin en soi : les clercs assoient leur
autorité, 1les structures sont plus importantes que les
personnes, le dogme prend le pas sur la vie.

Dans ce cas, l’institution religieuse peut devenir source
d’'injustice, d’'oppression.. et d'une certaine facon prendre la
place de Dieu !

Lecon 2 : On peut étre généreux de bien des facons.. et nul
besoin de se mettre sur la paille pour cela.

C'est peut-étre ici plus un prolongement qu’'une application
directe de notre texte mais on peut sans doute dire quelque
chose de la générosité a partir de ce récit. Certes, la pauvre
veuve fait preuve d’une grande générosité.. mais elle semble
bien manipulée par les exigences folles des chefs religieux.
Sous leur pression, elle se met en danger.

Il faut donc commencer par dire qu’on peut étre généreux de
bien des facons, sans forcément se mettre sur la paille.
D’abord parce que la générosité n’est pas qu’une affaire
d’argent. Elle est aussi affaire d’attention, d’écoute, de
temps consacré a l'autre.. On ne peut étre généreux que de ce
que l'on a. Du temps, on en a tous ! Et on n’'est pas toujours
prét a le donner..

La générosité est une affaire personnelle, un appel que chacun
doit entendre. A chacun de voir comment il peut y répondre, en
fonction de ses moyens. La générosité est finalement relative.
Dans notre récit, les riches qui donnent beaucoup ne sont pas
forcément généreux.. Il n’'y a pas grand mérite a donner ce dont



on est riche !

Nous sommes tous appelés a entendre 1'appel a la générosité
mais pour soi-méme, pas pour les autres. Nous n’avons pas a
dire comment les autres doivent étre généreux. C’est trop
facile d’exiger la générosité des autres.. surtout quand on est
soi-méme riche ! Et c’'est encore pire quand on le fait avec
des motifs religieux comme dans notre récit !

La question de la générosité est personnelle, individuelle.
Comment, moi, je pourrais étre plus généreux ? Plus généreux
avec mon argent, avec mon temps, avec mes dons et capacités,
avec mes prieres..

Conclusion

L’'épisode de 1’offrande de la pauvre veuve s’'avere donc étre
d’'abord une flagrante injustice, qui met en danger une femme
en situation précaire. Et cela par la faute des chefs
religieux ! C’est un scandale !

Je vous le dis (avec humour) : méfiez-vous des prétres ! Et
méfiez-vous des pasteurs ! Mais examinez toutes choses et
retenez ce qui est bon.. Et voyez comment, vous-mémes, vous
pouvez vous montrer demain plus généreux qu’aujourd’hui, avec
les moyens qui sont les votres !

David n’'avait que sa fronde..

https://soundcloud.com/eel-toulouse/david-navait-que-sa-fronde

Lecture biblique : 1 Samuel 17

L'histoire de David et Goliath est une des histoires bibliques
les plus connues. Elle est utilisée comme une métaphore dans


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/07/30/david-navait-que-sa-fronde/

le langage courant quand on évoque un combat ou un
affrontement qui semble perdu d’avance.

On pense souvent qu’on assiste dans cet épisode a un véritable
miracle, avec la victoire du jeune berger qui n'avait que sa
seule fronde face au géant Goliath armé jusqu’aux dents. En
réalité, cet épisode n’'a rien d’un miracle. Certes, David a
terrassé Goliath mais, a y regarder de plus preés, ca n’'a rien
d’étonnant.

Je suis ici redevable a une vidéo vue sur Internet, de Malcolm
Gladwell, un « Ted Talk » (des discours courts et percutants)
intitulé « L'autre histoire de David et Goliath) (ici)

Je ne vais pas reprendre tous les éléments de cette vidéo mais
m’en inspirer et prolonger les lecons que nous pouvons tirer
de ce récit biblique pour nous.

1. David était bien mieux armé qu’on ne le pense pour battre
Goliath !

D’abord, David est intelligent, vif et courageux. Il n’était
certainement pas naif (on sait quel roi il a été par la
suite). S’'il a voulu relever le défi, c’est qu’il pensait bien
avoir une chance de 1’emporter. De plus, il a de 1l'’expérience
au combat. Il 1le dit lui-méme : il a souvent défendu son
troupeau face au lion et au loup. Et ce n’était pas une mince
affaire !

Saul veut l’'aider en lui proposant de revétir son armure. Mais
il n’arrivait méme pas a marcher avec.. Il renonce donc et
préfére ne prendre que son baton, quelques pierres et sa
fronde.

Mais la fronde était une arme redoutable ! Rien a voir avec
les jouets pour enfant.. C'était 1’arme des bergers dans
L’Antiquité, pour défendre les troupeaux face aux prédateurs.
Comme David. C’était aussi une arme de guerre. Les armées
antiques avaient des bataillons de frondeurs.


https://www.ted.com/talks/malcolm_gladwell_the_unheard_story_of_david_and_goliath/transcript?language=fr#t-919088

Une fronde, c’est une poche, généralement en cuir, dans
laquelle on placait le projectile, prolongé par deux laniéres,
de longueur inégale. Une fois le projectile placé dans la
poche, le lanceur tenait la laniere longue dans la paume et la
courte entre le pouce et 1l’index. Il faisait alors tournoyer
sa fronde, puis lache 1la laniere 1la plus courte en direction
de la cible. Le projectile atteignait alors une vitesse tres
importante. Une balle de fronde avait une puissance d’impact
similaire a certains revolvers, capable de percer une volte
cranienne. Et les frondeurs entrainés pouvaient tirer avec une
grande précision. Les frondeurs des Baléares était réputés les
meilleurs. Ils étaient recrutés par 1’'armée romaine et étaient
capables de viser juste a pres de 200 metres avec leur
fronde !

Bref, avec sa fronde, David pouvait bien espérer tuer le géant
Goliath.. Il est allé au combat avec 1’arme qu’il maitrisait.
Le texte biblique dit bien qu’il choisit minutieusement cingq
pierres dans le torrent. Des pierres polies, bien
aérodynamiques, avec lesquelles il pourra tirer avec une
grande précision.

David ne va pas au combat les mains dans les poches, mais avec
une arme qu’'il maitrise parfaitement, une arme par ailleurs
redoutable. Et il y va, c’est 1la aussi sa force, avec une
pleine confiance en Dieu !

2. Goliath était bien plus vulnérable qu’on ne le pense !

Goliath était, certes, impressionnant. Géant de pres de 3
metres, armé jusqu’'aux dents, il terrifiait tout Israél. En
réalité, la force de Goliath était toute entiere dans la peur
qu’'il inspirait. D’'ou la description détaillée que la Bible
nous fait de son harnachement militaire, casque, armure et
armes en bronze ! Et ca semble fonctionner ! Personne n’ose
relever son défi.

Pourtant, le texte biblique lui-méme laisse entendre que



Goliath avait ses faiblesses.

Il est certes grand et fort, mais il est lent. Il s'approche
petit a petit de David, il lui demande de venir et lorsqu’'il
finit par s’avancer vers David, ce dernier, par contraste,
court avant de lui lancer son projectile.

Peut-étre avait-il méme des problemes de vue. Pourquoi dit-il
a David qu’'il s'avance vers lui avec « des batons » (c’est
bien le pluriel qui est utilisé en hébreu), alors que David
n‘en avait qu’un évidemment ? Et il ne semble pas méme
remarquer la fronde que portait David. Alors méme que c'est
une arme redoutable contre un soldat d’infanterie comme 1lui.
Et puis cette homme qui le devance, certes pour porter son
bouclier, peut-étre était-ce aussi pour le guider ?

En réalité, la taille immense de Goliath devait étre due a une
maladie, qui pouvait entrainer des déficiences visuelles, des
difficultés de locomotions, etc.

Le géant Goliath était peut-étre impressionnant dans son
armure éclatante mais il était aussi vulnérable, surtout face
a un jeune homme vif et armé d’une arme de jet.

Et la seule force de Goliath, la peur, semble ne pas avoir
d’'impact sur David. Il essaye bien encore de l’impressionner
quand il est face a lui, tentant de 1’humilier et lui lancant
des malédictions. Mais ca n’'a pas d’effet sur David qui, au
contraire, répond avec aplomb : « je vais te tuer et te couper
la téte ! »

Des lors, il n’'y a rien d’'étonnant a ce que David prenne le
dessus sur Goliath.. I1 n'y a méme pas de combat. En quelques
secondes tout est réglé. Une pierre bien lancée avec la fronde
de David, en plein front, la ou l’'armure ne protégeait pas le
géant, est c’est fini !

3. Les lecons de 1’histoire



Lecon 1 : Le premier ennemi a vaincre, c’'est la peur.

La peur est une arme redoutable. On la voit utilisée dans les
relations humaines, pour intimider, impressionner, désarmer
l'autre. C’est une arme de manipulation, utilisée a des fins
de pouvoir, ou a des fins électoralistes.

La peur est présente, d’une maniere ou d’une autre, en chacun
de nous. Elle peut avoir de nombreuses sources, elle peut
susciter frustrations et souffrances, elle peut nous paralyser
et nous empécher d’avancer.

Or, une des dernieres paroles de Jésus a ses disciples, juste
avant de les quitter, c’était justement : « n'ayez pas
peur » ! Comme David, assuré d’étre dans la main du Seigneur
quand il répond au défi du géant Goliath, nous pouvons étre
assurés d’'étre dans la main du Christ face a tous nos
adversaires, nos défis et nos épreuves. Face a tous les géants
qui nous font face. Nous n’avons pas a avoir peur.

Lecon 2 : Les géants ne sont pas aussi forts et puissants
qgu’ils en ont l’'air

Les apparence sont trompeuses, surtout quand on a peur. Car
les géants auxquels nous pouvons faire face dans notre vie ne
sont pas aussi puissants et indestructibles qu’ils en ont
l'air. En tout cas, c’est la peur qui les rend plus dangereux
et plus forts a nos yeux.

David n’a pas vu en Goliath un géant invulnérable mais un
soldat ennemi qu’il pouvait tuer avec sa fronde. Sa facon de
voir Goliath n’a pas été conditionnée par la peur mais par sa
foi.

Si la foi est bien la confiance placée en Dieu, alors
assurément elle est 1'arme la plus efficace face a la peur, et
face a tous les géants dans notre vie.

Lecon 3 : C’est en étant nous-mémes que nous remportons la



victoire

Si David avait accepté d’aller au combat avec 1'armure de
Saul, il aurait été défait. C’est avec son arme de simple
berger qu’il est allé affronter Goliath. L’'’arme qu'il
maitrisait et qu’il savait étre efficace. Malgré les
apparences, c’est lui devait gagner.

C'est en étant lui-méme que David est allé au combat et a
vaincu. C’est sa foi, sa confiance en Dieu qui a fait le
reste. C'est elle qui a triomphé de la peur. Et Dieu a utilisé
les capacités et les forces de David pour le faire vaincre.

Cette belle promesse que 1l'apdtre Paul écrit aux Corinthiens
est vraie :

« Dieu est fidele, et il ne permettra pas que vous soyez
tentés au-dessus de vos forces. Quand vous serez tentés, Dieu
vous donnera la force de le supporter et le moyen d’en
sortir. » (1 Co 10.13)

Conclusion

Le récit de David contre Goliath est une vivante exhortation a
placer notre confiance en Dieu pour vaincre la peur.. et les
géants qui nous font face !

Suivre le Dieu vivant (Elisée
IV)

https://soundcloud.com/eel-toulouse/suivre-le-dieu-vivant

Pour la prédication de ce matin, je terminerai ma série de
juillet autour du prophéte Elisée, avec 1'épisode de sa mort


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/07/25/suivre-le-dieu-vivant-elisee-iv/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/07/25/suivre-le-dieu-vivant-elisee-iv/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/suivre-le-dieu-vivant

qui fait une bonne conclusion, au chapitre 13.

Le temps a passé, peut-étre une quarantaine d’'années depuis
les derniers miracles d’Elisée que la Bible raconte, mais la
situation d’Israél n’a pas changé : sur fond de lutte avec le
pays voisin de la Syrie, les rois continuent de se tourner
vers des idoles étrangeres et de traiter Dieu sans respect.
Méme 1le roi Joas, présent dans ce texte, apparemment
« proche » d'Elisée, méme lui est un mauvais roi (c’est la
seule chose qui est dite pour résumer sa vie aux versets
précédents). Devant une telle infidélité, Dieu a baissé son
aide envers son peuple, ce qui explique l’'oppression syrienne
particuliere au moment de notre récit.

Lecture biblique: 2 Rois 13.14-25

14 Quand Elisée tombe malade de la maladie qui le fera mourir,
Yoas, roi d’Israél, va le voir. Il se penche sur lui en
pleurant et lui dit : « Mon pere, mon pére ! Tu vaux tous les
chars et tous les cavaliers d’Israél ! » 15 Elisée lui dit

« Prends un arc et des fleches. » Le roi obéit.

16-17 Elisée lui dit : « Ouvre la fenétre vers l’est. » Le
roi l’ouvre. Elisée lui dit encore : « Prends ton arc et
tends-le. » Le roi prend l’arc. Elisée pose ses mains sur les
mains du roi et lui commande de tirer. Aprés que Yoas a tiré,
Elisée dit : « Cette fléche annonce une victoire donnée par le
SEIGNEUR, une victoire contre les Syriens. Tu les battras
complétement & Afec. » 18 Ensuite Elisée dit encore au roi
d’'Israél : « Prends les autres fleches. » Yoas les prend.
Elisée ajoute : « Frappe le sol ! » Le roi frappe trois fois
et s’arréte.

19 L’homme de Dieu est en colere contre le roi. Il dit : « Tu
devais frapper cinqg ou six fois. Alors tu aurais pu battre
complétement les Syriens. Maintenant, tu les battras seulement
trois fois. »

20 Elisée meurt, et on l’enterre. Au début de chaque année,
des bandes de voleurs moabites entrent en Israél. 21 Un jour,
des gens qui vont enterrer un mort voient tout a coup une de
ces bandes. Ils jettent le corps dans la tombe d’Elisée et
s’enfuient. Dés que le mort a touché les os d’Elisée, il


http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/14/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/15/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/18/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/19/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/20/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/21/PDV

redevient vivant et se met debout.

22 Hazaél, roi de Syrie, écrase de son pouvoir les Israélites
pendant tout le temps ou Yoakaz est roi. 23 Mais le SEIGNEUR a
pitié d’eux. Il leur pardonne a cause de l’alliance qu’il a
établie avec Abraham, Isaac et Jacob. Il ne veut pas les
détruire, et ce n’est pas encore le moment ou il les chasse
loin de lui. 24 Hazaél, roi de Syrie, meurt, et son fils Ben-
Hadad devient roi a sa place. 25 Alors Yoas reprend a Ben-
Hadad les villes d’Israél qu’Hazaél a arrachées aux mains de
son pére Yoakaz. Par trois fois, Yoas bat Ben-Hadad, et il
reprend les villes d’Israél.

1) Elisée, témoin du Dieu vivant et compatissant

Elisée a été le prophéte du Dieu vivant, du Dieu qui fait
vivre. Il a sauvé une veuve de la détresse, guéri Naaman ; il
a annoncé la venue d’'un enfant a une femme stérile, et quand
cet enfant est mort, il 1’'a ressuscité. Il a protégé son pays
des attaques de l’armée syrienne. Elisée est un prophéte du

Dieu vivant.

A sa mort, il témoigne encore du Dieu qui fait vivre en
annoncant la victoire d’Israel sur ses ennemis, par Lle
symbolisme des fleches tirées, 1la premiere par la fenétre
(symbolisant une victoire ponctuelle, précise, dans la ville
d’Afek), les autres fleches tirées vers le sol, symbolisant le
nombre de victoires totales qu’Israél remportera.

Intercalé entre les oracles et leur accomplissement, nous
avons aussi ce récit fugace d’'un cadavre anonyme jeté dans le
tombeau d’Elisée qui reprend vie au contact des ossements du
prophete. Ce récit compact témoigne de la puissance de Dieu
qui agit a travers son prophete, pour le bien collectif, mais
aussi pour les individus. Le rayon d’action de Dieu n’a pas de
limite, il touche aussi bien les pays et la géopolitique que
la vie d’'un simple anonyme, connu de Dieu.

Elisée témoigne de Dieu, alors méme que le peuple est
spirituellement aveugle et sourd. Tout au long des récits,
nous voyons des serviteurs faibles, facilement découragés ou


http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/22/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/23/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/24/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/13/25/PDV

tentés, nous voyons des rois qui ignorent Dieu — et pourtant
Dieu agit sans relédche a travers Elisée, méme au moment de sa
mort.

Joas n'est franchement pas un roi modele, il y a peu de signes
qu’il ait eu foi en Dieu, et son attitude envers Elisée est
peut-étre simplement pragmatique : il reconnait qu’Elisée a
souvent protégé son pays, sans forcément faire le lien entre
fidélité & Dieu et protection.. Mais Elisée accueille Joas, il
bénit encore son peuple au moment de mourir. Et ce n’est pas
par générosité personnelle qu’il le fait, mais en témoin de la
compassion de Dieu. Lorsqu’il met ses mains sur celles de
Joas, c'est comme un signe de solidarité, un signe que Dieu
sera présent. Dans 1’accomplissement de 1’oracle qui raconte
comment Joas a finalement réussi a battre les Syriens a trois
reprises, la raison que donne le texte, c’est que Dieu a pitié
d'Israél, et qu'il refuse de les abandonner completement.

Elisée est donc un témoin, jusqu’au bout, jusqu’aprés sa mort,
du Dieu puissant et compatissant qui fait vivre et qui sauve.
En cela, comme d’autres, il annonce Jésus, le témoin parfait
de Dieu, celui qui a multiplié 1les pains pour la foule
affamée, qui a guéri et délivré, qui est ressuscité et qui
promet la vie & ceux qui croient en lui ! A travers Elisée,
nous discernons la puissance et la bonté de Dieu qui se
manifesteront parfaitement en Jésus.

2) Joas ou la foi qui s’auto-stoppe

Comme dans les autres récits, au-dela d’Elisée, un autre
personnage attire notre attention. Ici, c’est le roi Joas.
Joas est un « mauvais » roi, un roi impie qui ne fait pas les
bons choix par rapport a Dieu ou par rapport au peuple.
Bizarrement, quand il apprend qu’'Elisée est malade, il accourt
a son chevet. Et ensuite, tout ce qu’Elisée lui demande de
faire, il le fait méticuleusement. Le texte met 1'accent sur
sa docilité, presque comique. Elisée lui donne les consignes
une par une, a tres court terme : prends l'arc (il prend



1’arc), ouvre la fenétre (il ouvre la fenétre), tire une
fléche (il tire une fléche) etc. Peut-étre qu’Elisée le
conduit pas a pas justement parce que Joas manque de sagesse,
comme un enfant. En tout cas, apres le premier signe sur la
victoire a Aphek (la fleche tirée par la fenétre), vient le
deuxiéme avec les fleches a tirer dans le sol. C'est vrai que
c’'est une demande étrange.. Mais pas plus que de tirer par la
fenétre ! Lorsque Joas s’'arréte, Elisée pique une crise et
affirme que puisque Joas s'’'est arrété en cours de route, sa
victoire sur les Syriens ne sera que partielle.

La colére d’'Elisée surprend, puisqu’il n’y avait pas d’autre
instruction explicite, du style « tu tireras 5 fois, 10
fois.. ». On ne comprend pas sa colere, car apparemment Joas a
obéi a la consigne, en tout cas de notre point de vue. Peut-
étre (vous voyez qu’'on est dans l’interprétation ici !) que
Joas aurait d0 attendre la prochaine consigne avant de
s'arréter.

C'est comme quand on passe le permis. J'ai appris que tant que
l’'examinateur ne dit rien, on va tout droit — vous étes
d’accord ! Imaginez maintenant que l'’examinateur vous a dit de
tourner a droite, vous avez tourné a droite, puis il se tait..
conclusion logique : vous allez tout droit ! Si vous vous
garez sur le cb6té, devant une maison, est-ce que vous avez
répondu a la consigne ? Non, bien sGr ! Il fallait continuer
tout droit, en attendant la prochaine consigne !

Le probleme de Joas, c’est que son initiative 1'a écarté du
chemin qu’il devait prendre. D’ou la colére d’Elisée, qui ne
pourra pas transmettre la bénédiction qu’il voulait. Et ca
m'alerte sur notre facon de « conduire », d’avancer sur notre
chemin avec Dieu. Est-ce que parfois nous ne sommes pas dans
le cas de Joas, a nous arréter trop tét ? A nous garer alors
qu’'il faut continuer ? Sans parler de la désobéissance
massive, on se laisse parfois piéger par notre propre
désarroi : A quoi ca sert de tirer des fleches dans le sol ?
Ou va cette route ? Je ne vois pas ou Dieu veut m’'emmener, on



a di se tromper quelque part, je vais m’arréter et faire demi-
tour.. Ou alors : allez, c’'est bon, on a assez roulé, on est
allé assez loin.. Non ? Pour Elisée, c’est un manque de foi,
peut-étre la ou c’'est le plus dur : quand on ne voit pas
devant soi.

C'est vrai qu’il y a des périodes ou des situations ou on est
completement dans le vague, et on est tenté d’abandonner,
parce qu’on a l'impression que notre action est inutile,
absurde, ou qu’on se trompe de direction. Et pourtant, faire
confiance a Dieu c’est aussi continuer a marcher sur cette
route étrange, c’est persévérer méme au ceur de ce qui nous
parait absurde, parce que méme si nous ne savons pas ou notre
route va, nous croyons que Dieu le sait, et nous choisissons
de lui faire confiance. Comme Abraham qui quitte tout et qui
va.. « vers le pays que Dieu lui montrera ». La persévérance,
c’'est un signe de confiance. Et bien souvent, la persévérance
parait stérile : dire bonjour tous les matins au méme collegue
désagréable, prier toutes les semaines pour le méme sujet,
pardonner soixante-dix fois sept fois a notre conjoint.. Et
pourtant, Dieu nous invite a ne pas nous arréter a mi-chemin,
a ne pas cueillir les fruits a moitié mirs, a ne pas mettre de
limites a ce qu’il nous appelle a vivre.

Laissons Dieu nous guider, et laissons-le nous guider au-dela
du raisonnable, au-dela de notre petit cadre de probabilités
acceptables, osons le suivre sur des chemins qui nous
paraissent bizarres, mais ou il nous bénira.

Conclusion

Que nous a appris Elisée ce mois-ci ? Il nous a rappelé la
puissance de Dieu, la puissance de sa parole, sa puissance qui
fait vivre. Mais Elisée, témoin inlassable de Dieu dans un
contexte franchement défavorable, rencontre des gens comme
vous et moi, qui devront se positionner par rapport a Dieu, et
choisir ou pas de lui faire confiance. La veuve au bord de la
faillite a obéi sans discuter, Naaman a résisté mais il s'est



laissé convaincre, Joas met de lui-méme une limite a ce que
Dieu peut faire.. Diverses réponses, comme des questions qui
nous sont adressées : nous, habitants du XXIe siecle, quelle
est notre position face au Dieu qui fait vivre ? 0Osons-nous le
suivre ? Sommes-nous préts a remettre en question nos
réticences ? Mettrons-nous des limites a ce que Dieu va faire,
par « réalisme » ou ignorance ? Dieu est puissant, il est
vivant, il est compatissant, hier comme aujourd’hui et comme
demain. Quelle sera notre réponse a la main qu’il nous tend ?

Apprendre a voir vraiment

https://soundcloud.com/eel-toulouse/apprendre-a-voir-vraiment

Nous continuons notre série autour des miracles du prophete
Elisée, a l'ecuvre en Israél dans les années 850-800 av. J.-C.

Lecture biblique: 2 Rois 6.8-23

8 C’est 1’époque ou le roi de Syrie est en guerre contre
Israél. Il consulte ses officiers, puis il décide d’installer
son armée a un certain endroit. 9 Mais Elisée fait dire au roi
d’Israél : « Attention ! Evite de passer a tel endroit. C’est
la que les Syriens ont installé leur camp. » 10 Le roi
d’Israél envoie donc des soldats surveiller l’endroit que
l’homme de Dieu a indiqué. Cela se passe plusieurs fois.
Elisée prévient le roi d’Israél, qui fait trés
attention. 11 Le roi de Syrie est inquiet a cause de ce qui
arrive. Il réunit ses officiers et leur dit : « Il y a parmi
vous un traitre, qui est pour le roi d’Israél. Est-ce que vous
ne voulez pas me dire son nom ? » 12 L’un des officiers
répond : « Notre roi, il n’y a pas de traitre parmi nous !
Mais Elisée, le prophéte qui est en Israél, est capable de
rapporter a son roi les paroles que tu dis dans ta chambre a
coucher. » 13 Alors le roi de Syrie donne cet ordre : « Allez
voir ou il est, et je le ferai arréter. » Quand le roi de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/07/20/apprendre-a-voir-vraiment/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/apprendre-a-voir-vraiment
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/8/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/9/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/10/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/11/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/12/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/13/PDV

Syrie apprend qu’Elisée se trouve a Dotan, 14 il envoie une
troupe nombreuse de soldats, avec des chars et des chevaux.
Ils arrivent de nuit et entourent la ville.
15 Le jour suivant, le serviteur d’Elisée se léve tét le matin
et il sort de la ville. Il voit les soldats, les chevaux et
les chars qui entourent la ville. Il crie : « Quel malheur,
maitre ! Qu’est-ce que nous allons faire ? » 16 Elisée
répond : « N’aie pas peur ! Ceux qui sont avec nous sont plus
nombreux que ceux qui sont avec eux. » 17 Ensuite Elisée prie
en disant : « SEIGNEUR, ouvre les yeux de mon serviteur pour
qu’il voie clair. » Le SEIGNEUR ouvre ses yeux, et le
serviteur peut voir que tout autour d’Elisée, la montagne est
couverte de chevaux et de chars brillants comme du feu.
18 Les Syriens descendent vers Elisée. Le prophéte prie de
nouveau : « SEIGNEUR, ferme les yeux de tous ces soldats. » Et
le SEIGNEUR leur ferme les yeux, comme Elisée 1’a demandé.
19 Alors Elisée dit aux soldats : « Vous n’avez pas pris le
bon chemin, et ce n’est pas la bonne ville. Suivez-moi, et je
vous conduirai aupres de l’homme que vous cherchez. » En fait,
Elisée les conduit & Samarie. 20 Quand ils entrent dans la
ville, Elisée prie encore : « SEIGNEUR, ouvre leurs yeux pour
qu’ils voient clair. » Le SEIGNEUR leur ouvre les yeux, et 1ils
voient qu’ils sont en pleine ville de Samarie. 21 Dés que le
roi d’Israél voit tous ces soldats, il demande & Elisée
« Mon maitre, est-ce qu’il faut les tuer ? » 22 Elisée
répond : « Non, ne les tue pas ! D’habitude, tu ne mets pas a
mort ceux que tu fais prisonniers au combat. Alors, donne
plutdét a manger et a boire a ces soldats, puis laisse-les
retourner chez leur roi. » 23 Le roi d’Israél leur fait donc
servir un grand repas. Aprés qu’ils ont mangé et bu, ils les
laisse retourner chez leur roi. A partir de ce moment-la, les
bandes de voleurs syriens ne viennent plus dans le pays
d’'Israél.

Décidément, avec Elisée, on ne s’ennuie pas ! Voila une
histoire pleine de suspense, et de rebondissements..

On a d’'un cO6té ce roi syrien dont les plans sont comme des
coups d’'épée dans l'eau : rien ne fonctionne, tout est déjoué,


http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/14/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/15/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/16/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/17/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/18/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/19/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/20/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/21/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/22/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/2+Rois/6/23/PDV

au point qu’il se demande s’il n’'y a pas un espion d’'Israel
dans son état-major. Mais non, c’est l'®uvre d’un prophete,
qui, de loin, devine et défait tous les projets de ce roi
contre Israél. Méme lorsqu’il met toutes les chances de son
coté pour attraper ce prophete — et la, on se demande qui va
gagner : la grande armée ou le petit prophete ? — retournement
de situation, l’opération tourne au fiasco quand les soldats
syriens se retrouvent malgré eux en plein territoire ennemi,
et le roi renonce. De 1’autre c6té, on a Dieu, fort, puissant,
fidele, qui domine la situation et change les cartes selon son
bon vouloir. A travers 1’exaucement des prieres d’'Elisée, le
texte nous montre surtout Dieu a l’'ecuvre, Dieu vainqueur, un
Dieu protecteur qui prend soin de son prophete fidele (il n'y
en a plus beaucoup a cette époque-la en Israél) et méme de son
peuple, pourtant peu attentif a Dieu en cette période.

1) Un Dieu indéfectiblement présent

La puissance de Dieu est une évidence, une conviction de base
du croyant. Si Dieu n’est pas puissant, il n’est pas Dieu ! Et
pourtant, on a beau croire que Dieu a créé le monde, croire
que Dieu soutient le monde, croire qu’'il renouvellera le
monde, au ceur de la difficulté, on ressemble bien souvent a
ce serviteur d’'Elisée paniqué par la vision de l’armée ennemie
— d’'ailleurs, dans cette histoire, nous devons attendre, comme
lui, la priere d’'Elisée pour prendre conscience de la présence
active de Dieu dans cette situation.

Ce qui nous impressionne n'’impressionne pas Dieu. Les armées,
les tactiques, méme les soldats a nos portes : ce qui nous
impressionne n’impressionne pas Dieu. Autrement dit, Dieu est
bien plus puissant que ce qui est plus fort que nous : la
persécution, la maladie, 1la haine, et méme 1la mort. Je me
souviens du témoignage d’'une personne, qui a cru en Jésus-
Christ suite a la maladie et a la guérison de sa fille : a 5
ans, celle-ci avait une tumeur au cerveau. Le traitement en
cours ne fonctionnait pas tres bien. Des gens étaient venus
prier pour cette enfant, et du jour au lendemain, 1’examen a



montré la disparition de la tumeur, au point que les médecins
n‘ont pas compris. Ils sont restés perplexes devant 1la
disparition complete de la tache, au point de se demander
s’'ils ne s'étaient pas emmélé 1les pinceaux avec cette
patiente. Mais non, elle était guérie, et elle a 35 ans
aujourd’hui.

Alors c’est vrai que nous ne sommes pas toujours libérés de
facon aussi spectaculaire, c’est méme rare. Dans la Bible, on
voit que beaucoup de miracles ont lieu, tout au long de
l'histoire, mais qu’il y a certaines périodes ou les miracles
se concentrent, en général des périodes critiques — la sortie
d'Egypte et l’alliance de Dieu avec le peuple d’'Israél , la
dégénérescence du peuple a 1’'époque d’'Elie et Elisée et le
rappel que Dieu est a l'euvre, et enfin, dans la Bible, 1la
venue de Jésus et les premiers pas de 1’'Eglise, comme si Dieu
voulait appuyer la véracité de 1’Evangile.

Néanmoins, au-dela du c6té spectaculaire de tel ou tel
miracle, ce texte rappelle une vérité permanente : ou que nous
allions, quelle que soit la situation, nous ne sommes pas
seuls. Et si nous nous sentons démunis, parfois a juste titre,
Dieu ne l’est pas. Autour de nous, comme invisible, se dresse
cette forteresse de la présence de Dieu. La Bible est pleine
d’images pour nous aider a nous représenter la présence de
Dieu a nos cbotés : l'armée de feu ici, 1le roc ou nous pouvons
tenir ferme, la main qui nous porte, l’aile qui nous cache, le
rempart solide.. Parfois Dieu crée une déviation pour
contourner 1'obstacle, parfois il détourne 1’attention de ceux
qui attaquent, parfois il donne la force de traverser
1'obstacle. D'ailleurs, avec Elisée, ce n'est finalement pas
l'armée de feu qui résout la situation, mais une sorte de
diversion par laquelle Dieu désoriente les soldats ennemis.
Quelle que soit la situation, méme impressionnante, urgente,
submergeante, Dieu est présent avec nous.

2) Priere et paix



Dieu est présent avec nous, et nous devons apprendre a le
voir. Apprendre a ouvrir les yeux sur sa présence, c'est
prendre conscience de la situation réelle — tant que nous ne
mettons pas dans la balance la présence et la puissance de
Dieu, notre vision de la situation est irréaliste. (C'est
paradoxal hein ?! Nous sommes irréalistes a chaque fois que
nous laissons de c6té 1’engagement de Dieu pour nous. Quand
nous ne voyons pas Dieu avec nous, nous sommes aveugles sur la
situation.

Alors comment ouvrir les yeux, comment retrouver la vue ?
L’exemple d’'Elisée est frappant : il prie ! Il prie. Certes,
il prie pour son serviteur, pour les soldats, dans ce texte,
mais la relation de fond entre Elisée et Dieu suppose une vie
de priere riche. On a 1'impression de voir un tandem en
action : Elisée ne prend pas autorité sur Dieu en lui disant
« fais-ci, fais-ca », mais c’est comme si chacun faisait sa
part. Et la part d’'Elisée, c’est la priere. Notre part, c’'est
la priere. Bien souvent, nous prions pour des choses précises,
factuelles, presque matérielles — pour nous ou pour les
autres. Mais 1l’exemple d’'Elisée nous invite a prier aussi pour
voir, pour que Dieu ouvre nos yeux, pour qu’il montre ce qu'il
est en train de faire — et comment nous pouvons agir dans son
plan. « Montre-moi Seigneur, change mon point de vue, ma
perspective ». C’est valable dans la difficulté, mais aussi
dans les bons moments ! Dans la clairiere comme dans la sombre
vallée, discerner la présence de Dieu est crucial pour
comprendre notre chemin.

Une parenthese sur le fonctionnement du texte : une fois
qu’'Elisée a prié, nous voyons l’'armée de feu, mais ensuite
nous sommes au courant de la situation, nous savons ce
qu’'Elisée fait, nous ne sommes plus du c6té des aveugles (les
soldats) mais de ceux qui savent, au point que nous avons
presque du plaisir a suivre la situation — ici, c’'est un peu
l’arroseur arrosé pour les soldats ennemis.

« Change mon point de vue, Seigneur. Je me sens coincée,



désarconnée, effrayée : change mon point de vue Seigneur.
Ouvre mes yeux pour que je voie la réalité en face, la réalité
de ta présence. »

Le changement de point de vue a deux conséquences dans cette
histoire : 1) la paix intérieure — ne crains pas, dit Elisée
au serviteur. Avec les mots de 1’apdtre Paul : si Dieu est
pour nous, qui sera contre nous ?? (Rm 8.31) Ne crains pas !

2) la paix envers les autres, avec la le contraste entre le
roi d’'Israél excité par la prise inattendue de soldats
ennemis, et la compassion dont fait preuve Elisée. Puisque
nous sommes désormais sans crainte, nous pouvons laisser
l’agressivité, la manipulation, la vengeance — nous sommes
avec Dieu ! Nous n’avons plus besoin de prouver quoi que ce
soit, d’enfoncer le clou, une fois que nous savons que Dieu
agit. Le changement de notre comportement dépend de notre
changement de point de vue, et notre changement de point de
vue dépend de notre vie de priere, nourrie et orientée par la
lecture de ce que Dieu a fait.

Quelques siecles plus tard, Dieu a donné un signe. Un signe
clair, de sa présence, de sa puissance, de son amour pour
nous. Il a envoyé son Fils manifester concréetement,
physiquement, la présence de Dieu dans le monde. Il a envoyé
son Fils vaincre radicalement ce qui nous blesse : le poids
écrasant de nos fautes, 1’aveuglement et le mensonge d’'une vie
sans Dieu, et, finalement, la mort. Jésus, mort et ressuscité,
scelle pour nous 1’engagement de Dieu a nos cOtés, un amour
que nous ne méritons pas mais qui nous sauve.



