Un nouvel espoir !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-nouvel-espoir

Lecture biblique : Esaie 40.1-11

1 Redonnez de l’espoir a mon peuple. 0Oui, redonnez-lui de
l’espoir, dit votre Dieu. 2 Rendez courage a Jérusalem.
Annoncez-lui a haute voix : « Les travaux forcés sont terminés
pour toi, tu as fini de réparer ta faute, le SEIGNEUR t’a fait
payer le prix total de tous tes péchés. » 3 Quelqu’un crie : «
Dans le désert, ouvrez un chemin pour le SEIGNEUR. Dans ce
lieu sec, faites une bonne route pour notre Dieu. 4 Remplissez
de terre le creux des vallées, abaissez les montagnes et les
collines. Changez en plaines toutes les pentes, et les
hauteurs en vallée. 5 Alors la gloire du SEIGNEUR paraitra, et
tous les habitants de la terre la verront. Voila l’ordre du
SEIGNEUR. » 6 Quelqu’un me dit : « Crie ! » Je demande : «
Qu’est-ce que je dois crier ? » Il répond : « Ceci : les étres
humains sont comme l’herbe, ils ne sont pas plus solides que
les fleurs des champs. 7 Quand le souffle du SEIGNEUR passe
sur elles, l’herbe séche et la fleur tombe. — Qui, les étres
humains sont aussi fragiles que l’herbe. — 8 L’herbe séche et
la fleur tombe, mais la parole de notre Dieu tient toujours. »
9 Jérusalem, monte sur une haute montagne. Ville de Sion, crie
de toutes tes forces. Toi qui apportes une bonne nouvelle,
éleve la voix, n’aie pas peur. Dis aux villes de Juda : «
Voici votre Dieu ! 10 Voici le Seigneur DIEU. Il vient avec
puissance. Il est assez fort pour gouverner. Il rapporte ce
qu’il a gagné, il ramene la récompense de son travail. 11
Comme un berger, il garde son troupeau, il le rassemble d’un
geste de la main, il porte les agneaux dans ses bras, 1l
conduit doucement les brebis qui allaitent leurs petits. »

Nous sommes le 10 décembre. La date tant attendue approche !
Plus que quelques jours pour arriver au jour que tous, petits
et grands, attendent depuis des semaines. Et tout le monde s'y
prépare. On essaye de deviner ce que nous allons découvrir


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/12/10/un-nouvel-espoir/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-nouvel-espoir

avec émerveillement ce jour-la.. L'attente grandit. La tension
est palpable. Enfin, nous allons bient6t savoir..

Je ne parle pas de Noél, je parle du nouvel épisode de Star
Wars qui sort mercredi ! Qui sont les parents de Rey ? Luke
est-il passé du co6té obscure de la force ? Et qui est
réellement Snoke, le nouveau grand méchant ?

Les mauvaises langues disent bien que la nouvelle trilogie ne
fait que copier la premiere trilogie. Mais les mythes se
répetent.. 1'histoire aussi ! Ce qui s’'est passé il y a tres
longtemps, dans une lointaine galaxie, rappelle ce qui s'est
passé il y a longtemps, dans un lointain pays en Palestine.. et
fait méme écho a ce qui se passe aujourd’hui, chez nous.

Hier comme aujourd’hui, ne connaissons-nous pas un monde qui a
perdu l’'espoir, ou de nouvelles formes de mal menacent, face a
un avenir incertain voire bouché ? Et pourtant, hier comme
aujourd’hui certains parlent de l’espoir fou d’un sauveur qui
fera vaincre la lumiere face aux ténebres.

Et on n'est pas dans un film.. Avec Esale, on est en Israél. Le
prophete apparait au VIIIe siecle avant Jésus-Christ alors que
la menace assyrienne est aux portes du royaume d’'Israel. Esaile
présente cette menace comme l'intervention de Dieu lui-méme a
1’égard de son peuple infidele. Mais dans sa deuxieme partie,
qui commence avec le chapitre 40, le livre évoque un autre
contexte, celui de l’invasion babylonienne au VIe siecle avant
Jésus-Christ. Les Juifs ont été déporté a Babylone. Loin du
pays que Dieu leur avait donné, loin du Temple ou ils allaient
rencontrer Dieu, les exilés sont dans le désespoir, avec la
certitude que Dieu les a abandonné. Noir c’est noir, il n'y a
plus d’espoir.. Mais c’est dans ce contexte que Dieu va vouloir
redonner de 1'espoir a son peuple. Non, il ne 1'a pas
abandonné et il a encore des projets de libération pour lui.
Et au ceur de ces chapitres 40-55, quatre poemes commenceront
a présenter un personnage mystérieux, 1le Serviteur du
Seigneur, dans lequel le Nouveau Testament verra la figure du



Messie, Jésus-Christ.

Notre texte de ce matin est un texte d’'espérance, qui
répondait aux besoins spirituelles des Juifs exilés a
Babylone.. mais qui répond aussi a nos besoins spirituels
aujourd’hui. Je vous propose d’en souligner trois.

On a besoin d’espoir !

Un nouvel espoir. C'est désormais le titre du tout premier
film de la saga Star Wars.. L'espoir, c’'est le premier besoin
auquel notre texte répond : « Redonnez de 1l’espoir a mon
peuple ! ». Un appel qui trouve un écho bienfaisant pour nous
aujourd’hui, particulierement en ce temps de l'Avent.

Les versions traditionnelles préferent traduire par
« Consolez » ou « Réconfortez », et c’est bien le sens premier
du verbe hébreux. Mais la consolation et le réconfort dont il
s’agit s’'expriment bien par un nouvel espoir dans le contexte
du livre d’Esalie. (C’est bien en ouvrant des perspectives
d’avenir que le Seigneur console son peuple. Le temps est venu
de faire place au Seigneur et de l'accueillir comme un
libérateur.

Dans ce temps de 1'Avent, les paroles d’'Esale trouvent leur
écho dans le personnage de Jean-Baptiste, dont le ministere a
été de préparer la venue du Christ, d’ouvrir ce chemin pour le
Messie libérateur.

Aujourd’hui encore nous avons besoin d’espoir. Et le message
de Noél est bien celui d’un espoir, toujours renouvelé. Le
Fils de Dieu est venu, sa lumiere brille dans notre obscurité.
Face aux guerres et aux conflits, face au terrorisme et a la
haine, face a la précarité et 1’incertitude du lendemain, nous
rappelons que le Fils de Dieu est venu naitre dans une étable,
pour nous éclairer de la lumiere de Dieu, pour offrir sa vie
pour nous, pour ressusciter victorieux.

Notre attente aujourd’hui, c’est qu’il vienne a nous par son



Esprit pour nous relever, nous consoler, nous guider. Notre
attente aujourd’hui, c’est qu’il revienne au jour fixé par
Dieu, pour accomplir pleinement son Royaume et chasser
définitivement jusqu’au dernier ennemi, la mort.

On a besoin d’'espoir, et cet espoir se trouve en Jésus-
Christ !

On a besoin de promesses fiables !

Des promesses, on en a entendu cette année, avec la campagne
électorale.. Sans se faire trop d’illusion sur leur fiabilité.
I1T y a bien un cynisme ambiant auquel nous cédons facilement.
Nous n’arrivons arriver a croire aux promesses qu’'on nous
fait, échaudés que nous sommes par l’omniprésence de la langue
de bois, les publicités mensongeres ou les fake news..

Esaie le dit : « les étres humains sont comme 1’herbe, ils ne
sont pas plus solides que les fleurs des champs. Quand le
souffle du SEIGNEUR passe sur elles, 1’'herbe seche et la fleur
tombe. — Oui, les étres humains sont aussi fragiles que
1'herbe.. » (v.6b-7)

Oui les humains sont fragiles.. et leurs promesses aussi ! Ce
n'est pas sur un homme que tout notre espoir peut reposer.
Méme s’'il s’agissait d’'un Jedi.. C'est un appui bien trop
fragile. Mais comme le dit Esaie : « L'herbe seche et la fleur
tombe, mais la parole de notre Dieu tient toujours. » (v.8)

A la fragilité de 1’étre humain, le prophete oppose la force
de la parole de Dieu. Sa parole, ce sont ses promesses. Elles
sont fiables et solides. Les Israélites 1’avaient oublié, dans
le désespoir de leur exil. Ils avaient oublié que le jugement
de Dieu n’effacait pas ses promesses irrévocables.

Nous pouvons penser parfois que nos erreurs, nos fautes, nous
ferment les portes des promesses de Dieu. Elles peuvent,
certes, nous éloigner de Dieu, provoquer en nous une sorte
d’exil spirituel. Mais les promesses de Dieu demeurent.



« Si nous lui sommes infideles,

lui demeure fidele,

car il ne peut se renier lui-méme. »
(2 Timothée 2.13)

I1 est donc toujours temps de revenir a lui et de repartir a
zéro. Toujours.

On a besoin de douceur !

La fin de notre texte est extraordinaire. Le prophete annonce
la venue du Seigneur, en vainqueur, dans toute sa puissance..
Et c’est un berger qui arrive, plein de douceur et de
bienveillance !

« Voici le Seigneur DIEU. Il vient avec puissance. Il est
assez fort pour gouverner. Il rapporte ce qu’il a gagné, il
ramene la récompense de son travail. Comme un berger, il garde
son troupeau, il le rassemble d’'un geste de la main, il porte
les agneaux dans ses bras, il conduit doucement les brebis qui
allaitent leurs petits. » (v.10-11)

Dans la promesse d’'Esale Dieu ne vient pas en inspirant la
peur mais en inspirant la paix et la confiance. Comme il se
révéla a Elie dans la souffle doux et subtil et non dans le
feu et la tempéte.

Comme le disait Yoda a Anakin Skywalker avant qu’il devienne
Dark Vador, avec une sagesse aux accents bibliques : « La peur
est le chemin vers le c6té obscur : la peur mene a la colere,
la colere mene a la haine, la haine mene a la souffrance. »

La peur, la colere, la haine, la souffrance.. L'espérance
d’'Esaie y répond. Le message de Noél y répond. En Jésus, Dieu
ne vient pas en inspirant la peur mais la paix et la
confiance. Le Fils de Dieu vient avec douceur. Alors méme que
le peuple attendait un libérateur guerrier, que Jean-Baptiste
lui-méme semblait annoncer un juge intraitable, c’est un petit
enfant qui viendra. Un enfant qui, adulte, se comparera a un



bon berger qui prend soin de ses brebis, qui est prét méme a
donner sa vie pour elles.

On a besoin de douceur et de bienveillance. Alors méme que ce
ne sont pas vraiment des valeurs qui sont mises en avant dans
notre société, beaucoup plus marquée par la compétition, la
lutte, la réussite personnelle.. des valeurs qui sont aussi
souvent génératrices de peur : la peur d’'échouer, d'étre
devancé.

Nous pouvons, au contraire, regarder l’'avenir avec paix et
confiance, parce que nous avons un Dieu tout-puissant qui
porte sur nous un regard bienveillant et plein de douceur.

Conclusion

Mercredi, je serai au cinéma pour voir le nouveau Star Wars.
J'ai réservé ma place depuis plusieurs semaines.. Je suis
impatient ! Mais, évidemment, ce n’est que du cinéma. Le
véritable espoir dont nous avons besoin ne peut pas venir d’un
homme, méme s’il s’agissait d’un Jedi !

Ou plutot, il ne peut pas venir d’'un homme seulement.. Car
Jésus-Christ est bien un homme mais il est aussi le Fils de
Dieu.

On a besoin d’espoir. On a besoin de promesses fiables. On a
besoin de douceur. Tout cela on le trouve en Jésus-Christ. Il
a vaincu la mort : sa résurrection est notre espoir le plus
grand. Il est venu accomplir le projet de Dieu : il accomplit
ses promesses. Il est devenu 1'un des nbétres, humble
serviteur, pour manifester la compassion de Dieu.



Que ton regne vienne!

https://soundcloud.com/eel-toulouse/que-ton-regne-vienne

Nous commencons aujourd’hui la période de 1’Avent, qui nous
mene jusqu’'a Noél. Un des textes proposés pour aujourd’hui
touche au theme de 1’attente : certes, nous nous préparons a
féter Noél, le souvenir de la naissance de Jésus il y a 2000
ans, mais cette période est aussi 1l’occasion de nous rappeler
qu’'en tant que chrétiens, nous attendons aussi son retour, le
retour du Christ ressuscité, qui a promis de venir mettre en
place le royaume de Dieu. Quand cela arrivera-t-il ?
demandent les disciples. Jésus répond : « Peu importe quand,
l’essentiel est de persévérer : ne vous découragez pas ». Il
fait tout un discours qui annonce a la fois des événements
proches (qui devaient arriver quelques années plus tard) et
des événements lointains, que nous attendons encore : le
retour du Seigneur. Le texte que nous allons lire arrive en
conclusion du discours pour insister sur l'essentiel.

Lecture biblique: Marc 13.33-37

33 Faites attention ! Ne dormez pas. En effet, vous ne savez
pas quand ce moment viendra.

34 Pensez, par exemple, a un homme qui part en voyage. Il
quitte sa maison et la confie a ses serviteurs. Il donne a
chacun un travail a faire et il commande au gardien de la
porte de rester éveillé.

35 Restez donc éveillés ! En effet, vous ne savez pas quand le
maitre de la maison va venir. Ce sera peut-étre le soir, ou au
milieu de la nuit, ou quand le coq chante, ou le matin.

36 S’il revient tout a coup, il ne faut pas qu’il vous trouve
endormis.

37 Ce que je vous dis, je le dis a tous : restez éveillés ! »
L’image qu’'utilise Jésus se veut simple : attendre le retour
du Seigneur, c’est comme un gardien de propriété qui ignore

quand le maitre doit revenir, et du coup reste éveillé pour



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/12/05/que-ton-regne-vienne/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/que-ton-regne-vienne
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/33/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/34/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/35/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/36/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/37/PDV

pouvoir l’accueillir correctement. Puisqu’on ne sait pas, on
attend — activement. On se tient prét, on se concentre ! Les
autres serviteurs sont eux aussi dans l’attente : ils ont un
travail a faire, et il vaut mieux qu’il soit fait au moment ou
le maitre reviendra !

» La réalité du monde a venir

On divise souvent les gens en deux catégories: ceux qui voient
le verre a moitié plein, et ceux qui voient le verre a moitié
vide. A quelle catégorie appartenez-vous?

Quand on pense a la fin du monde, c’est un peu pareil. Il y a
ceux qui voient 1le verre a moitié vide : 1les crises
politiques, économiques, sociales, 1les catastrophes
écologiques, les luttes spirituelles (p. ex. la persécution
des chrétiens, comme on 1l’a vu dimanche dernier), les
aberrations morales.. L'inquiétude est 1égitime, et on peut
vite se demander ou cela nous mene, si 1’humanité n’est pas en
train de signer sa propre fin. Et face a ces difficultés, a
ces impasses qui se multiplient, certains peuvent étre tentés
de se décourager. « Est-ce que le Maitre va vraiment
revenir ? Est-ce que c’'est déja la fin ? » avec peut-étre
mille questions qui surgissent alors : comment ca va se
passer, etc. A ceux-la, Jésus répond : « peu importe quand la
fin arrivera ou comment, faites ce que vous avez a faire,
restez concentrés sur votre tache, ne vous laissez pas
détourner ou décourager par les difficultés qui vous
entourent. »

Mais il y a aussi ceux qui voient le verre a moitié plein

mais non, c¢a va, l’humanité a déja surmonté beaucoup
d’épreuves et qui paraissent aussi dures qu’aujourd’hui (les
invasions barbares, les guerres, les épidémies,
l’Holocauste..). On trouvera bien une solution ! La fin n’est
pas pour demain, rassurez-vous.. Ce n'est pas seulement de
Ll'optimisme, il y a peut-étre aussi une part de routine, de
nonchalance, qui repousse instinctivement 1’échéance. « Le



Maitre reviendra, mais pas ce soir, enfin ! Peut-étre demain,
ou apres-demain.. » Le risque, c’est de nous laisser happer par
le ronronnement du quotidien, de somnoler a moitié, en
s’'appuyant éventuellement sur le refus de spéculer : la fin
viendra quand elle viendra (mais c’'est tres loin tout ca). Et
a ceux-la aussi Jésus répond : « peu importe quand le Maitre
va venir ! Ne vous laissez pas entrainer sur les chemins de
traverse, de détour en détour, au risque d’'étre bien loin du
chemin quand le Maitre reviendra. Restez concentrés sur votre
route. »

Que nous penchions vers le verre a moitié vide ou a moitié
plein, Jésus nous rappelle la réalité de son retour. Il
rassure les inquiets, et il interpelle les détendus. On est
tous concernés ! Devant cette réalité, il faut étre prét, en
partant du principe que le Christ peut revenir des
aujourd’hui. Il y a un présupposé derriere, c'est que la « fin
du monde », ce n'est pas la disparition pure et simple de
notre monde, ni 1’'épuisement de notre univers qui pourrait
s’'annihiler, mais c’est la transformation de ce que nous
connaissons, avec le retour du Maitre qui revient dans sa
maison. Dieu, qui vient instaurer son royaume. Jésus a ce
stade ne va pas plus loin, mais l’espérance de son retour,
aujourd’hui, ou demain, ou dans 3000 ans, anime les chrétiens
depuis toujours. C’est méme une donnée particuliérement
présente dans le N.T. : se tenir prét a accueillir le regne de
Dieu.

= Le regard fixé sur 1’horizon

Alors, a quoi ca ressemble de rester éveillé ? d’attendre
activement, avec détermination et concentration, le retour de
Jésus ? Jésus ne le dit pas !

Dans le reste du discours, c’'est garder l’esprit afflaté

rester attaché au message de 1'Evangile, sans se laisser
perturber par d’autres discours ou par d’autres « messies ».
C’'est aussi persévérer dans 1l'épreuve : face a la difficulté,



la souffrance, la persécution, tenir bon en gardant les yeux
fixés sur la ligne d’arrivée. Dans d’autres passages, rester
éveillé, c’est prier. On peut aussi penser que veiller, rester
vigilant, c’'est veiller a notre relation avec Dieu chaque jour
(comme si c’était le dernier), ressaisir chaque jour en tant
que chrétiens et en tant qu’Eglise la mission de Dieu dans
laquelle nous sommes appelés a entrer (étre témoins de ce que
Dieu fait et va faire).

Au-dela de 1’image de la veille et du sommeil, cette
exhortation insistante de Jésus nous invite peut-étre a
redécouvrir aujourd’hui quelle est notre espérance, et son
impact sur notre vie avec Dieu. A notre époque, l’espérance
n'est plus un élément majeur de notre foi. On est souvent
concentré sur la vie quotidienne, et 1le secours ou les
conseils que Dieu peut nous apporter. Et c’est tres 1égitime !
Sauf que la vie avec Dieu, c’est plus qu'une vie avec le
meilleur coach du monde ! C’est une vie qui s’enracine dans
l'assurance que le Christ est mort, a vaincu le mal, et est
ressuscité — en anticipation d’un monde autre, juste,
paisible, lumineux. C’est une vie qui tend vers
L'accomplissement total de la promesse entrevue au matin de
Paques. Vivre avec Dieu, c’est lever la téte pour regarder
l'horizon — et laisser l'horizon nous transformer, laisser les
perspectives éternelles transformer nos objectifs, nos
comportements, nos relations. C’'est nous préparer au regne de
Dieu.

Je vous donne juste un exemple : j'ai lu l’an dernier un
excellent livre sur le mariage « Vous avez dit oui a quoi ? Et
si Dieu avait imaginé le mariage pas seulement pour vous
rendre heureux, mais aussi pour vous rendre saint ? » de Gary
Thomas. Dans le mariage, nous avons souvent une perspective de
quelques décennies, liée au plaisir, au bonheur, a 1’intimité
et a la confiance que nous pouvons vivre avec l'autre. Mais
Gary Thomas pose le filtre de 1’espérance sur la facon de
vivre le couple : comment je peux, grace a ma relation avec



l’autre, devenir un peu plus celui/celle que je suis appelé a
étre pour 1'éternité — et comment je peux 1l'aider lui a
devenir un peu plus la merveilleuse personne qu’il est appelé
a étre pour 1’éternité. Le mariage comme un chemin, ou une
préparation, pas seulement vers le bonheur, mais aussi vers la
vocation éternelle que Dieu nous donne. Ca change 1la
perspective ! Chaque discussion, chaque décision ensemble,
chaque dispute, devient, a la lumiere de 1’'horizon, un lieu
d’apprentissage de 1’amour véritable, de la justice, de la
vérité, de la paix — en un mot, de la sainteté.

Bien sir, 1’espérance a un impact dans toutes 1les
situations de notre vie : la facon d’élever un enfant (avec
quelle priorité : qu’il me réjouisse, qu’il fasse ce qui est
bien vu dans la société, ou que Dieu le transforme peu a peu
en la personne qu’il est appelé a étre ?), le célibat, le
travail, les relations familiales, les difficultés de la vie.
Qu’attend Dieu de moi dans cette situation ? Comment je peux
avancer avec Llui, en apprendre davantage, me laisser
transfigurer par 1'Esprit de celui qui est ressuscité et qui
veut, un jour, me ressusciter pour vivre dans la présence
éternelle de Dieu ?

On peut vivre bien dans le présent, les pieds sur terre, mais
les yeux fixés sur l'horizon — et 1la vision claire de 1la ou
nous allons aura forcément un impact sur notre facgon
d’avancer.

Alors c’'est facile a dire, mais a faire.. C'est slrement une
des raisons pour lesquelles Jésus insiste autant dans ce
texte : restez éveillés ! gardez les yeux fixés sur le but !
Peut-étre qu’une premiere étape sera de se rendre attentif,
dans la lecture de la Bible, au poids de l'espérance qui nous
est donnée, pour redécouvrir son impact. Peut-étre qu'une
deuxieme étape, ce sera de prier : Seigneur, quelle est ma
tache aujourd’hui, dans cette situation ? Que ton regne
vienne, un peu plus, dans ma vie, comme un signe de ce monde
transformé que tu vas venir instaurer.



Souvenez-vous..

https://soundcloud.com/eel-toulouse/souvenez-vous

(Cette prédication a été donnée dans le cadre d’un culte
spécial pour l’Eglise persécutée, proposé par Ll’ONG Portes
Ouvertes)

Hébreux 10.32-34 (Parole de Vie)

32 Rappelez-vous ce qui s’est passé autrefois quand vous avez
recu la lumiéere de Dieu. Tout de suite apres, vous avez
beaucoup souffert et vous avez résisté en combattant durement.
33 Ou bien on vous a insultés et on vous a fait souffrir
devant tout le monde, ou encore, vous avez soutenu ceux qu’on
traitait de cette facon. 34 En effet, vous avez souffert avec
ceux qui étaient en prison. Vous avez accepté avec joie qu’on
vous arrache vos biens, parce que vous le saviez : vous
possédiez une richesse plus grande et qui dure toujours.

Hébreux 13.3 (Colombe)

Souvenez-vous des prisonniers, comme Si vous étiez en prison
avec eux, et de ceux qui sont maltraités comme étant, vous
aussi, dans un corps.

Dans ce dernier verset, la construction de la phrase est
étonnante. Le parallélisme qu’on aurait pu attendre n’est pas
respecté, sinon on aurait dd avoir : « Souvenez-vous des
prisonniers, comme si vous étiez en prison avec eux, et de
ceux qui sont maltraités, comme si vous étiez maltraités avec
eux. » Mais la deuxieme partie de la phrase dit autre chose

« (Souvenez-vous) de ceux qui sont maltraités comme étant,
vous aussi, dans un corps. »

Du coup, il y a deux facons au moins de comprendre


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/26/souvenez-vous/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/souvenez-vous

l'expression « comme étant dans un corps ». Et peut-étre,
d'ailleurs, ne faut-il pas trancher et accepter la double
interprétation possible..

La premiere facon serait de le comprendre au premier degré. La
phrase ferait référence au corps physique, fragile et
susceptible de souffrir, de multiples facons. En se le
rappelant, les destinataires de 1’'épitre seraient aptes a
comprendre ce que peuvent étre les souffrances que les
croyants maltraités peuvent ressentir dans leur corps.

I1 pourrait méme y avoir ici une référence au fait que
certains des lecteurs de 1’épitre pouvaient se souvenir de
maltraitance qu’ils avaient subies dans leur corps

« Rappelez-vous ce qui s’est passé autrefois quand vous avez
recu la lumiere de Dieu. Tout de suite apres, vous avez
beaucoup souffert et vous avez résisté en combattant
durement. » (Hb 10.32). La phrase deviendrait alors

« Souvenez-vous de ceux qui sont maltraités comme vous, un
jour, vous avez été maltraité dans votre corps. »

La deuxieme facon de comprendre 1'expression de ce verset
serait de comprendre le mot « corps » dans un sens spirituel.
Il s’agirait non plus du corps physique mais du corps
spirituel qu’'est l’Eglise, corps du Christ. C’est une des
images courantes de l'Eglise dans le Nouveau Testament. La
phrase dirait alors : « Souvenez-vous de ceux qui sont
maltraités puisque vous faites partie du méme corps. » Ce qui
conviendrait assez bien avec la premiere partie du verset.

Et on peut penser ici au long développement de cette métaphore
dans la premiere lettre de Paul aux Corinthiens, notamment
lorsqu’il dit : « Si une partie du corps souffre, toutes les
autres parties souffrent avec elle. Si une partie est a
L’honneur, toutes les autres partagent sa joie. » (1 Co
12.26).

On peut penser aussi aux paroles de Jésus dans 1'évangile



selon Matthieu lorsqu’il dit, en évoquant 1le moment du
jugement, a ceux qui ont visité des malades ou des
prisonniers : « Je vous le dis, c’est la vérité : chaque fois
que vous avez fait cela a 1’'un de mes freres, a l'un des plus
petits, c’est a moi que vous 1l’avez fait. » (Mt 25.40). C'est
aussi cela la réalité du corps du Christ ! Ce que l'on fait
pour un membre du corps, on le fait pour le Christ, qui est la
téte du corps.

Ainsi, peut-étre faut-il ne pas choisir entre ces deux options
et se dire que 1’auteur de 1'épitre aux Hébreux a voulu jouer
avec le double sens de 1l’expression « vous étes dans un
corps. »

Cette double compréhension pourrait méme alors proposer une
double optique dans la solidarité avec nos freres et seurs
persécutés.

Nous sommes appelés a nous souvenir d’eux parce que nous
sommes comme eux, dans une méme condition de fragilité ou
notre corps peut souffrir, de multiples facons, y compris a
cause d’'une opposition qui peut méme, un jour, se transformer
en persécution. Et souvenons-nous qu’il suffit de remonter de
quelques siecles seulement pour voir des protestants
persécutés en France, contraints au culte clandestin, a
1l’exil, mis en prison ou envoyés aux galeres, a cause de leur
foi..

Nous sommes aussi appelés a nous souvenir d’eux parce que nous
faisons corps avec eux, parce que nous sommes membres du méme
corps du Christ. Et si un membre souffre, tout le corps
souffre. Si un membre est persécuté, tout le corps est
persécuté. Ce qui se passe pour les chrétiens en Syrie, en
Irak, en Erythrée, en Iran, en Centrafrique.. tout cela nous
concerne en tant que famille spirituelle. Ce sont nos freres
et nos seurs qui sont persécutés a cause de leur foi.

Portes Ouvertes nous propose différentes facons d’'exprimer



notre solidarité avec nos freres et seurs de 1’'Eglise
persécutée aujourd’hui : informations, pétitions, courriers..
Mais la premiere, et sans doute la plus importante facon
d’exprimer notre solidarité, c’est la priere. Car la priere
nous lie. Non seulement elle nous connecte a Dieu mais elle
nous connecte aussi les uns aux autres, par dela les
frontieres et les cultures.

« Souvenez-vous des prisonniers, comme Si vous étiez en prison
avec eux, et de ceux qui sont maltraités comme étant, vous
aussi, dans un corps. »

L’'Eglise et la mission.. de
Dieu

https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-et-la-mission-de-d
ieu

Quelle est la mission de l’Eglise ? Quand on pose cette
question, les réponses sont multiples. Il y a ceux qui disent
que c’'est d’'abord 1’évangélisation, d’autres qui disent que
c’'est l’engagement social, voire d’autres choses encore..

En réalité, définir la mission de 1’Eglise se révele souvent
une mission.. impossible !

Et si, finalement, la question était mal posée ?

« Ce n'est pas tant que Dieu a une mission pour son Eglise
dans le monde, mais plutét que Dieu a une Eglise pour sa
mission dans le monde. La mission n’a pas été faite pour
l’Eglise ; c’est l’Eglise qui a été faite pour la mission.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/19/leglise-et-la-mission-de-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/19/leglise-et-la-mission-de-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-et-la-mission-de-dieu
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-et-la-mission-de-dieu

Pour la mission de Dieu. » (Cité par Christopher J.H.
Wright : La mission de Dieu, Excelsis, p.60)

Avant de parler de mission de l’Eglise, il faut comprendre la
mission de Dieu. Une Eglise en mission, ce n’'est pas une
Eglise qui accomplit « sa » mission, c’est une Eglise qui
entre dans la mission de Dieu.

Le Dieu qui nous est présenté dans la Bible, deés la premiere
page, est un Dieu en mouvement, en action. Un Dieu en mission.
La mission de Dieu en Genese 1, c'était de créer un monde
parfait et il ne s’est reposé que lorsque sa mission a été
accomplie, lorsqu’il constata a la fin du 6e jour que ce qu’il
avait fait n'était pas seulement bon comme les jours
précédents mais tres bon.

Mais le mal est apparu, le péché est venu abimer la création
tres bonne de Dieu, il est venu défigurer 1’humanité créée en
image de Dieu. Des lors, la mission de Dieu est de restaurer
ce monde sous la domination du mal. C’'est ce dont parle tout
le reste de la Bible : la facon dont Dieu s’est impliqué dans
l'histoire du monde pour le racheter. Avec comme point
névralgique de cette mission de Dieu, la venue et 1’oeuvre de
Jésus-Christ. Et Dieu ne se reposera que lorsqu’il aura
pleinement accompli la mission qu’il s'’est choisie. Ce repos
de Dieu est évoqué dans les dernieres pages de la Bible, avec
L’humanité réconciliée et un monde racheté, dans la nouvelle
création.

Je vous propose donc de lire un des grands textes bibliques
sur l'incarnation, centre névralgique de la mission de Dieu,
et de le lire dans cette optique de comprendre la mission de
Dieu dans laquelle nous sommes appelés a entrer..

Lecture biblique : Jean 1.1-18

1 Au commencement était la Parole. La Parole était avec Dieu
et la Parole était Dieu. 2 Au commencement, la Parole était
avec Dieu. 3 Par elle, Dieu a fait toutes choses et il n’a



rien fait sans elle. 4 En elle, il y a la vie, et la vie est
la lumiere des étres humains. 5 La lumiére brille dans la
nuit, mais la nuit ne l’a pas recue.

6 Dieu a envoyé un homme qui s’appelait Jean. 7 Il est venu
comme témoin pour étre le témoin de la lumiére, afin que tous
croient par lui. 8 Il n’était pas la lumiére, mais il était le
témoin de la lumiére.

9 La Parole est la vraie lumiére. En venant dans le monde,
elle éclaire tous les étres humains.

10 La Parole était dans le monde, et Dieu a fait le monde par
elle, mais le monde ne l’a pas reconnue. 11 La Parole est
venue dans son peuple, mais les gens de son peuple ne l’ont
pas recue. 12 Pourtant certains l’ont recue et ils croient en
elle. A ceux-la, la Parole a donné le pouvoir de devenir
enfants de Dieu. 13 Et ils sont devenus enfants de Dieu en
naissant non par la volonté d’un homme et d’une femme, mais de
Dieu.

14La Parole est devenue un homme, et il a habité parmi nous.
Nous avons vu sa gloire. Cette gloire, il la recoit du Pére.
C’est la gloire du Fils unique, plein d’amour et de vérité.

15 Jean est son témoin. Il affirme d’une voix forte : C’est
de lui que j’ai parlé quand j’ai dit : « L’homme qui vient
apres moi est plus important que moi, parce qu’il existait
déja avant moi. »

16 Oui, nous avons tous recu une part de sa richesse, nous
avons tous été remplis de son amour, et de plus en plus. 17
Dieu nous a donné la loi par Moise, mais l’amour et la vérité
sont venus par Jésus-Christ. 18 Personne n’a jamais vu Dieu.
Mais le Fils unique, qui est Dieu et qui vit auprés du Peéere,
nous l’a fait connaitre.

1. Une mission qui n’est pas la notre mais celle de Dieu

La mission de Dieu n’est pas la n6tre mais celle de Dieu. Elle
remonte a la nuit des temps, a l'origine de 1'univers !

Elle nous précede : « Au commencement était la Parole. »..
« Par elle, Dieu a fait toutes choses et il n’a rien fait sans



elle. ».

Et elle nous rejoint : « La Parole est devenue un homme, et il
a habité parmi nous. » « nous avons tous recu une part de sa
richesse, nous avons tous été remplis de son amour, et de plus
en plus. »

C'est le méme Dieu qui a tout créé et qui est venu en Jésus-
Christ. C'est, d’une certaine maniere la méme mission, ou
disons plutét les deux faces de la méme mission : Dieu a tout
créé et Dieu restaure tout ce qu’'il a créé.

Alors élargissons notre regard ! Prenons conscience que
L'Eglise, depuis 2000 ans et malgré ses imperfections et méme
ses fautes, est une part de la mission de Dieu. Et 1'Eglise
locale a laquelle j'appartiens est une toute petite part de
cette Eglise universelle, elle-méme une part de la mission de
Dieu. Et moi je suis une part de l'Eglise locale a laquelle
j 'appartiens, qui est une petite part seulement de cette
Eglise universelle, elle-méme une part de la mission de Dieu.

Elargissons notre regard pour comprendre 1le privilege
extraordinaire de faire humblement partie d’une mission si
grande, celle de Dieu. Et cela doit nous déculpabiliser
cette mission, ce n’'est pas la mienne, ni celle de mon Eglise.
Elle ne repose pas sur nos épaules.. C'est la mission de Dieu,
celle qu’il accomplit pour une petite partie avec moi, avec
nous.

La vision de l’'Evangile est universelle, infinie et éternelle.
Et notre vision de 1’Evangile est souvent locale, limitée et
ponctuelle. La mission de Dieu vient du fond des ages, elle a
une dimension universelle et méme cosmique (elle concerne
l'univers entier). Ma vision de la mission de Dieu se limite
souvent a ma vie, voire a mon Eglise, et se restreint a telle
action d’évangélisation ou tel témoignage concret.

Alors oui, élargissons notre regard et ouvrons-nous a la
mission de Dieu. Ca déculpabilise, ca libere, c¢a motive !



2. Une mission qui nous fait briller de la lumiére de Dieu

Quelle role sommes-nous alors amenés a jouer dans cette
mission de Dieu ? Car nous en avons bien un, celui que le
Christ lui-méme a confié a ses disciples, a la fin de
L’'évangile : « Comme le Pere m’a envoyé, moi je vous envoie »
(Jean 20.21)

Il y a dans ces paroles un passage de relais. La mission de
Dieu s’accomplit pleinement en Christ. Désormais, c'est a
travers ses disciples qu’il continuera de le faire. Ce qui est
vrai de la mission de Dieu a travers le Christ doit étre aussi
vrai, d'une certaine facon, de la mission de Dieu a travers
ses disciples, son Eglise.. nous ! Mais ce doit étre un peu a
la maniere de Jean-Baptiste dans notre texte. « Il n’était pas
la lumiére, mais il était le témoin de la lumiére. »..
« L"homme qui vient aprés moi, dit-il, est plus important que
moi, parce qu’il existait déja avant moi. »

La mission de Jean-Baptiste, c’était de s’effacer devant la
lumiere du Christ. I1 doit en étre de méme pour nous. Nous
sommes bien appelés a briller.. mais on ne brille que de la
lumieére du Christ, pas de la notre '!

Puiser a la source

Si vous voulez entrer dans la mission de Dieu, il faut que
vous appreniez sans cesse a connaitre Dieu. Il faut s'’exposer
a sa lumiére pour pouvoir la refléter. Il faut avoir recu de
Dieu pour pouvoir donner autour de nous

« Qui, nous avons tous recu une part de sa richesse, nous
avons tous été remplis de son amour, et de plus en plus. »
(v.16)

Recevoir une part des richesses de Dieu, étre rempli de son
amour, vivre dans sa lumiere. Voila notre premier impératif.
Vous avez beau avoir le miroir 1le plus beau et le plus
efficace, si vous ne l’orientez pas dans la bonne direction,



il ne reflétera rien.. Pour briller de la lumiere du Christ
dans le monde, on a beau étudier des méthodes, élaborer des
stratégies, confectionner des outils pertinents, apprendre la
culture dans laquelle on vit.. si on ne va pas se ressourcer
sans cesse aupres du Seigneur, tout cela ne servira a rien !

Une lumiere qui s’'expose et ne se cache pas..

Dans le prologue de 1’Evangile selon Jean, la Parole est venue
pour étre entendue, la lumiere est venue pour éclairer et
révéler

« La Parole est devenu un homme. Et il a habité parmi nous.
Nous avons vu sa gloire. Cette gloire, il la recoit du Pere. »
(v.14)
« Personne n’a jamais vu Dieu. Mais le Fils unique, qui est
Dieu et qui vit auprés du Pere, nous l’a fait connaitre. »
(v.18)

C’est a nous maintenant de briller de la lumiere du Christ. On
pense forcément a cette fameuse parole de Jésus dans le Sermon
sur la Montagne : « Quand on allume une lampe, ce n’est pas
pour la mettre sous un seau ! Au contraire, on la met bien en
haut, et elle brille pour tous ceux qui sont dans la maison. »
(Matthieu 5.15).

Or, briller, c’est s’exposer. Et s’exposer c’est parfois se
mettre en difficulté voire en danger. On ne sait jamais
comment les gens vont réagir a la lumiere.. Cacher la lumieére
sous un seau, la garder pour nous, bien au chaud, c’est
beaucoup plus confortable.. Mais c’est contraire a la mission
de Dieu qui, elle, brille, rayonne, illumine. Alors, avons-
nous vraiment le désir de rayonner ?

Une lumiere gqui s'offre a tous mais qui ne s’impose pas

Dernier aspect de la lumiére du Christ dans le prologue de
Jean, c’'est qu’elle a brillé pour tous, méme si beaucoup
refusaient de la recevoir. Elle s’offre a tous mais elle ne



s’impose pas.

« La Parole est la vraie lumiére. En venant dans le monde,
elle éclaire tous les étres humains. » (v.9)

« La Parole est venue dans son peuple, mais les gens de son
peuple ne l’ont pas recue. » (v.1ll)

La lumiere de 1'Evangile est une lumiere généreuse, qui ne
choisit pas sa cible. Un peu comme la semence que jette le
Semeur, dans la parabole, et qui tombe dans tous les terrains,
méme le moins hospitalier.

La lumiere de 1'Evangile n’est pas un rayon laser, un faisceau
lumineux intense et concentré qui vise, stigmatise, agresse.
C’est une lumiere rayonnante et large, une lumiere ouverte et
accueillante. Voyez Jésus qui allait a la rencontre de tous
ceux que les autres rejetaient ou jugeaient.

C'est tres bien de briller. Mais de quelle lumiere brillons-
nous ?

Conclusion

Parler de la mission de Dieu, c’est parler de l'oeuvre de Dieu
dans 1l’'histoire, dans 1le monde, dans notre vie. (C'est
reconnaitre que tout ce que nous sommes et ce que nous avons,
c’'est a lui que nous le devons.

Et c’est libérateur parce que le poids de la mission ne repose
pas sur nos épaules. C’est 1'oeuvre de Dieu ! Mais, par grace,
la mission de Dieu passe par nous, elle traverse nos vies,
elle emporte nos Eglises.

Elle déborde nos schémas et nos a priori. Elle nous surprend.
Laissons-nous éclairer par la lumiére du Christ et découvrons
quels reflets elle est appelée a prendre dans notre Eglise et
dans chacune de nos vies ! C’est la notre mission.



L’'église de nos réves

https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-de-nos-reves

Depuis quelque temps, nous sommes en réflexion sur ce que nous
voulons vivre en tant qu’église. Aujourd’hui, je vous propose
de revenir aux origines, avec un texte qui parle des tout
débuts de 1’église, juste apres la Pentecdte. Jésus est
remonté au ciel, il a envoyé son Esprit sur ses disciples, et
Pierre va précher a Jérusalem. Certains résistent, mais
d’'autres demandent : que faut-il faire, si on croit que ce
Jésus est vraiment le Sauveur promis par Dieu ? Pierre
répond : attachez-vous a lui. Et 1’église prend son envol ce
jour-1la.

Lecture biblique: Actes 2.41-47

41 Ceux qui acceptent la parole de Pierre se font baptiser. Ce
jour-la, a peu prés 3 000 personnes s’ajoutent au groupe des
croyants.

42 Régulierement et fidélement, les croyants écoutent
l’enseignement des apbtres. Ils vivent comme des freres et des
seurs, 1ils partagent le pain et ils prient ensemble. 43 Les
apbtres font beaucoup de choses extraordinaires et étonnantes,
et les gens sont frappés de cela. 44 Tous les croyants sont
unis et 1ils mettent en commun tout ce qu’ils ont. 45 Ils
vendent leurs propriétés et leurs objets de valeur, 1ils
partagent l’argent entre tous, et chacun recoit ce qui lui est
nécessaire. 46 Chaque jour, d’un seul ceur, ils se réunissent
fidelement dans le temple. Ils partagent le pain dans leurs
maisons, 1ls mangent leur nourriture avec jole et avec un ceur
simple. 47 Ils chantent la louange de Dieu, et tout le peuple
les aime. Et chaque jour, le Seigneur ajoute a leur communauté
ceux qui sont sauvés.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/14/leglise-de-reve-2/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-de-nos-reves
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/41/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/42/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/43/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/44/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/45/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/46/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/47/PDV

Waow, vous imaginez ?

= Une croissance incroyable, avec 3000 conversions puis
tous les jours de nouveaux croyants qui s'attachent a
Jésus ;

= Une intensité frappante : les croyants se voient chaque
jour, ils continuent a ce moment-la d’aller au Temple
mais ils se retrouvent aussi dans les maisons, pour
prier, étudier, témoigner.. D'un seul ceur, chaque jour,
ils partagent tout ;

» des miracles de toutes sortes dont le livre des Actes va
donner des exemples ;

et puis, le respect & la faveur du peuple : les gens
reconnaissent que Dieu est a 1’euvre dans cette
communauté — c’est une église qui grandit, et qui a un
impact fort sur son entourage !

Cette église des premiers temps, pour certains c’est 1'église
« idéale ». En méme temps, elle nous parait loin, et on est
vite tenté de relativiser (c’est 1’enthousiasme du début, ca
n'"a pas duré, et aujourd’hui on ne voit pas comment on
pourrait vivre ainsi..) C’est un peu vrai ! Mais n’empéche,
quand on lit ce texte, ca donne envie. Envie de vivre ca, méme
si on ne sait pas comment faire, méme si on a 1l’'impression
d’'un fossé infranchissable entre cette église et la noétre,
2000 ans plus tard, méme si on a peur ou qu’'on n’'y croit pas
vraiment — au fond de nous, on a envie !

Envie d’étre une église « intense », rayonnante, féconde, une
église qui a de 1’impact,

une église ou Dieu agit de maniere évidente, une église témoin
du Christ ressuscité, une église remplie de vie et d’Esprit.
On en a envie, non ? En tout cas, Dieu en a envie ! Dieu veut
vivre c¢a avec nous !

Sans étre le modele unique, cette premiere église nous donne
quelques clefs pour devenir un peu plus 1’ église que nous



révons d'étre, que Dieu nous invite a étre.

= 4 piliers fondés sur le Christ

D’abord, 1’église des lendemains de la Pentecdte repose sur 4
piliers, qu’on retrouve dans les autres églises du NT, dans
les lettres des apdtres etc. : 1’'étude des enseignements de
Jésus, les prieres, les relations fraternelles et le service.

Les premiers chrétiens étaient des étudiants, désireux de
mieux connaitre Jésus — il n’'y avait pas encore le NT : les
apotres simplement transmettaient leurs souvenirs. Nous ne
sommes que quelques semaines apres la résurrection de Jésus !
Les disciples de Jésus racontent : les discours, les miracles,
les discussions, les rencontres.. ce qu'ils ont consigné plus
tard dans les Evangiles.

Ensuite, les prieres : au Temple et a la maison. La priere,
c’'est multiforme : personnel/communautaire, formel/spontané,
il y a aussi la cene (partage du pain en souvenir du dernier
repas de Jésus avant la croix), la louange.. Il s’'agit de ne
pas seulement connaitre Dieu, mais aussi de lui parler et de
1’écouter, d'avoir une relation personnelle avec lui.

Il y a encore la chaleur des relations fraternelles : la joie,
la convivialité (ils se retrouvent dans les maisons, pour des
repas partagés..). L’'amour, le partage, viennent prolonger
L’amour de Jésus.

Et cet amour, il se manifeste concretement, notamment par le
service, l'entraide, le partage matériel : le geste accompagne
la parole, 1l'action concrétise les émotions.

La Bible, la priere, les relations, le service : la foi en
Jésus implique tout notre étre. Pas seulement la priere ou la
méditation, pas seulement 1’'ame, mais aussi l’intelligence,
pour connaitre ce Dieu qui nous sauve et nous conduit, mais
aussi le ceur, dans l’amour pour Dieu et pour notre prochain,
mais aussi le corps, dans l’'action, le service concret. La foi



en Jésus implique tout notre étre : et ca se voit dans
1'église des premiers temps. L’'église, c’est plus que le
culte, c’est un lieu, un réseau, dans lequel nous apprenons a
vivre notre foi de tout notre étre — avec notre ame, notre
intelligence, notre ceur et notre corps.

- Une implication sans réserve de tous

Dans cette premiere église, les croyants s’'impliquent, tous,
sans réserve.

L'unité qui regne entre eux ressort avec force : ils agissent
d’un seul ceur, avec enthousiasme et joie. Dieu ne demande pas
qu’'on soit dans l’'uniformité, mais qu’on avance ensemble, dans
la méme direction, comme une équipe soudée.

Cette unité se manifeste notamment par la générosité des
croyants, sur le plan financier — certains vendent leurs
propriétés pour que tous puissent avoir de quoi vivre — et sur
le plan du temps — ils sont assidus, réguliers, présents. En
un mot, ils investissent ! Ils investissent leur argent, leur
temps, dans l'église — parce que ce qu’ils vivent avec Jésus
est fondamental, premier, essentiel.

Alors bien sdr, la hauteur de leur investissement est
remarquable, mais difficile a transposer aujourd’hui.. Chacun a
sa famille, sa vie privée, etc. Cela dit, le texte nous invite
a reconsidérer notre implication. Est-ce que nous nous donnons
les moyens d’une vie communautaire riche ? Est-ce que nous
nous donnons les moyens d’une relation personnelle profonde
avec Dieu ? Il n’est pas raisonnable de croire que la relation
avec Dieu se construit avec des prieres éparses ou que la
connaissance de Dieu peut s’approfondir avec une demi-heure de
prédication tous les 15 jours.. C'est comme dans un couple : il
faut nourrir la relation pour qu’elle se développe — un simple
bonjour le dimanche matin ne suffit pas !

Ca ne veut pas dire pour autant qu’il faut passer toute votre
vie a l'église ! Mais au quotidien, investir dans la relation



avec Dieu, seul et avec les autres. C’est vrai, ca demande du
temps, une certaine discipline, voire quelques sacrifices -
des notions pas tres en vogue ! — mais l’investissement
personnel est une des clefs pour une vie grandiose avec Dieu.

- L’action grandiose de Dieu.

Oui, une vie grandiose, rien que ca ! Mais c’'est ca ce que le
texte nous montre ! C’est c¢ca que le texte nous invite a
vivre ! Une église ou arrivent des miracles, des guérisons,
des choses incroyables, grandioses, signes que Dieu agit avec
puissance !

Certes, c’'était le début, et Dieu a mis le paquet. J’en
conviens. Mais il y a encore des miracles aujourd’hui. Des
patients dont la tumeur « disparait », dont la guérison est
incroyablement rapide au point d’'intriguer les médecins, des
addictions qui disparaissent d’un coup. Tout n’est pas miracle
dans la vie avec Dieu, mais Dieu fait aussi, fait encore, des
miracles ! il répond aux prieres, il protege dans des
situations difficiles, il dénoue, il oriente.. Et puis quand
quelqu’un s’'attache a Jésus, se convertit : n’est-ce pas un
miracle ? N'y-a-t-il pas la wune guérison ? Une
transformation 7?

Quand Dieu agit, c’est un miracle ! C’est merveilleux,
étonnant, bouleversant ! Une réconciliation, sa protection
dans la difficulté, sa présence dans la détresse, la liberté
qu’'il donne face au mal ou aux tentations, la joie dans
l'épreuve — ca ne rentre peut-étre pas dans la catégorie
« miracle avec effets spéciaux », mais ce sont des miracles,
des signes que Dieu agit en nous, et autour de nous. Et ca
c’'est grandiose.

Notre part a nous, notre contribution a 1’action grandiose de
Dieu, dans notre vie, dans notre église, c’est d’investir dans
l'ordinaire. L’apbtre Paul, par exemple, n’appelle jamais a
cultiver le clinquant, l’extraordinaire : que la Parole du



Christ habite parmi vous dans toute sa richesse (Col 3.16),
priez sans cesse (Col 4.2), soyez unis, aimez-vous les uns les
autres (Col 3.14). Persévérons dans 1’ordinaire de la foi,
dans la connaissance de Dieu par la Bible, la priere, les
relations fraternelles, le service — et Dieu agira.

C’est comme dans la parabole du Semeur : pour que la graine
prenne racine et porte du fruit, il faut une terre abreuvée,
sans cailloux, sans mauvaises herbes, une terre labourée.
Notre discipline ordinaire, c’est de labourer notre terre
labourer la terre de notre ceur, pour que la Parole et
L'Esprit de Dieu y fassent germer de beaux fruits, labourer la
terre de notre communauté, pour que 1l’action grandiose de Dieu
ne rencontre pas d’obstacle.

Avant de conclure, j’aimerais donner un exemple concret, un
témoignage de ce que notre église a vécu il y a quelques
décennies. Avec le groupe Vitalité, on doit entre autres
contacter les « anciens » de l'église, et voir ce qui, dans le
passé, a favorisé ou freiné la croissance, le dynamisme de la
communauté. Nous n’avons pas fini le travail, mais je peux
quand méme mentionner un élément. Dans les années 80s, apres
une période difficile, l1'église a énormément grandi. Elle ne
faisait rien de spécial - si, un élément ressort des
témoignages : 1'accueil. L’'hospitalité. La chaleur des
relations fraternelles, des échanges. La communion — et Dieu
faisait de grandes choses.

Conclusion

Etre une Eglise remplie de vie & d’Esprit, témoin du Christ
ressuscité, une église ou Dieu agit de maniere évidente.. C'est
le réve que 1’église d’Ac 2 nous invite a avoir.

Attention, on ne forcera pas Dieu a agir ! Mais 1'église,
c’'est comme une voiture. Pour qu’elle roule, méme a 300 km/h,
il faut un moteur, des freins, une boite de vitesse, une
batterie, en bon état. Ca ne suffit pas, pourtant, il faut de



l’essence ! Mais avec toute l’essence du monde, si le moteur
ou la batterie est défaillant, la voiture n’ira pas tres loin.
Notre part, c’est de préparer au mieux le véhicule, de nous
préparer au mieux, nous impliquer, nous disposer — Et Dieu
agira comme il 1le désire. (C’est Dieu qui fera de nous
1’église, les hommes et les femmes dont il réve, c’est lui qui
agira, qui nous transformera, qui nous fera rayonner, mais
nous pouvons lui préparer le chemin, en nous attachant a le
connaitre (Bible), a 1’écouter (priere), a expérimenter
Ll’amour dans la joie et le service.

Canevas Ac 2



http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2017/11/Canevas-Ac-2.pdf

