
Un nouvel espoir !
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-nouvel-espoir

Lecture biblique : Esaïe 40.1-11

1 Redonnez de l’espoir à mon peuple. Oui, redonnez-lui de
l’espoir,  dit  votre  Dieu.  2  Rendez  courage  à  Jérusalem.
Annoncez-lui à haute voix : « Les travaux forcés sont terminés
pour toi, tu as fini de réparer ta faute, le SEIGNEUR t’a fait
payer le prix total de tous tes péchés. » 3 Quelqu’un crie : «
Dans le désert, ouvrez un chemin pour le SEIGNEUR. Dans ce
lieu sec, faites une bonne route pour notre Dieu. 4 Remplissez
de terre le creux des vallées, abaissez les montagnes et les
collines.  Changez  en  plaines  toutes  les  pentes,  et  les
hauteurs en vallée. 5 Alors la gloire du SEIGNEUR paraîtra, et
tous les habitants de la terre la verront. Voilà l’ordre du
SEIGNEUR. » 6 Quelqu’un me dit : « Crie ! » Je demande : «
Qu’est-ce que je dois crier ? » Il répond : « Ceci : les êtres
humains sont comme l’herbe, ils ne sont pas plus solides que
les fleurs des champs. 7 Quand le souffle du SEIGNEUR passe
sur elles, l’herbe sèche et la fleur tombe. — Oui, les êtres
humains sont aussi fragiles que l’herbe. — 8 L’herbe sèche et
la fleur tombe, mais la parole de notre Dieu tient toujours. »
9 Jérusalem, monte sur une haute montagne. Ville de Sion, crie
de toutes tes forces. Toi qui apportes une bonne nouvelle,
élève la voix, n’aie pas peur. Dis aux villes de Juda : «
Voici votre Dieu ! 10 Voici le Seigneur DIEU. Il vient avec
puissance. Il est assez fort pour gouverner. Il rapporte ce
qu’il a gagné, il ramène la récompense de son travail. 11
Comme un berger, il garde son troupeau, il le rassemble d’un
geste de la main, il porte les agneaux dans ses bras, il
conduit doucement les brebis qui allaitent leurs petits. »
Nous sommes le 10 décembre. La date tant attendue approche !
Plus que quelques jours pour arriver au jour que tous, petits
et grands, attendent depuis des semaines. Et tout le monde s’y
prépare. On essaye de deviner ce que nous allons découvrir

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/12/10/un-nouvel-espoir/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/un-nouvel-espoir


avec émerveillement ce jour-là… L’attente grandit. La tension
est palpable. Enfin, nous allons bientôt savoir…

Je ne parle pas de Noël, je parle du nouvel épisode de Star
Wars qui sort mercredi ! Qui sont les parents de Rey ? Luke
est-il  passé  du  côté  obscure  de  la  force  ?  Et  qui  est
réellement Snoke, le nouveau grand méchant ?

Les mauvaises langues disent bien que la nouvelle trilogie ne
fait  que  copier  la  première  trilogie.  Mais  les  mythes  se
répètent… l’histoire aussi ! Ce qui s’est passé il y a très
longtemps, dans une lointaine galaxie, rappelle ce qui s’est
passé il y a longtemps, dans un lointain pays en Palestine… et
fait même écho à ce qui se passe aujourd’hui, chez nous.

Hier comme aujourd’hui, ne connaissons-nous pas un monde qui a
perdu l’espoir, où de nouvelles formes de mal menacent, face à
un avenir incertain voire bouché ? Et pourtant, hier comme
aujourd’hui certains parlent de l’espoir fou d’un sauveur qui
fera vaincre la lumière face aux ténèbres.

Et on n’est pas dans un film… Avec Esaïe, on est en Israël. Le
prophète apparaît au VIIIe siècle avant Jésus-Christ alors que
la menace assyrienne est aux portes du royaume d’Israël. Esaïe
présente cette menace comme l’intervention de Dieu lui-même à
l’égard de son peuple infidèle. Mais dans sa deuxième partie,
qui commence avec le chapitre 40, le livre évoque un autre
contexte, celui de l’invasion babylonienne au VIe siècle avant
Jésus-Christ. Les Juifs ont été déporté à Babylone. Loin du
pays que Dieu leur avait donné, loin du Temple où ils allaient
rencontrer Dieu, les exilés sont dans le désespoir, avec la
certitude que Dieu les a abandonné. Noir c’est noir, il n’y a
plus d’espoir… Mais c’est dans ce contexte que Dieu va vouloir
redonner  de  l’espoir  à  son  peuple.  Non,  il  ne  l’a  pas
abandonné et il a encore des projets de libération pour lui.
Et au cœur de ces chapitres 40-55, quatre poèmes commenceront
à  présenter  un  personnage  mystérieux,  le  Serviteur  du
Seigneur, dans lequel le Nouveau Testament verra la figure du



Messie, Jésus-Christ.

Notre  texte  de  ce  matin  est  un  texte  d’espérance,  qui
répondait  aux  besoins  spirituelles  des  Juifs  exilés  à
Babylone…  mais  qui  répond  aussi  à  nos  besoins  spirituels
aujourd’hui. Je vous propose d’en souligner trois.

On a besoin d’espoir !

Un nouvel espoir. C’est désormais le titre du tout premier
film de la saga Star Wars… L’espoir, c’est le premier besoin
auquel notre texte répond : « Redonnez de l’espoir à mon
peuple ! ». Un appel qui trouve un écho bienfaisant pour nous
aujourd’hui, particulièrement en ce temps de l’Avent.

Les  versions  traditionnelles  préfèrent  traduire  par
« Consolez » ou « Réconfortez », et c’est bien le sens premier
du verbe hébreux. Mais la consolation et le réconfort dont il
s’agit s’expriment bien par un nouvel espoir dans le contexte
du  livre  d’Esaïe.  C’est  bien  en  ouvrant  des  perspectives
d’avenir que le Seigneur console son peuple. Le temps est venu
de  faire  place  au  Seigneur  et  de  l’accueillir  comme  un
libérateur.

Dans ce temps de l’Avent, les paroles d’Esaïe trouvent leur
écho dans le personnage de Jean-Baptiste, dont le ministère a
été de préparer la venue du Christ, d’ouvrir ce chemin pour le
Messie libérateur.

Aujourd’hui encore nous avons besoin d’espoir. Et le message
de Noël est bien celui d’un espoir, toujours renouvelé. Le
Fils de Dieu est venu, sa lumière brille dans notre obscurité.
Face aux guerres et aux conflits, face au terrorisme et à la
haine, face à la précarité et l’incertitude du lendemain, nous
rappelons que le Fils de Dieu est venu naître dans une étable,
pour nous éclairer de la lumière de Dieu, pour offrir sa vie
pour nous, pour ressusciter victorieux.

Notre attente aujourd’hui, c’est qu’il vienne à nous par son



Esprit pour nous relever, nous consoler, nous guider. Notre
attente aujourd’hui, c’est qu’il revienne au jour fixé par
Dieu,  pour  accomplir  pleinement  son  Royaume  et  chasser
définitivement jusqu’au dernier ennemi, la mort.

On  a  besoin  d’espoir,  et  cet  espoir  se  trouve  en  Jésus-
Christ !

On a besoin de promesses fiables !

Des promesses, on en a entendu cette année, avec la campagne
électorale… Sans se faire trop d’illusion sur leur fiabilité.
Il y a bien un cynisme ambiant auquel nous cédons facilement.
Nous n’arrivons arriver à croire aux promesses qu’on nous
fait, échaudés que nous sommes par l’omniprésence de la langue
de bois, les publicités mensongères ou les fake news…

Esaïe le dit : « les êtres humains sont comme l’herbe, ils ne
sont pas plus solides que les fleurs des champs. Quand le
souffle du SEIGNEUR passe sur elles, l’herbe sèche et la fleur
tombe.  —  Oui,  les  êtres  humains  sont  aussi  fragiles  que
l’herbe… » (v.6b-7)

Oui les humains sont fragiles… et leurs promesses aussi ! Ce
n’est pas sur un homme que tout notre espoir peut reposer.
Même  s’il  s’agissait  d’un  Jedi…  C’est  un  appui  bien  trop
fragile. Mais comme le dit Esaïe : « L’herbe sèche et la fleur
tombe, mais la parole de notre Dieu tient toujours. » (v.8)

A la fragilité de l’être humain, le prophète oppose la force
de la parole de Dieu. Sa parole, ce sont ses promesses. Elles
sont fiables et solides. Les Israélites l’avaient oublié, dans
le désespoir de leur exil. Ils avaient oublié que le jugement
de Dieu n’effaçait pas ses promesses irrévocables.

Nous pouvons penser parfois que nos erreurs, nos fautes, nous
ferment  les  portes  des  promesses  de  Dieu.  Elles  peuvent,
certes, nous éloigner de Dieu, provoquer en nous une sorte
d’exil spirituel. Mais les promesses de Dieu demeurent.



« Si nous lui sommes infidèles,
lui demeure fidèle,
car il ne peut se renier lui-même. »
(2 Timothée 2.13)

Il est donc toujours temps de revenir à lui et de repartir à
zéro. Toujours.

On a besoin de douceur !

La fin de notre texte est extraordinaire. Le prophète annonce
la venue du Seigneur, en vainqueur, dans toute sa puissance…
Et  c’est  un  berger  qui  arrive,  plein  de  douceur  et  de
bienveillance  !

« Voici le Seigneur DIEU. Il vient avec puissance. Il est
assez fort pour gouverner. Il rapporte ce qu’il a gagné, il
ramène la récompense de son travail. Comme un berger, il garde
son troupeau, il le rassemble d’un geste de la main, il porte
les agneaux dans ses bras, il conduit doucement les brebis qui
allaitent leurs petits. » (v.10-11)

Dans la promesse d’Esaïe Dieu ne vient pas en inspirant la
peur mais en inspirant la paix et la confiance. Comme il se
révéla à Elie dans la souffle doux et subtil et non dans le
feu et la tempête.

Comme le disait Yoda à Anakin Skywalker avant qu’il devienne
Dark Vador, avec une sagesse aux accents bibliques : « La peur
est le chemin vers le côté obscur : la peur mène à la colère,
la colère mène à la haine, la haine mène à la souffrance. »

La  peur,  la  colère,  la  haine,  la  souffrance…  L’espérance
d’Esaïe y répond. Le message de Noël y répond. En Jésus, Dieu
ne  vient  pas  en  inspirant  la  peur  mais  la  paix  et  la
confiance. Le Fils de Dieu vient avec douceur. Alors même que
le peuple attendait un libérateur guerrier, que Jean-Baptiste
lui-même semblait annoncer un juge intraitable, c’est un petit
enfant qui viendra. Un enfant qui, adulte, se comparera à un



bon berger qui prend soin de ses brebis, qui est prêt même à
donner sa vie pour elles.

On a besoin de douceur et de bienveillance. Alors même que ce
ne sont pas vraiment des valeurs qui sont mises en avant dans
notre société, beaucoup plus marquée par la compétition, la
lutte, la réussite personnelle… des valeurs qui sont aussi
souvent  génératrices  de  peur  :  la  peur  d’échouer,  d’être
devancé.

Nous pouvons, au contraire, regarder l’avenir avec paix et
confiance, parce que nous avons un Dieu tout-puissant qui
porte sur nous un regard bienveillant et plein de douceur.

Conclusion

Mercredi, je serai au cinéma pour voir le nouveau Star Wars.
J’ai  réservé  ma  place  depuis  plusieurs  semaines…  Je  suis
impatient  !  Mais,  évidemment,  ce  n’est  que  du  cinéma.  Le
véritable espoir dont nous avons besoin ne peut pas venir d’un
homme, même s’il s’agissait d’un Jedi !

Ou plutôt, il ne peut pas venir d’un homme seulement… Car
Jésus-Christ est bien un homme mais il est aussi le Fils de
Dieu.

On a besoin d’espoir. On a besoin de promesses fiables. On a
besoin de douceur. Tout cela on le trouve en Jésus-Christ. Il
a vaincu la mort : sa résurrection est notre espoir le plus
grand. Il est venu accomplir le projet de Dieu : il accomplit
ses  promesses.  Il  est  devenu  l’un  des  nôtres,  humble
serviteur,  pour  manifester  la  compassion  de  Dieu.

 



Que ton règne vienne!
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/que-ton-regne-vienne

Nous commençons aujourd’hui la période de l’Avent, qui nous
mène jusqu’à Noël. Un des textes proposés pour aujourd’hui
touche au thème de l’attente : certes, nous nous préparons à
fêter Noël, le souvenir de la naissance de Jésus il y a 2000
ans, mais cette période est aussi l’occasion de nous rappeler
qu’en tant que chrétiens, nous attendons aussi son retour, le
retour du Christ ressuscité, qui a promis de venir mettre en
place le royaume de Dieu.       Quand cela arrivera-t-il ?
demandent les disciples. Jésus répond : « Peu importe quand,
l’essentiel est de persévérer : ne vous découragez pas ». Il
fait tout un discours qui annonce à la fois des événements
proches (qui devaient arriver quelques années plus tard) et
des  événements  lointains,  que  nous  attendons  encore  :  le
retour du Seigneur. Le texte que nous allons lire arrive en
conclusion du discours pour insister sur l’essentiel.

Lecture biblique: Marc 13.33-37

33 Faites attention ! Ne dormez pas. En effet, vous ne savez
pas quand ce moment viendra. 
34 Pensez, par exemple, à un homme qui part en voyage. Il
quitte sa maison et la confie à ses serviteurs. Il donne à
chacun un travail à faire et il commande au gardien de la
porte de rester éveillé. 
35 Restez donc éveillés ! En effet, vous ne savez pas quand le
maître de la maison va venir. Ce sera peut-être le soir, ou au
milieu de la nuit, ou quand le coq chante, ou le matin. 
36 S’il revient tout à coup, il ne faut pas qu’il vous trouve
endormis. 
37 Ce que je vous dis, je le dis à tous : restez éveillés ! »
L’image qu’utilise Jésus se veut simple : attendre le retour
du Seigneur, c’est comme un gardien de propriété qui ignore
quand le maître doit revenir, et du coup reste éveillé pour

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/12/05/que-ton-regne-vienne/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/que-ton-regne-vienne
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/33/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/34/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/35/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/36/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Marc/13/37/PDV


pouvoir l’accueillir correctement. Puisqu’on ne sait pas, on
attend – activement. On se tient prêt, on se concentre ! Les
autres serviteurs sont eux aussi dans l’attente : ils ont un
travail à faire, et il vaut mieux qu’il soit fait au moment où
le maître reviendra !

La réalité du monde à venir

On divise souvent les gens en deux catégories: ceux qui voient
le verre à moitié plein, et ceux qui voient le verre à moitié
vide. A quelle catégorie appartenez-vous?

Quand on pense à la fin du monde, c’est un peu pareil. Il y a
ceux  qui  voient  le  verre  à  moitié  vide  :  les  crises
politiques,  économiques,  sociales,  les  catastrophes
écologiques, les luttes spirituelles (p. ex. la persécution
des  chrétiens,  comme  on  l’a  vu  dimanche  dernier),  les
aberrations morales… L’inquiétude est légitime, et on peut
vite se demander où cela nous mène, si l’humanité n’est pas en
train de signer sa propre fin. Et face à ces difficultés, à
ces impasses qui se multiplient, certains peuvent être tentés
de  se  décourager.  «  Est-ce  que  le  Maître  va  vraiment
revenir ? Est-ce que c’est déjà la fin ? » avec peut-être
mille  questions  qui  surgissent  alors  :  comment  ça  va  se
passer, etc. A ceux-là, Jésus répond : « peu importe quand la
fin arrivera ou comment, faites ce que vous avez à faire,
restez  concentrés  sur  votre  tâche,  ne  vous  laissez  pas
détourner  ou  décourager  par  les  difficultés  qui  vous
entourent.  »

Mais il y a aussi ceux qui voient le verre à moitié plein :
mais  non,  ça  va,  l’humanité  a  déjà  surmonté  beaucoup
d’épreuves et qui paraissent aussi dures qu’aujourd’hui (les
invasions  barbares,  les  guerres,  les  épidémies,
l’Holocauste…). On trouvera bien une solution ! La fin n’est
pas pour demain, rassurez-vous… Ce n’est pas seulement de
l’optimisme, il y a peut-être aussi une part de routine, de
nonchalance,  qui  repousse  instinctivement  l’échéance.  «  Le



Maître reviendra, mais pas ce soir, enfin ! Peut-être demain,
ou après-demain… » Le risque, c’est de nous laisser happer par
le  ronronnement  du  quotidien,  de  somnoler  à  moitié,  en
s’appuyant éventuellement sur le refus de spéculer : la fin
viendra quand elle viendra (mais c’est très loin tout ça). Et
à ceux-là aussi Jésus répond : « peu importe quand le Maître
va venir ! Ne vous laissez pas entraîner sur les chemins de
traverse, de détour en détour, au risque d’être bien loin du
chemin quand le Maître reviendra. Restez concentrés sur votre
route. »

Que nous penchions vers le verre à moitié vide ou à moitié
plein,  Jésus  nous  rappelle  la  réalité  de  son  retour.  Il
rassure les inquiets, et il interpelle les détendus. On est
tous concernés ! Devant cette réalité, il faut être prêt, en
partant  du  principe  que  le  Christ  peut  revenir  dès
aujourd’hui. Il y a un présupposé derrière, c’est que la « fin
du monde », ce n’est pas la disparition pure et simple de
notre monde, ni l’épuisement de notre univers qui pourrait
s’annihiler,  mais  c’est  la  transformation  de  ce  que  nous
connaissons, avec le retour du Maître qui revient dans sa
maison. Dieu, qui vient instaurer son royaume. Jésus à ce
stade ne va pas plus loin, mais l’espérance de son retour,
aujourd’hui, ou demain, ou dans 3000 ans, anime les chrétiens
depuis  toujours.  C’est  même  une  donnée  particulièrement
présente dans le N.T. : se tenir prêt à accueillir le règne de
Dieu.

Le regard fixé sur l’horizon

Alors, à quoi ça ressemble de rester éveillé ? d’attendre
activement, avec détermination et concentration, le retour de
Jésus ? Jésus ne le dit pas !

Dans le reste du discours, c’est garder l’esprit affûté :
rester  attaché  au  message  de  l’Evangile,  sans  se  laisser
perturber par d’autres discours ou par d’autres « messies ».
C’est aussi persévérer dans l’épreuve : face à la difficulté,



la souffrance, la persécution, tenir bon en gardant les yeux
fixés sur la ligne d’arrivée. Dans d’autres passages, rester
éveillé, c’est prier. On peut aussi penser que veiller, rester
vigilant, c’est veiller à notre relation avec Dieu chaque jour
(comme si c’était le dernier), ressaisir chaque jour en tant
que chrétiens et en tant qu’Eglise la mission de Dieu dans
laquelle nous sommes appelés à entrer (être témoins de ce que
Dieu fait et va faire).

Au-delà  de  l’image  de  la  veille  et  du  sommeil,  cette
exhortation  insistante  de  Jésus  nous  invite  peut-être  à
redécouvrir aujourd’hui quelle est notre espérance, et son
impact sur notre vie avec Dieu. A notre époque, l’espérance
n’est plus un élément majeur de notre foi. On est souvent
concentré  sur  la  vie  quotidienne,  et  le  secours  ou  les
conseils que Dieu peut nous apporter. Et c’est très légitime !
Sauf que la vie avec Dieu, c’est plus qu’une vie avec le
meilleur coach du monde ! C’est une vie qui s’enracine dans
l’assurance que le Christ est mort, a vaincu le mal, et est
ressuscité  –  en  anticipation  d’un  monde  autre,  juste,
paisible,  lumineux.  C’est  une  vie  qui  tend  vers
l’accomplissement total de la promesse entrevue au matin de
Pâques. Vivre avec Dieu, c’est lever la tête pour regarder
l’horizon – et laisser l’horizon nous transformer, laisser les
perspectives  éternelles  transformer  nos  objectifs,  nos
comportements, nos relations. C’est nous préparer au règne de
Dieu.

Je vous donne juste un exemple : j’ai lu l’an dernier un
excellent livre sur le mariage « Vous avez dit oui à quoi ? Et
si  Dieu  avait  imaginé  le  mariage  pas  seulement  pour  vous
rendre heureux, mais aussi pour vous rendre saint ? » de Gary
Thomas. Dans le mariage, nous avons souvent une perspective de
quelques décennies, liée au plaisir, au bonheur, à l’intimité
et à la confiance que nous pouvons vivre avec l’autre. Mais
Gary Thomas pose le filtre de l’espérance sur la façon de
vivre le couple : comment je peux, grâce à ma relation avec



l’autre, devenir un peu plus celui/celle que je suis appelé à
être  pour  l’éternité  –  et  comment  je  peux  l’aider  lui  à
devenir un peu plus la merveilleuse personne qu’il est appelé
à être pour l’éternité. Le mariage comme un chemin, ou une
préparation, pas seulement vers le bonheur, mais aussi vers la
vocation  éternelle  que  Dieu  nous  donne.  Ca  change  la
perspective  !  Chaque  discussion,  chaque  décision  ensemble,
chaque dispute, devient, à la lumière de l’horizon, un lieu
d’apprentissage de l’amour véritable, de la justice, de la
vérité, de la paix – en un mot, de la sainteté.

Bien  sûr,  l’espérance  a  un  impact  dans  toutes  les
situations de notre vie : la façon d’élever un enfant (avec
quelle priorité : qu’il me réjouisse, qu’il fasse ce qui est
bien vu dans la société, ou que Dieu le transforme peu à peu
en la personne qu’il est appelé à être ?), le célibat, le
travail, les relations familiales, les difficultés de la vie.
Qu’attend Dieu de moi dans cette situation ? Comment je peux
avancer  avec  lui,  en  apprendre  davantage,  me  laisser
transfigurer par l’Esprit de celui qui est ressuscité et qui
veut, un jour, me ressusciter pour vivre dans la présence
éternelle de Dieu ?

On peut vivre bien dans le présent, les pieds sur terre, mais
les yeux fixés sur l’horizon – et la vision claire de là où
nous  allons  aura  forcément  un  impact  sur  notre  façon
d’avancer.

Alors c’est facile à dire, mais à faire… C’est sûrement une
des  raisons  pour  lesquelles  Jésus  insiste  autant  dans  ce
texte : restez éveillés ! gardez les yeux fixés sur le but !
Peut-être qu’une première étape sera de se rendre attentif,
dans la lecture de la Bible, au poids de l’espérance qui nous
est  donnée,  pour  redécouvrir  son  impact.  Peut-être  qu’une
deuxième étape, ce sera de prier : Seigneur, quelle est ma
tâche  aujourd’hui,  dans  cette  situation  ?  Que  ton  règne
vienne, un peu plus, dans ma vie, comme un signe de ce monde
transformé que tu vas venir instaurer.



Souvenez-vous…
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/souvenez-vous

(Cette  prédication  a  été  donnée  dans  le  cadre  d’un  culte
spécial pour l’Eglise persécutée, proposé par l’ONG Portes
Ouvertes)

Hébreux 10.32-34 (Parole de Vie)
32 Rappelez-vous ce qui s’est passé autrefois quand vous avez
reçu  la  lumière  de  Dieu.  Tout  de  suite  après,  vous  avez
beaucoup souffert et vous avez résisté en combattant durement.
33 Ou bien on vous a insultés et on vous a fait souffrir
devant tout le monde, ou encore, vous avez soutenu ceux qu’on
traitait de cette façon. 34 En effet, vous avez souffert avec
ceux qui étaient en prison. Vous avez accepté avec joie qu’on
vous  arrache  vos  biens,  parce  que  vous  le  saviez  :  vous
possédiez une richesse plus grande et qui dure toujours.

Hébreux 13.3 (Colombe)
Souvenez-vous des prisonniers, comme si vous étiez en prison
avec eux, et de ceux qui sont maltraités comme étant, vous
aussi, dans un corps.
Dans  ce  dernier  verset,  la  construction  de  la  phrase  est
étonnante. Le parallélisme qu’on aurait pu attendre n’est pas
respecté,  sinon  on  aurait  dû  avoir  :  «  Souvenez-vous  des
prisonniers, comme si vous étiez en prison avec eux, et de
ceux qui sont maltraités, comme si vous étiez maltraités avec
eux. » Mais la deuxième partie de la phrase dit autre chose :
« (Souvenez-vous) de ceux qui sont maltraités comme étant,
vous aussi, dans un corps. »

Du  coup,  il  y  a  deux  façons  au  moins  de  comprendre

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/26/souvenez-vous/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/souvenez-vous


l’expression « comme étant dans un corps ». Et peut-être,
d’ailleurs, ne faut-il pas trancher et accepter la double
interprétation possible…

La première façon serait de le comprendre au premier degré. La
phrase  ferait  référence  au  corps  physique,  fragile  et
susceptible  de  souffrir,  de  multiples  façons.  En  se  le
rappelant,  les  destinataires  de  l’épître  seraient  aptes  à
comprendre  ce  que  peuvent  être  les  souffrances  que  les
croyants maltraités peuvent ressentir dans leur corps.

Il  pourrait  même  y  avoir  ici  une  référence  au  fait  que
certains des lecteurs de l’épître pouvaient se souvenir de
maltraitance  qu’ils  avaient  subies  dans  leur  corps  :
« Rappelez-vous ce qui s’est passé autrefois quand vous avez
reçu  la  lumière  de  Dieu.  Tout  de  suite  après,  vous  avez
beaucoup  souffert  et  vous  avez  résisté  en  combattant
durement.  »  (Hb  10.32).  La  phrase  deviendrait  alors  :
« Souvenez-vous de ceux qui sont maltraités comme vous, un
jour, vous avez été maltraité dans votre corps. »

La deuxième façon de comprendre l’expression de ce verset
serait de comprendre le mot « corps » dans un sens spirituel.
Il  s’agirait  non  plus  du  corps  physique  mais  du  corps
spirituel qu’est l’Eglise, corps du Christ. C’est une des
images courantes de l’Eglise dans le Nouveau Testament. La
phrase  dirait  alors  :  «  Souvenez-vous  de  ceux  qui  sont
maltraités puisque vous faites partie du même corps. » Ce qui
conviendrait assez bien avec la première partie du verset.

Et on peut penser ici au long développement de cette métaphore
dans la première lettre de Paul aux Corinthiens, notamment
lorsqu’il dit : « Si une partie du corps souffre, toutes les
autres  parties  souffrent  avec  elle.  Si  une  partie  est  à
l’honneur,  toutes  les  autres  partagent  sa  joie.  »  (1  Co
12.26).

On peut penser aussi aux paroles de Jésus dans l’évangile



selon  Matthieu  lorsqu’il  dit,  en  évoquant  le  moment  du
jugement,  à  ceux  qui  ont  visité  des  malades  ou  des
prisonniers : « Je vous le dis, c’est la vérité : chaque fois
que vous avez fait cela à l’un de mes frères, à l’un des plus
petits, c’est à moi que vous l’avez fait. » (Mt 25.40). C’est
aussi cela la réalité du corps du Christ ! Ce que l’on fait
pour un membre du corps, on le fait pour le Christ, qui est la
tête du corps.

Ainsi, peut-être faut-il ne pas choisir entre ces deux options
et se dire que l’auteur de l’épître aux Hébreux a voulu jouer
avec  le  double  sens  de  l’expression  «  vous  êtes  dans  un
corps. »

Cette double compréhension pourrait même alors proposer une
double optique dans la solidarité avec nos frères et sœurs
persécutés.

Nous  sommes  appelés  à  nous  souvenir  d’eux  parce  que  nous
sommes comme eux, dans une même condition de fragilité où
notre corps peut souffrir, de multiples façons, y compris à
cause d’une opposition qui peut même, un jour, se transformer
en persécution. Et souvenons-nous qu’il suffit de remonter de
quelques  siècles  seulement  pour  voir  des  protestants
persécutés  en  France,  contraints  au  culte  clandestin,  à
l’exil, mis en prison ou envoyés aux galères, à cause de leur
foi…

Nous sommes aussi appelés à nous souvenir d’eux parce que nous
faisons corps avec eux, parce que nous sommes membres du même
corps  du  Christ.  Et  si  un  membre  souffre,  tout  le  corps
souffre.  Si  un  membre  est  persécuté,  tout  le  corps  est
persécuté. Ce qui se passe pour les chrétiens en Syrie, en
Irak, en Erythrée, en Iran, en Centrafrique… tout cela nous
concerne en tant que famille spirituelle. Ce sont nos frères
et nos sœurs qui sont persécutés à cause de leur foi.

Portes  Ouvertes  nous  propose  différentes  façons  d’exprimer



notre  solidarité  avec  nos  frères  et  sœurs  de  l’Eglise
persécutée aujourd’hui : informations, pétitions, courriers…
Mais  la  première,  et  sans  doute  la  plus  importante  façon
d’exprimer notre solidarité, c’est la prière. Car la prière
nous lie. Non seulement elle nous connecte à Dieu mais elle
nous  connecte  aussi  les  uns  aux  autres,  par  delà  les
frontières  et  les  cultures.

« Souvenez-vous des prisonniers, comme si vous étiez en prison
avec eux, et de ceux qui sont maltraités comme étant, vous
aussi, dans un corps. »

L’Eglise  et  la  mission…  de
Dieu
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-et-la-mission-de-d
ieu

Quelle  est  la  mission  de  l’Eglise  ?  Quand  on  pose  cette
question, les réponses sont multiples. Il y a ceux qui disent
que c’est d’abord l’évangélisation, d’autres qui disent que
c’est l’engagement social, voire d’autres choses encore…

En réalité, définir la mission de l’Eglise se révèle souvent
une mission… impossible !

Et si, finalement, la question était mal posée ?

« Ce n’est pas tant que Dieu a une mission pour son Eglise
dans le monde, mais plutôt que Dieu a une Eglise pour sa
mission dans le monde. La mission n’a pas été faite pour
l’Eglise ; c’est l’Eglise qui a été faite pour la mission.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/19/leglise-et-la-mission-de-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/19/leglise-et-la-mission-de-dieu/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-et-la-mission-de-dieu
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-et-la-mission-de-dieu


Pour  la  mission  de  Dieu.  »   (Cité  par  Christopher  J.H.
Wright : La mission de Dieu, Excelsis, p.60)

Avant de parler de mission de l’Eglise, il faut comprendre la
mission de Dieu. Une Eglise en mission, ce n’est pas une
Eglise qui accomplit « sa » mission, c’est une Eglise qui
entre dans la mission de Dieu.

Le Dieu qui nous est présenté dans la Bible, dès la première
page, est un Dieu en mouvement, en action. Un Dieu en mission.
La mission de Dieu en Genèse 1, c’était de créer un monde
parfait et il ne s’est reposé que lorsque sa mission a été
accomplie, lorsqu’il constata à la fin du 6e jour que ce qu’il
avait  fait  n’était  pas  seulement  bon  comme  les  jours
précédents  mais  très  bon.

Mais le mal est apparu, le péché est venu abîmer la création
très bonne de Dieu, il est venu défigurer l’humanité créée en
image de Dieu. Dès lors, la mission de Dieu est de restaurer
ce monde sous la domination du mal. C’est ce dont parle tout
le reste de la Bible : la façon dont Dieu s’est impliqué dans
l’histoire  du  monde  pour  le  racheter.  Avec  comme  point
névralgique de cette mission de Dieu, la venue et l’oeuvre de
Jésus-Christ.  Et  Dieu  ne  se  reposera  que  lorsqu’il  aura
pleinement accompli la mission qu’il s’est choisie. Ce repos
de Dieu est évoqué dans les dernières pages de la Bible, avec
l’humanité réconciliée et un monde racheté, dans la nouvelle
création.

Je vous propose donc de lire un des grands textes bibliques
sur l’incarnation, centre névralgique de la mission de Dieu,
et de le lire dans cette optique de comprendre la mission de
Dieu dans laquelle nous sommes appelés à entrer…

Lecture biblique : Jean 1.1-18

1 Au commencement était la Parole. La Parole était avec Dieu
et la Parole était Dieu. 2 Au commencement, la Parole était
avec Dieu. 3 Par elle, Dieu a fait toutes choses et il n’a



rien fait sans elle. 4 En elle, il y a la vie, et la vie est
la lumière des êtres humains. 5 La lumière brille dans la
nuit, mais la nuit ne l’a pas reçue.
6 Dieu a envoyé un homme qui s’appelait Jean. 7 Il est venu
comme témoin pour être le témoin de la lumière, afin que tous
croient par lui. 8 Il n’était pas la lumière, mais il était le
témoin de la lumière.
9 La Parole est la vraie lumière. En venant dans le monde,
elle éclaire tous les êtres humains.
10 La Parole était dans le monde, et Dieu a fait le monde par
elle, mais le monde ne l’a pas reconnue. 11 La Parole est
venue dans son peuple, mais les gens de son peuple ne l’ont
pas reçue. 12 Pourtant certains l’ont reçue et ils croient en
elle. À ceux-là, la Parole a donné le pouvoir de devenir
enfants de Dieu. 13 Et ils sont devenus enfants de Dieu en
naissant non par la volonté d’un homme et d’une femme, mais de
Dieu.
14La Parole est devenue un homme, et il a habité parmi nous.
Nous avons vu sa gloire. Cette gloire, il la reçoit du Père.
C’est la gloire du Fils unique, plein d’amour et de vérité.
15  Jean est son témoin. Il affirme d’une voix forte : C’est
de lui que j’ai parlé quand j’ai dit : « L’homme qui vient
après moi est plus important que moi, parce qu’il existait
déjà avant moi. »
16 Oui, nous avons tous reçu une part de sa richesse, nous
avons tous été remplis de son amour, et de plus en plus. 17
Dieu nous a donné la loi par Moïse, mais l’amour et la vérité
sont venus par Jésus-Christ. 18 Personne n’a jamais vu Dieu.
Mais le Fils unique, qui est Dieu et qui vit auprès du Père,
nous l’a fait connaître.

1. Une mission qui n’est pas la nôtre mais celle de Dieu

La mission de Dieu n’est pas la nôtre mais celle de Dieu. Elle
remonte à la nuit des temps, à l’origine de l’univers !
Elle nous précède : « Au commencement était la Parole. »…
« Par elle, Dieu a fait toutes choses et il n’a rien fait sans



elle. »…
Et elle nous rejoint : « La Parole est devenue un homme, et il
a habité parmi nous. » « nous avons tous reçu une part de sa
richesse, nous avons tous été remplis de son amour, et de plus
en plus. »

C’est le même Dieu qui a tout créé et qui est venu en Jésus-
Christ. C’est, d’une certaine manière la même mission, ou
disons plutôt les deux faces de la même mission : Dieu a tout
créé et Dieu restaure tout ce qu’il a créé.

Alors  élargissons  notre  regard  !  Prenons  conscience  que
l’Eglise, depuis 2000 ans et malgré ses imperfections et même
ses fautes, est une part de la mission de Dieu. Et l’Eglise
locale à laquelle j’appartiens est une toute petite part de
cette Eglise universelle, elle-même une part de la mission de
Dieu. Et moi je suis une part de l’Eglise locale à laquelle
j’appartiens,  qui  est  une  petite  part  seulement  de  cette
Eglise universelle, elle-même une part de la mission de Dieu.

Elargissons  notre  regard  pour  comprendre  le  privilège
extraordinaire de faire humblement partie d’une mission si
grande, celle de Dieu. Et cela doit nous déculpabiliser :
cette mission, ce n’est pas la mienne, ni celle de mon Eglise.
Elle ne repose pas sur nos épaules… C’est la mission de Dieu,
celle qu’il accomplit pour une petite partie avec moi, avec
nous.

La vision de l’Evangile est universelle, infinie et éternelle.
Et notre vision de l’Evangile est souvent locale, limitée et
ponctuelle. La mission de Dieu vient du fond des âges, elle a
une  dimension  universelle  et  même  cosmique  (elle  concerne
l’univers entier). Ma vision de la mission de Dieu se limite
souvent à ma vie, voire à mon Eglise, et se restreint à telle
action d’évangélisation ou tel témoignage concret.

Alors  oui,  élargissons  notre  regard  et  ouvrons-nous  à  la
mission de Dieu. Ca déculpabilise, ça libère, ça motive !



2. Une mission qui nous fait briller de la lumière de Dieu

Quelle  rôle  sommes-nous  alors  amenés  à  jouer  dans  cette
mission de Dieu ? Car nous en avons bien un, celui que le
Christ  lui-même  a  confié  à  ses  disciples,  à  la  fin  de
l’évangile : « Comme le Père m’a envoyé, moi je vous envoie »
(Jean 20.21)

Il y a dans ces paroles un passage de relais. La mission de
Dieu  s’accomplit  pleinement  en  Christ.  Désormais,  c’est  à
travers ses disciples qu’il continuera de le faire. Ce qui est
vrai de la mission de Dieu à travers le Christ doit être aussi
vrai, d’une certaine façon, de la mission de Dieu à travers
ses disciples, son Eglise… nous ! Mais ce doit être un peu à
la manière de Jean-Baptiste dans notre texte. « Il n’était pas
la  lumière,  mais  il  était  le  témoin  de  la  lumière.  »…
« L’homme qui vient après moi, dit-il, est plus important que
moi, parce qu’il existait déjà avant moi. »

La mission de Jean-Baptiste, c’était de s’effacer devant la
lumière du Christ. Il doit en être de même pour nous. Nous
sommes bien appelés à briller… mais on ne brille que de la
lumière du Christ, pas de la nôtre !

Puiser à la source

Si vous voulez entrer dans la mission de Dieu, il faut que
vous appreniez sans cesse à connaître Dieu. Il faut s’exposer
à sa lumière pour pouvoir la refléter. Il faut avoir reçu de
Dieu pour pouvoir donner autour de nous :

« Oui, nous avons tous reçu une part de sa richesse, nous
avons tous été remplis de son amour, et de plus en plus. »
(v.16)

Recevoir une part des richesses de Dieu, être rempli de son
amour, vivre dans sa lumière. Voilà notre premier impératif.
Vous  avez  beau  avoir  le  miroir  le  plus  beau  et  le  plus
efficace, si vous ne l’orientez pas dans la bonne direction,



il ne reflétera rien… Pour briller de la lumière du Christ
dans le monde, on a beau étudier des méthodes, élaborer des
stratégies, confectionner des outils pertinents, apprendre la
culture dans laquelle on vit… si on ne va pas se ressourcer
sans cesse auprès du Seigneur, tout cela ne servira à rien !

Une lumière qui s’expose et ne se cache pas…

Dans le prologue de l’Evangile selon Jean, la Parole est venue
pour être entendue, la lumière est venue pour éclairer et
révéler :

« La Parole est devenu un homme. Et il a habité parmi nous.
Nous avons vu sa gloire. Cette gloire, il la reçoit du Père. »
(v.14)
« Personne n’a jamais vu Dieu. Mais le Fils unique, qui est
Dieu et qui vit auprès du Père, nous l’a fait connaître. »
(v.18)

C’est à nous maintenant de briller de la lumière du Christ. On
pense forcément à cette fameuse parole de Jésus dans le Sermon
sur la Montagne : « Quand on allume une lampe, ce n’est pas
pour la mettre sous un seau ! Au contraire, on la met bien en
haut, et elle brille pour tous ceux qui sont dans la maison. »
(Matthieu 5.15).

Or, briller, c’est s’exposer. Et s’exposer c’est parfois se
mettre  en  difficulté  voire  en  danger.  On  ne  sait  jamais
comment les gens vont réagir à la lumière… Cacher la lumière
sous  un  seau,  la  garder  pour  nous,  bien  au  chaud,  c’est
beaucoup plus confortable… Mais c’est contraire à la mission
de Dieu qui, elle, brille, rayonne, illumine. Alors, avons-
nous vraiment le désir de rayonner ?

Une lumière qui s’offre à tous mais qui ne s’impose pas

Dernier aspect de la lumière du Christ dans le prologue de
Jean,  c’est  qu’elle  a  brillé  pour  tous,  même  si  beaucoup
refusaient de la recevoir. Elle s’offre à tous mais elle ne



s’impose pas.

« La Parole est la vraie lumière. En venant dans le monde,
elle éclaire tous les êtres humains. » (v.9)
« La Parole est venue dans son peuple, mais les gens de son
peuple ne l’ont pas reçue. » (v.11)

La lumière de l’Evangile est une lumière généreuse, qui ne
choisit pas sa cible. Un peu comme la semence que jette le
Semeur, dans la parabole, et qui tombe dans tous les terrains,
même le moins hospitalier.

La lumière de l’Evangile n’est pas un rayon laser, un faisceau
lumineux intense et concentré qui vise, stigmatise, agresse.
C’est une lumière rayonnante et large, une lumière ouverte et
accueillante. Voyez Jésus qui allait à la rencontre de tous
ceux que les autres rejetaient ou jugeaient.

C’est très bien de briller. Mais de quelle lumière brillons-
nous ?

Conclusion

Parler de la mission de Dieu, c’est parler de l’oeuvre de Dieu
dans  l’histoire,  dans  le  monde,  dans  notre  vie.  C’est
reconnaître que tout ce que nous sommes et ce que nous avons,
c’est à lui que nous le devons.

Et c’est libérateur parce que le poids de la mission ne repose
pas sur nos épaules. C’est l’oeuvre de Dieu ! Mais, par grâce,
la mission de Dieu passe par nous, elle traverse nos vies,
elle emporte nos Eglises.

Elle déborde nos schémas et nos a priori. Elle nous surprend.
Laissons-nous éclairer par la lumière du Christ et découvrons
quels reflets elle est appelée à prendre dans notre Eglise et
dans chacune de nos vies ! C’est là notre mission.

 



L’église de nos rêves
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-de-nos-reves

Depuis quelque temps, nous sommes en réflexion sur ce que nous
voulons vivre en tant qu’église. Aujourd’hui, je vous propose
de revenir aux origines, avec un texte qui parle des tout
débuts  de  l’église,  juste  après  la  Pentecôte.  Jésus  est
remonté au ciel, il a envoyé son Esprit sur ses disciples, et
Pierre  va  prêcher  à  Jérusalem.  Certains  résistent,  mais
d’autres demandent : que faut-il faire, si on croit que ce
Jésus  est  vraiment  le  Sauveur  promis  par  Dieu  ?  Pierre
répond : attachez-vous à lui. Et l’église prend son envol ce
jour-là.

Lecture biblique: Actes 2.41-47

41 Ceux qui acceptent la parole de Pierre se font baptiser. Ce
jour-là, à peu près 3 000 personnes s’ajoutent au groupe des
croyants.
42  Régulièrement  et  fidèlement,  les  croyants  écoutent
l’enseignement des apôtres. Ils vivent comme des frères et des
sœurs, ils partagent le pain et ils prient ensemble. 43 Les
apôtres font beaucoup de choses extraordinaires et étonnantes,
et les gens sont frappés de cela. 44 Tous les croyants sont
unis et ils mettent en commun tout ce qu’ils ont. 45 Ils
vendent  leurs  propriétés  et  leurs  objets  de  valeur,  ils
partagent l’argent entre tous, et chacun reçoit ce qui lui est
nécessaire. 46 Chaque jour, d’un seul cœur, ils se réunissent
fidèlement dans le temple. Ils partagent le pain dans leurs
maisons, ils mangent leur nourriture avec joie et avec un cœur
simple. 47 Ils chantent la louange de Dieu, et tout le peuple
les aime. Et chaque jour, le Seigneur ajoute à leur communauté
ceux qui sont sauvés.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/11/14/leglise-de-reve-2/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/leglise-de-nos-reves
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/41/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/42/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/43/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/44/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/45/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/46/PDV
http://lire.la-bible.net/verset/Actes/2/47/PDV


Waow, vous imaginez ?

Une croissance incroyable, avec 3000 conversions puis
tous les jours de nouveaux croyants qui s’attachent à
Jésus ;
Une intensité frappante : les croyants se voient chaque
jour, ils continuent à ce moment-là d’aller au Temple
mais ils se retrouvent aussi dans les maisons, pour
prier, étudier, témoigner… D’un seul cœur, chaque jour,
ils partagent tout ;
des miracles de toutes sortes dont le livre des Actes va
donner des exemples ;
et puis, le respect & la faveur du peuple : les gens
reconnaissent  que  Dieu  est  à  l’œuvre  dans  cette
communauté – c’est une église qui grandit, et qui a un
impact fort sur son entourage !

Cette église des premiers temps, pour certains c’est l’église
« idéale ». En même temps, elle nous paraît loin, et on est
vite tenté de relativiser (c’est l’enthousiasme du début, ça
n’a  pas  duré,  et  aujourd’hui  on  ne  voit  pas  comment  on
pourrait vivre ainsi…) C’est un peu vrai ! Mais n’empêche,
quand on lit ce texte, ça donne envie. Envie de vivre ça, même
si on ne sait pas comment faire, même si on a l’impression
d’un fossé infranchissable entre cette église et la nôtre,
2000 ans plus tard, même si on a peur ou qu’on n’y croit pas
vraiment – au fond de nous, on a envie !

Envie d’être une église « intense », rayonnante, féconde, une
église qui a de l’impact,

une église où Dieu agit de manière évidente, une église témoin
du Christ ressuscité, une église remplie de vie et d’Esprit.
On en a envie, non ? En tout cas, Dieu en a envie ! Dieu veut
vivre ça avec nous !

Sans être le modèle unique, cette première église nous donne
quelques clefs pour devenir un peu plus l’ église que nous



rêvons d’être, que Dieu nous invite à être.

4 piliers fondés sur le Christ

D’abord, l’église des lendemains de la Pentecôte repose sur 4
piliers, qu’on retrouve dans les autres églises du NT, dans
les lettres des apôtres etc. : l’étude des enseignements de
Jésus, les prières, les relations fraternelles et le service.

Les  premiers  chrétiens  étaient  des  étudiants,  désireux  de
mieux connaître Jésus – il n’y avait pas encore le NT : les
apôtres  simplement  transmettaient  leurs  souvenirs.  Nous  ne
sommes que quelques semaines après la résurrection de Jésus !
Les disciples de Jésus racontent : les discours, les miracles,
les discussions, les rencontres… ce qu’ils ont consigné plus
tard dans les Evangiles.

Ensuite, les prières : au Temple et à la maison. La prière,
c’est multiforme : personnel/communautaire, formel/spontané,
il y a aussi la cène (partage du pain en souvenir du dernier
repas de Jésus avant la croix), la louange…  Il s’agit de ne
pas seulement connaître Dieu, mais aussi de lui parler et de
l’écouter, d’avoir une relation personnelle avec lui.

Il y a encore la chaleur des relations fraternelles : la joie,
la convivialité (ils se retrouvent dans les maisons, pour des
repas  partagés…).  L’amour,  le  partage,  viennent  prolonger
l’amour de Jésus.

Et cet amour, il se manifeste concrètement, notamment par le
service, l’entraide, le partage matériel : le geste accompagne
la parole, l’action concrétise les émotions.

La Bible, la prière, les relations, le service : la foi en
Jésus implique tout notre être. Pas seulement la prière ou la
méditation, pas seulement l’âme, mais aussi l’intelligence,
pour connaître ce Dieu qui nous sauve et nous conduit, mais
aussi le cœur, dans l’amour pour Dieu et pour notre prochain,
mais aussi le corps, dans l’action, le service concret. La foi



en  Jésus  implique  tout  notre  être  :  et  ça  se  voit  dans
l’église  des  premiers  temps.  L’église,  c’est  plus  que  le
culte, c’est un lieu, un réseau, dans lequel nous apprenons à
vivre notre foi de tout notre être – avec notre âme, notre
intelligence, notre cœur et notre corps.

Une implication sans réserve de tous

Dans cette première église, les croyants s’impliquent, tous,
sans réserve.

L’unité qui règne entre eux ressort avec force : ils agissent
d’un seul cœur, avec enthousiasme et joie. Dieu ne demande pas
qu’on soit dans l’uniformité, mais qu’on avance ensemble, dans
la même direction, comme une équipe soudée.

Cette  unité  se  manifeste  notamment  par  la  générosité  des
croyants,  sur  le  plan  financier  –  certains  vendent  leurs
propriétés pour que tous puissent avoir de quoi vivre – et sur
le plan du temps – ils sont assidus, réguliers, présents. En
un mot, ils investissent ! Ils investissent leur argent, leur
temps, dans l’église – parce que ce qu’ils vivent avec Jésus
est fondamental, premier, essentiel.

Alors  bien  sûr,  la  hauteur  de  leur  investissement  est
remarquable, mais difficile à transposer aujourd’hui… Chacun a
sa famille, sa vie privée, etc. Cela dit, le texte nous invite
à reconsidérer notre implication. Est-ce que nous nous donnons
les moyens d’une vie communautaire riche ? Est-ce que nous
nous donnons les moyens d’une relation personnelle profonde
avec Dieu ? Il n’est pas raisonnable de croire que la relation
avec Dieu se construit avec des prières éparses ou que la
connaissance de Dieu peut s’approfondir avec une demi-heure de
prédication tous les 15 jours… C’est comme dans un couple : il
faut nourrir la relation pour qu’elle se développe – un simple
bonjour le dimanche matin ne suffit pas !

Ca ne veut pas dire pour autant qu’il faut passer toute votre
vie à l’église ! Mais au quotidien, investir dans la relation



avec Dieu, seul et avec les autres. C’est vrai, ça demande du
temps, une certaine discipline, voire quelques sacrifices –
des  notions  pas  très  en  vogue  !  –  mais  l’investissement
personnel est une des clefs pour une vie grandiose avec Dieu.

L’action grandiose de Dieu.

Oui, une vie grandiose, rien que ça ! Mais c’est ça ce que le
texte nous montre ! C’est ça que le texte nous invite à
vivre ! Une église où arrivent des miracles, des guérisons,
des choses incroyables, grandioses, signes que Dieu agit avec
puissance !

Certes,  c’était  le  début,  et  Dieu  a  mis  le  paquet.  J’en
conviens. Mais il y a encore des miracles aujourd’hui. Des
patients dont la tumeur « disparaît », dont la guérison est
incroyablement rapide au point d’intriguer les médecins, des
addictions qui disparaissent d’un coup. Tout n’est pas miracle
dans la vie avec Dieu, mais Dieu fait aussi, fait encore, des
miracles  !   il  répond  aux  prières,  il  protège  dans  des
situations difficiles, il dénoue, il oriente… Et puis quand
quelqu’un s’attache à Jésus, se convertit : n’est-ce pas un
miracle  ?  N’y-a-t-il  pas  là  une  guérison  ?  Une
transformation  ?

Quand  Dieu  agit,  c’est  un  miracle  !  C’est  merveilleux,
étonnant,  bouleversant  !  Une  réconciliation,  sa  protection
dans la difficulté, sa présence dans la détresse, la liberté
qu’il  donne  face  au  mal  ou  aux  tentations,  la  joie  dans
l’épreuve  –  ça  ne  rentre  peut-être  pas  dans  la  catégorie
« miracle avec effets spéciaux », mais ce sont des miracles,
des signes que Dieu agit en nous, et autour de nous. Et ça
c’est grandiose.

Notre part à nous, notre contribution à l’action grandiose de
Dieu, dans notre vie, dans notre église, c’est d’investir dans
l’ordinaire. L’apôtre Paul, par exemple, n’appelle jamais à
cultiver le clinquant, l’extraordinaire : que la Parole du



Christ habite parmi vous dans toute sa richesse (Col 3.16),
priez sans cesse (Col 4.2), soyez unis, aimez-vous les uns les
autres (Col 3.14). Persévérons dans l’ordinaire de la foi,
dans la connaissance de Dieu par la Bible, la prière, les
relations fraternelles, le service – et Dieu agira.

C’est comme dans la parabole du Semeur : pour que la graine
prenne racine et porte du fruit, il faut une terre abreuvée,
sans  cailloux,  sans  mauvaises  herbes,  une  terre  labourée.
Notre discipline ordinaire, c’est de labourer notre terre :
labourer  la  terre  de  notre  cœur,  pour  que  la  Parole  et
l’Esprit de Dieu y fassent germer de beaux fruits, labourer la
terre de notre communauté, pour que l’action grandiose de Dieu
ne rencontre pas d’obstacle.

Avant de conclure, j’aimerais donner un exemple concret, un
témoignage de ce que notre église a vécu il y a quelques
décennies.  Avec  le  groupe  Vitalité,  on  doit  entre  autres
contacter les « anciens » de l’église, et voir ce qui, dans le
passé, a favorisé ou freiné la croissance, le dynamisme de la
communauté. Nous n’avons pas fini le travail, mais je peux
quand même mentionner un élément. Dans les années 80s, après
une période difficile, l’église a énormément grandi. Elle ne
faisait  rien  de  spécial  –  si,  un  élément  ressort  des
témoignages  :  l’accueil.  L’hospitalité.  La  chaleur  des
relations fraternelles, des échanges. La communion – et Dieu
faisait de grandes choses.

Conclusion

Etre une Église remplie de vie & d’Esprit, témoin du Christ
ressuscité, une église où Dieu agit de manière évidente… C’est
le rêve que l’église d’Ac 2 nous invite à avoir.

Attention, on ne forcera pas Dieu à agir ! Mais l’église,
c’est comme une voiture. Pour qu’elle roule, même à 300 km/h,
il faut un moteur, des freins, une boîte de vitesse, une
batterie, en bon état. Ca ne suffit pas, pourtant, il faut de



l’essence ! Mais avec toute l’essence du monde, si le moteur
ou la batterie est défaillant, la voiture n’ira pas très loin.
Notre part, c’est de préparer au mieux le véhicule, de nous
préparer au mieux, nous impliquer, nous disposer – Et Dieu
agira  comme  il  le  désire.  C’est  Dieu  qui  fera  de  nous
l’église, les hommes et les femmes dont il rêve, c’est lui qui
agira, qui nous transformera, qui nous fera rayonner, mais
nous pouvons lui préparer le chemin, en nous attachant à le
connaître  (Bible),  à  l’écouter  (prière),  à  expérimenter
l’amour dans la joie et le service.

Canevas Ac 2

http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2017/11/Canevas-Ac-2.pdf

