Ne pas passer a coté de
1'Eglise

J’'imagine que vous avez recu des cartes de voeux en ce début
d’année.. Il arrive encore qu’on en recoive par la poste, méme
si c’'est bien plus souvent maintenant par mail ou simplement
par SMS. J’avoue que quand je recois une carte de voeux, je la
lis un peu rapidement.. Et je passe volontiers sur les formules
traditionnelles qu’on trouve au début ou a la fin. Vous savez,
du genre : “bonne année, et surtout la santé !”

On retrouve un peu la méme chose dans les courriers en
général, surtout s’ils ont un caractere officiel. Il y a
toujours des formules qu’on utilise, au début ou en fin de
lettre, et bien souvent, on ne les lit méme pas. On va
directement au corps de la lettre.

Toute une partie du Nouveau Testament est justement constituée
de lettres, notamment écrites par 1’apb6tre Paul, adressées a
des Eglises ou des collaborateurs. Comme dans toute lettre, on
y trouve aussi des formules de salutation, en introduction et
en conclusion.. Et on peut facilement passer un peu vite sur
ces formules. On se dit que ce n'est pas tres important et
qu’il vaut mieux aller tout de suite au développement qui
suit.

Mais si on considere que toute la Bible est la Parole de Dieu,
alors ces formules aussi sont importantes, non ? Il est
légitime de s'y arréter.

Ce matin, c’est justement les tout premiers versets d’une
lettre de Paul qui nous sont proposés comme 1'un des textes
bibliques du jour. Au premier abord, ca peut paraitre
surprenant.. mais c’est l'occasion de découvrir les richesses


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/01/19/ne-pas-passer-a-cote-de-leglise/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/01/19/ne-pas-passer-a-cote-de-leglise/

qui se cachent dans ces paroles qu’on pourrait laisser de coOté
trop vite.

1 Corinthiens 1.1-3

1 De la part de Paul, qui par la volonté de Dieu a été appelé
a étre apbtre de Jésus Christ, et de la part de Sostheéne,
notre frere.

2 A U’Eglise de Dieu qui est & Corinthe, & ceux qui, la-bas,
appartiennent a Dieu par l’union avec Jésus Christ, et qui
sont appelés a vivre pour lui, avec tous ceux qui, partout,
font appel au nom de notre Seigneur Jésus Christ, leur
Seigneur et le nétre : 3 Que Dieu notre Pére et le Seigneur
Jésus Christ vous donnent la grace et la paix !

Les versets 1-3 forment une seule longue phrase, en grec. La
premieére partie (verset 1) indique 1’auteur de la lettre, la
deuxieme partie (verset 2) indique les destinataires. Ces
derniers sont désignés de facon courte par une premiere
proposition : “A 1'Eglise de Dieu qui est a Corinthe”.
Ensuite, il y a deux propositions relatives qui vont préciser
ce que Paul entend par cette Eglise. Ce sont “ceux qui
appartiennent a Dieu par 1’union avec Jésus Christ” et, dit
autrement et de facon encore plus précise : ceux “qui sont
appelés a vivre pour lui, avec tous ceux qui, partout, font
appel au nom de notre Seigneur Jésus Christ, leur Seigneur et
le nbétre.”

Les formules sont, certes, un peu longues.. mais elles sont
aussi riches théologiquement. Au-dela de simplement désigner
les destinataires de sa lettre, Paul nous dit ici quelque
chose de ce qu’est 1'Eglise aux yeux de Dieu. Arrétons-nous
plus en détail sur chacune des trois propositions.

“L’Eglise de Dieu qui est a Corinthe”

La formulation mérite qu’'on s'y arréte. L’'apb6tre parle de
L'Eglise de Dieu. Pas celle de Paul ou d’'un autre ap6tre, pas
celle des responsables de 1'Eglise. C’est l’Eglise de Dieu. Ca



peut paraitre évident, mais c’est important de le rappeler.
Trop souvent 1l’'histoire de l’'Eglise, et 1l’'histoire des
Eglises, est marquée par des jeux de pouvoir, des stratégies
d’influence, 1la recherche de prestige, ou tel ou tel
s’'approprie “son“ Eglise, ou en devient le gourou, le maitre
absolu.

"

Toute Eglise demeure 1'Eglise de Dieu. Aucun étre humain,
aussi instruit, aussi spirituel, aussi charismatique soit-il
ne peut se l’approprier.

“Ceux qui appartiennent a Dieu par l’union avec Jésus Christ”

Ou, plus littéralement, “ceux qui ont été consacrés en Jésus-
Christ”. L’Eglise n’est évidemment pas d’abord un batiment,
mais il n’'’est pas non plus d’abord une structure, une
organisation ou une institution. Elle est d’abord le
rassemblement des croyants, de ceux qui, par leur foi en
Jésus-Christ, appartiennent a Dieu.

Une Eglise, ce sont des hommes et des femmes. Une réalité
humaine. C’est ce qui en constitue les limites, voire méme la
faiblesse. C’est ce qui explique en tout cas son imperfection..
Mais c’est aussi ce qui est fait sa beauté et sa richesse. Une
Eglise est d’abord une communauté de croyants, un lieu de
relations, de rencontres, d’enrichissement mutuel.. et pas une
institution a notre disposition pour répondre a nos attentes
et nos besoins.

“Ceux qui sont appelés a vivre pour lui, avec tous ceux qui,
partout, font appel au nom de notre Seigneur Jésus Christ,
leur Seigneur et le nétre”

Cette deuxieme proposition relative est elle-méme constituée
de propositions relatives, ce qui en fait une formule un peu
complexe. On y trouve la mention d’'un appel, partagé avec
d’autres. L'appel est celui d'étre consacré, attaché a Dieu.
Et il est partagé avec tous ceux qui ont eux-mémes répondu a
cet appel. Pas seulement a Corinthe mais partout. Et Paul



précise encore, s’'il le fallait, que le Christ est leur
Seigneur comme le nbétre.

En d’autres termes, Paul souligne qu’une Eglise ne peut pas se
comprendre comme Eglise toute seule. Et un chrétien encore
moins. Le repli sectaire, quand on prétend étre seul a étre
fidele, a détenir la vérité ou incarner la seule facon
correcte d'étre une Eglise, ce repli est contraire a
L'Evangile.

Voila une précision particulierement appropriée en ce dimanche
qui se situe entre la semaine universelle de priere de
L’Alliance Evangélique et la semaine de priere pour 1l'unité
des chrétiens ! C’est un rappel utile a l'humilité..

Ne pas passer a coté de 1'Eglise

Ce que Paul dit ici de l’'Eglise, il pourrait le dire de toutes
les Eglises. Vous pouvez remplacer “Corinthe” par n’importe
quel nom de ville ou de village. Lorsqu’il parle de l’Eglise,
il parle de 1'Eglise de Dieu, constituée des croyants qui
appartiennent a Jésus-Christ, avec tous les autres croyants
qui partagent le méme appel.

Mais on passe a co6té de 1'Eglise quand on oublie que c'est
Ll'Eglise de Dieu et qu’on se 1l'approprie, ou qu’'on laisse
quelqu’un se l'approprier. Le danger ici vise en particulier
ici les responsables de 1'Eglise, les pasteurs ou les
fondateurs de 1’Eglise.

On passe a cO6té de 1’'Eglise quand on oublie qu’elle est avant
tout le rassemblement des croyants et pas une institution a
faire tourner ou une entreprise a faire prospérer. C’est pour
cela que toute “méthode” de croissance, de développement ou de
gestion de 1'Eglise doit étre relativisée. Aucune méthode ne
sera pertinente si on oublie que 1'Eglise est d’abord affaire
de relations, les uns avec les autres, et évidemment avec
Dieu.



On passe a coté de 1'Eglise quand on oublie qu’elle partage un
méme appel avec les autres Eglises, semblables ou différentes
d'elle-méme. L'isolationnisme, que ce soit par orgueil
spirituel ou par crainte, n’est jamais une solution pour une
Eglise. Par définition, elle doit étre ouverte, parce qu’elle
doit avoir conscience de n’étre qu’'une toute petite partie de
L'Eglise de Jésus-Christ.

En fait, on passe a c6té de 1’'Eglise quand on pense qu’elle
est une fin en soi. Ce n'est pas l’'Eglise qui compte, ce qui
compte c’est Dieu qui 1'appelle. Découvrir une Eglise, c'est
bien. Y rencontrer des croyants, des gens sympathiques avec
qui partager sa foi, c’est bien. Mais la raison d’étre de
1'Eglise, c’est Jésus-Christ.

Celui qu’on vient rencontrer avant tout c’est Dieu, car c'est
son Eglise. Celui qu’on vient écouter d’abord, c’est Jésus-
Christ, car c’est lui qui nous appelle. Est-ce bien dans cet
état d’esprit que nous venons ?

Nous devons étre conscients de la responsabilité et du défi
que cela représente. Comment percoit-on notre Eglise ? Voit-on
notre Eglise comme un lieu privilégié pour rencontrer non pas
seulement des chrétiens mais le Christ lui-méme ?

La responsabilité peut nous paraitre bien lourde.. mais en
réalité, elle ne dépend pas vraiment de nous. De notre coété,
il s’agit surtout de ne pas faire obstacle au Christ, de le
laisser agir, parler, se manifester. C’est une grace, celle de
voir Jésus-Christ vivre en nous, se manifester dans nos
relations les uns avec les autres, l'entendre nous parler.
Parce que, dans l'Eglise, c’est Lui que nous voulons honorer,
c'est Lui que nous voulons proclamer, c'est Lui que nous
voulons aimer parce qu’'il nous a aimé le premier.

Conclusion

Les salutations de 1'apdtre Paul au début de sa lettre aux



Corinthiens sont donc bien plus que de simples formules toutes
faites. Ce serait dommage de passer a coté !

Elles nous invite a comprendre ce qu’est 1'Eglise, et quelle
est sa raison d’étre : Jésus-Christ. Elle est 1'Eglise de
Dieu, constituée des croyants qui appartiennent a Jésus-
Christ, avec tous les autres croyants qui partagent le méme
appel.

L'Eglise n’est pas la pour ses responsables ou pour ses
membres, elle est la pour manifester Jésus-Christ, pour
permettre a chacun de connaitre et de rencontrer le Christ
vivant.

Voir le Messie

Avez-vous vu le Messie ? Moi oui ! En réalité, je parle d'une
série, sortie récemment sur Netflix et intitulée Messiah (Le
Messie, en anglais). Elle imagine le retour, de nos jours, du
Messie, ou du moins de quelqu’un qui se prétend étre le
Messie, et qui est accueilli comme tel par beaucoup, quelqu’un
a qui on attribue des miracles, qui parle au nom de Dieu et
qui semble tout connaitre des personnes qu’il rencontre. Bien
sir c’est une fiction.. mais c’'est tres intéressant de voir
comment on peut imaginer la venue de Jésus, dans le contexte
géopolitique actuel, dans la peau d’'un migrant anonyme venant
de Syrie, a l'heure des chaines d’info continue et des réseaux
sociaux !

On peut évidemment discuter la vision de Jésus qui ressort de
cette série.. une vision qui, personnellement, ne me convient


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/01/12/voir-le-messie/

pas vraiment sur plusieurs points ! Mais il y a un élément que
je trouve intéressant : c’est seulement lorsqu’ils rencontrent
personnellement ce “Jésus” que les personnages de la série
sont vraiment interpellés, voire transformés. Et c’est la que
se manifeste ou non leur foi..

Pour nous, c’est sans doute de cette facon que nous devons
envisager notre lien a Jésus (et la je ne parle plus de la
série !). C'est dans une rencontre personnelle avec lui, par
la foi, que nous serons transformés. Et la facon dont les
évangiles nous présentent la personne de Jésus nous invite a
chercher cette rencontre et pas simplement se faire un avis
sur le personnage Jésus.

Lisons le texte de l’'Evangile de ce dimanche dans cette
perspective

Matthieu 3.13-17

13 A ce moment-1a Jésus vient de la Galilée au Jourdain ; il
arrive auprés de Jean pour étre baptisé par lui. 14 Jean s’y
opposait et lui disait : « C’est moi qui devrais étre baptisé
par toi et c’est toi qui viens a moi ! » 15 Mais Jésus lui
répondit : « Accepte qu’il en soit ainsi pour le moment. Car
1l convient que nous accomplissions ainsi ce que Dieu demande.
» Et Jean accepta. 16 Dés que Jésus fut baptisé, il remonta de
l’eau. Au méme moment les cieux s’ouvrirent pour lui : il vit
l’Esprit de Dieu descendre comme une colombe et venir sur lui.
17 Et une voix venant des cieux dit : « Celui-ci est mon fils
bien-aimé ; en lui je trouve toute ma joie. »

“A ce moment-la Jésus vient de la Galilée au Jourdain” Cette
simple indication géographique en dit plus qu’on le croit au
premier abord. La Galilée, c’était loin. Et c’était un
territoire un peu méprisé. On entendra, dans les évangiles,
cette formule : “Peut-il venir quelque chose de bon de
Nazareth ?” (Jean 1.46) Forcément, en Galilée, Jésus ne
pouvait étre qu’un incognito.. Mais tout le monde venait de
Jérusalem, la capitale, et de toute la région de Judée pour



voir et entendre Jean le prophete, au bord du Jourdain. Pour
Jésus, venir de Galilée au Jourdain, c'’était entrer dans la
vie publique. Avant, personne ne le connaissait, sauf ses
proches. A partir de ce jour, il va commencer son ministere
publique et sa réputation va rapidement grandir.

Mais on peut se dire que Jésus a une drbéle de facon d’entrer
dans son ministere publique. S’il avait eu des conseillers en
communication, je doute qu’ils lui auraient conseillé de faire
ca ! Ca aurait été plus prestigieux, plus porteur, d’aller a
Jérusalem, la capitale, peut-étre méme au temple. La aussi il
y a du monde !

Mais Jésus choisit d’'aller au bord du Jourdain, et demander le
baptéme a Jean. Or, le baptéme de Jean, c’est un baptéme de
repentance, pour changer de vie et se préparer a la venue du
Messie. Jésus a-t-il besoin de repentance ? Non ! Doit-il se

préparer a la venue du Messie ? Non, il est lui-méme le Messie
|

I1 se soumet donc a quelque chose dont il n'avait pas besoin.
Pourquoi ? Jean lui-méme ne le comprends pas. « C’est moi qui
devrais étre baptisé par toi et c’est toi qui viens a moi ! »
Des paroles qui rappellent étrangement celles de Pierre, dans
1’évangile selon Jean, lorsque Jésus lui lave les pieds. Il
réagit de facon plus radicale encore : « Non, tu ne me laveras
jamais les pieds ! »

(Jn 13.8)

Pierre ne comprend pas plus que Jean ce que Jésus veut faire.
Et dans les deux cas, Jésus ne leur demande pas de comprendre
mais d’accepter de s’y soumettre

A Jean il dit : « Accepte qu’'il en soit ainsi pour le moment.
Car il convient que nous accomplissions ainsi ce que Dieu
demande. »

A Pierre il dit : « Tu ne saisis pas maintenant ce que je
fais, mais tu comprendras plus tard. » (Jean 13.7)



Jean va finalement accepter de baptiser Jésus, et Pierre va
finalement accepter de se laisser laver les pieds par Jésus..

Mais je doute fort que l'un et 1l’autre aient compris pourquoi
|

Avec le recul, et 1la mise en perspective dans les évangiles,
nous comprenons mieux. Et la mise en regard de notre épisode
avec celui du lavement des pieds nous permet de mieux
comprendre la portée du baptéme de Jésus.

C'est le serviteur, 1l'esclave, qui lavait les pieds des
invités lorsqu’ils arrivaient dans la maison, les sandales
pleines de terre et de poussiere. Or ici, le maitre se fait
serviteur. Il n'a pas a le faire.. mais il choisit de le faire
malgré tout. Il y a une sorte d’humiliation, un abaissement
volontaire : pour laver les pieds de quelqu’un, il faut se
mettre a genou devant lui. On comprend alors la réaction de
Pierre !

En venant dans le Jourdain demander a Jean de le baptiser,
Jésus a la méme démarche d’humiliation. Lui, le Fils de Dieu,
le Messie, il se soumet au méme baptéme de repentance que tous
ceux qui venaient a Jean. Il prend la posture du pécheur qui a
besoin de repentance.

L’un et l’autre de ces épisodes étonnants illustrent 1la
démarche humiliante de 1’incarnation. Le Fils de Dieu devient
un homme, et non pas un homme hors-sol, protégé, a 1’écart des
épreuves des humains. Il devient comme les humains, dans leur
condition de pécheur, et tout ce que cela implique d’épreuves,
de tentations, de souffrances.. Une démarche d’'humiliation qui
conduira, nécessairement, a la mort, la mort sur la croix.
C'est ce que Paul dira dans le fameux hymne christologique de
Philippiens 2

Philippiens 2.6-8
Il possédait depuis toujours la condition divine,
mais il n’a pas voulu demeurer a 1’égal de Dieu.




Au contraire, il a de lui-méme renoncé a tout ce qu’il avait
et il a pris la condition de serviteur.

Il est devenu un étre humain parmi les étres humains,

il a été reconnu comme un homme ;

il a accepté d’étre humilié et il s’est montré obéissant
jusqu’a la mort, la mort sur une croix.

Loin d’étre un épisode anodin, le baptéme de Jésus est donc un
signe fort de la mission et de 1'oeuvre de Jésus-Christ, le
Fils de Dieu devenu homme, pour sauver les humains. Il est le
Messie serviteur, pleinement solidaire de ses freres humains,
jusqu’a la mort.

C'est pourquoi 1’'épisode est couronné par une théophanie, une
manifestation du Dieu trinitaire ou au Fils vient se joindre
le Saint-Esprit, sous la forme d’une colombe descendant sur
lui, ainsi que le Pere, a travers la voix qui se fait entendre
du ciel : « Celui-ci est mon fils bien-aimé ; en lui je trouve
toute ma joie. »

Trolis lecons pour notre relation avec
Jésus

Que peut-on retirer pour nous, aujourd’hui, de cet épisode ?
Il nous révele la personne et 1’'oeuvre de Jésus, nous pouvons

en tirer des lecons pour notre relation a lui, par la foi,
aujourd’hui. Résumons-les en trois mots

Proximité

D’'abord, cet épisode du baptéme de Jésus et ce qu’'il signifie
doit nous conduire a un émerveillement sans cesse renouvelé
pour le miracle de l’incarnation. Le Fils de Dieu devient un
étre humain. Et ca signifie une proximité incroyable du
Créateur avec ses créatures.

L’amour de Dieu pour nous est si grand qu’il a accepté, en son
Fils, de devenir comme nous. Impossible de nous étre plus



proche. Impossible de mieux nous connaitre. Il s'’abaisse a
devenir notre égal pour nouer une relation d’'intimité avec
nous.

Le Dieu tout-puissant, Créateur de l’'univers, est devenu notre
frere. Ce Dieu infini, éternel, devient notre ami le plus
proche. Il est celui qui nous connait mieux que nous-mémes,
celui a qui on peut tout dire, celui dont la fidélité ne se
démentira jamais. C'est a lui que nous parlons lorsque nous
prions !

Surprise

Ensuite, Jean, et plus tard Pierre, et d’autres encore, ont eu
du mal a comprendre Jésus au premier abord. Ils ont été
surpris, parce qu’il n’agissait pas comme ils pensaient que le
Messie devrait agir.

Si on enferme Dieu, ou Jésus-Christ, dans notre doctrine, il
n'y aura plus de surprise. Mais il n’'y aura peut-étre plus de
rencontre ou de relation authentique non plus.. Laissons
toujours une place a la surprise dans notre relation a Dieu.
Soyons disposés a étre surpris par lui.

Parfois il viendra nous rencontrer a travers des personnes que
nous n’imaginions méme pas, parfois il nous parlera au travers
de circonstances que nous ne pouvions absolument pas prévoir.
Et si nous n'y sommes pas préts, nous risquons de manquer 1les
rendez-vous que le Seigneur nous fixe.

Confiance

Le troisieme mot est confiance. Il est intéressant de voir que
méme si Jean, et Pierre, ne comprennent pas vraiment ce que
Jésus leur demande, ils acceptent. Ils lui font confiance.

Nous non plus, nous n’avons pas besoin de tout comprendre pour
obéir a ce que Dieu nous demande de faire. On se retrouve
parfois dans des circonstances qui nous paraissent



incompréhensibles, qui nous échappent.. on ne comprend pas mais
on fait confiance a Dieu. Il sait, lui, ce qu’il fait.

On comprendra, peut-étre, plus tard. En attendant, la foi, ce
n'est pas tout comprendre et avoir réponse a tout, c’'est
d’abord faire confiance a Dieu. Y compris, et surtout, quand
on ne comprend pas tout..

Conclusion

Avez-vous vu le Messie ? Et la je ne parle pas de la série.
Avez-vous vous le Messie, Jésus-Christ, agir dans votre vie ?
L’'avez-vous vu venir a votre rencontre a travers telle
personne qu’il a mise sur votre route ? L’avez-vous vu vous
parler a travers telle parole lue ou entendue ?

Est-il votre ami, votre confident, autant que votre Seigneur
et votre Sauveur ?

Quand on en reste a une foi surtout intellectuelle, on peut
voir en Jésus-Christ 1le Fils de Dieu devenu homme, on peut
méme affirmer le reconnaitre comme notre Sauveur. On aura bien
compris le message de Ll’Evangile.. Mais quand notre foil
développe aussi sa dimension relationnelle, a travers la
priere, la méditation.. alors Jésus devient aussi notre ami,
notre confident, celui qui nous est le plus proche.

Ainsi il nous est possible de dire que, par la foi, dans notre
vie, nous avons vu le Messie !

Eloge du bon sens


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/12/29/eloge-du-bon-sens/

C'est la fin de 1’année, le temps des bilans et des projets.
On se demande souvent en quoi 1’année écoulée a été bonne ou
mauvaise. Quand on est croyant on en fait un sujet de
reconnaissance ou de priere. On prend parfois de bonnes
résolutions pour 1l’année qui vient.. quitte a oublier que les
bonnes résolutions prises une année auparavant ne sont souvent
restée que de belles intentions !

Je ne vous propose pas ce matin de prendre des bonnes
résolutions mais quand méme d’écouter quelques conseils. Ils
ne viennent pas de moi mais de la Bible.. Et plus précisément
d’un livre qui a pour objet de parler de sagesse, une sagesse
pratique qui nous rejoint dans notre quotidien : le livre des
Proverbes.

Dans le passage qui nous est proposé pour ce matin, le texte
est écrit sous la forme de conseils qu’un pere donne a son
enfant pour que ce dernier se conduise avec sagesse dans la
vie.

Proverbes 23.15-26

15 Mon enfant, si ton ceur s’attache a la sagesse, j’en aurai
une grande joie. 16 Je serai profondément heureux si tu parles
avec droiture.

17 N’envie pas intérieurement les pécheurs, mais respecte
constamment le Seigneur. 18 Alors tu auras un avenir, ton
espérance ne sera pas décue.

19 Toi, mon enfant, écoute-moi et tu deviendras sage, tu iras
droit ton chemin. 20 Ne fréquente pas les gens qui s’enivrent
de vin et se gavent de viande. 21 Car les buveurs et les
gloutons seront réduits a la misere, a force de somnoler ils
n’auront plus que des vétements en loques a se mettre.

22 Ecoute ton pére, car tu lui dois la vie ; ne méprise pas ta
mére lorsqu’elle a vieilli. 23 Apprends a étre véridique,
sage, discipliné et intelligent, et ne renonce pas a ces
qualités. 24 Le plus grand bonheur d’un pére est d’avoir donné
la vie a un enfant juste et sage. 25 Donne cette joie a ton
pére et a ta mére, ce bonheur a celle qui t’a mis au monde.




26 Mon enfant, fais-moi confiance, prends plaisir a suivre mon
exemple.

A part l’appel a respecter le Seigneur, au verset 17, ces
conseils n’ont rien de spécifiquement “croyants”. C’est le
cas, d'ailleurs, de presque tout le livre des Proverbes.. Bien-
sir, on y parle parfois de Dieu, qui est considéré comme la
référence ultime : “Reconnaitre 1’'autorité du Seigneur est le
commencement de la sagesse.” (Pr 1.7) Mais les Proverbes ne
disent pas grand chose de la personne et de l’oeuvre de Dieu,
et presque rien en rapport avec l’'histoire du salut et le
projet de Dieu pour les humains. A la rigueur, il n'y aurait
pas besoin d’'étre croyant pour les suivre, ni méme pour les
formuler. D’ailleurs, plusieurs des proverbes bibliques sont
explicitement issus de sages d’autres peuples que le peuple
d'Israel !

On 1’a dit, la sagesse dont parle le livre des Proverbes est
une sagesse pratique. Elle se base sur 1’expérience de la vie
et l'observation du monde des humains, pour en tirer des
lecons liées au comportements, aux relations, aux priorités a
se donner dans la vie. La démarche et les objectifs des
Proverbes sont d’ailleurs clairement décrits au début de
1’ouvrage

Proverbes 1.2-5

2 Ces proverbes apprennent a se conduire avec sagesse et a
accepter les avertissements. Ils permettent de comprendre des
paroles pleines de sens. 3 Ils enseignent a vivre de facon
intelligente, en se comportant de maniére juste, équitable et
droite. 4 Ils donnent des exemples de bon sens aux ignorants,
des connaissances et des sujets de réflexion aux jeunes gens.
5 Méme les sages les consulteront avec profit, méme les
personnes intelligentes y trouveront des directives.

La présence méme de ce livre dans la Bible est significative.
Elle souligne 1l’importance du bon sens pour le croyant. Or,
parfois, a étre trop spirituels, j’'ai 1l’'impression que les



croyants en arrivent a perdre leur bon sens !

I1T ne s’agit pas, évidemment, de remplacer la foi par le bon
sens.. Il y a sans doute des croyants qui manquent d’audace
dans leur foi, qui sont trop prudents, trop sages. Mais je
suis persuadé qu’'il y en a d’autres qui manquent de bon sens.
La foi ne peut pas étre un prétexte pour faire n’importe quoi
et agir de maniere irréfléchie !

Dans 1'Eglise, on valorise en général les hommes et les femmes
de foi, dans leur audace voire leur folie parfois. Et c’est
bien. Mais on devrait aussi valoriser les hommes et les femmes
de bon sens, qui font preuve d’une sagesse pratique. (C’est
moins spectaculaire.. mais c’est tout aussi important. Une vie
chrétienne équilibrée arrive a intégrer les deux : la foi et
le bon sens, 1l’audace et la sagesse.

Un principe de bon sens

Quels sont donc ces principes de bon sens que 1l’on trouve dans
notre texte ? Peut-étre faudra-t-il un peu les reformuler mais
quelle est leur pertinence aujourd’hui ?

Le premier conseil, on 1’entend a travers cet appel répété
d’un pere qui demande a son enfant de 1’écouter pour devenir
sage. C'est pour son bien et pour le bonheur de ses parents.
Et je comprends tres bien cela ! J'ai le privilege d’étre papa
de deux filles devenues adultes. Les voir aujourd’hui mener
leur barque, en étant attachées a des valeurs que nous nous
sommes efforcés de leur transmettre en tant que parents, et le
faire a leur propre facon, c’est incontestablement une de mes
plus grandes joies !

On pourrait reformuler ce premier principe de bon sens ainsi
étre a 1'écoute des anciens, ou apprendre de l’'expérience des
autres. La sagesse non seulement s’acquiert mais elle se
transmet.

Il ne s’agit pas simplement de reproduire ce qu’ont fait ses



parents. Vous savez comme moi qu’il y a toujours plein de
choses que nous ne voulons ni ne devons faire comme nos
parents, et que nos enfants ne doivent pas faire comme nous !
Mais méme si chacun doit prendre sa vie en main, nous ne
partons pas de zéro. On ne se fait pas tout seul. Jamais. On
ne construit pas son identité, ses valeurs tout seul, on ne
mene pas sa vie tout seul. On est précédé par des anciens,
dont les premiers sont nos parents, mais ils ne sont pas les
seuls. Et le bon sens veut qu’on les écoute et qu’on apprenne
de leurs exemples. C'est vrai dans tous les domaines de notre
vie, y compris dans sa dimension spirituelle évidemment.

Deux conseils de bon sens

On peut encore souligner deux conseils plus spécifiques dans
notre texte. Le premier apparait au verset 17

17 N’envie pas intérieurement les pécheurs, mais respecte
constamment le Seigneur. 18 Alors tu auras un avenir, ton
espérance ne sera pas décue.

C'est ici la seule parole qui integre le Seigneur. Le danger
souligné est celui de 1’envie, de la jalousie, mais aussi
celui des frustrations et de 1’insatisfaction. Le pécheur,
c'est celui qui se conduit mal. Le danger souligné ici, c’est
de mettre le bien-étre personnel, ou la réussite, avant les
valeurs morales. Pourquoi envier le pécheur ? Parce que,
malgré voire a cause de son comportement condamnable, il
semble aller bien, il réussit, il prospere. Alors pourquoi ne
pas agir comme lui ?

C'’est une vision a court terme.. qui vaudra bien des
déconvenues a ceux qui s'y limitent. La vision a long terme
met les valeurs morales en premier, d’ou le respect du
Seigneur. Sans cette vision a long terme, il n’'y a pas
d’espérance possible.

Le deuxiéme conseil est au verset 20



20 Ne fréquente pas les gens qui s’enivrent de vin et se
gavent de viande. 21 Car les buveurs et les gloutons seront
réduits a la miséere, a force de somnoler ils n’auront plus que
des vétements en loques a se mettre.

Le conseil peut résonner de facon particuliere en cette
période de fétes, ou on se laisse plus facilement aller aux
plaisir de la table.. En fait, la mise en garde concerne
surtout ceux qui mettent le plaisir avant le devoir ou la
responsabilité, la féte avant le travail.

Dit de la sorte, ca fait un peu rabat-joie.. En réalité, c'est
un conseil de bon sens. La vie facile, sans contrainte, ou on
estime que tout nous est ddi, est une illusion. Tot ou tard, ca
se retournera contre nous. Ce que veut dire le proverbe ici,
c’'est qu’on n'a rien sans rien !

Je trouve que ces deux conseils de bon sens gardent toute leur
pertinence aujourd’hui.

C'est particulierement vrai dans notre monde hyper-connecté,
ou tout est a portée de clic, en une fraction de seconde. On
est formaté a vouloir tout tout de suite, a rechercher le
plaisir immédiat, a ne s’'intéresser finalement qu’au court
terme.

Et il existe des versions “spirituelles” de ce formatage. On
les trouve dans les théologies de la prospérité qui promettent
aux croyants la prospérité physique et matérielle ici et
maintenant, en réponse a leur foi. Tout et tout de suite ! On
les trouve aussi dans les réponses toutes faites, qui font
1'économie de la réflexion pour proposer des solutions
simplistes : “il suffit de prier”, “il suffit de se repentir”..

Voila des attitudes qui manquent, pour le moins, de bon sens !
Et qui, du coup, ne sont pas spirituellement pertinentes non
plus !



Conclusion

Les paroles de bon sens du sage qui s'’expriment dans notre
texte de ce matin sont pertinentes pour nous aujourd’hui.
Elles sont de bon conseil sur la facon d’envisager notre
quotidien.

On peut méme en faire une lecture spirituelle et y voir une
invitation a privilégier une vision a long terme, qui nourrit
1’espérance, plutdét qu’une vision a court terme, qui nourrit
1’immaturité spirituelle.

Et si c’était une bonne résolution a prendre pour la nouvelle
année ? Privilégier une vision a long terme, pour nourrir
notre espérance !

La preuve par les actes

Samedi dernier, j’'ai vu, j'ai entendu un prophete ! C'est
vraiment le sentiment que j’ai eu en assistant a la conférence
du Dr Denis Mukwege, prix Nobel de la paix 2018, et fils de
pasteur évangélique. I1 était invité par la Fédération
Protestante de France a 1'occasion du colloque sur les églises
évangéliques membres de la FPF. Il a pendant 45 minutes
raconté son parcours, son engagement et ses convictions. Et
c’était vraiment impressionnant. “L’'homme qui répare les
femmes” (c’est le le surnom qu’on lui a donné) s’'efforce de
restaurer, de réparer, les femmes de tous ages (jusqu’aux
bébés !) victimes de violences et notamment des viols utilisés
comme armes de guerre, au Congo.

Assister a sa conférence a été une expérience dont je me


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/12/08/la-preuve-par-les-actes/

souviendrai tres longtemps. J’étais bouleversé, au bord des
larmes, par le récit des horreurs dont il a été témoin, et qui
n‘ont fait qu’affermir sa détermination. J’étais secoué par
ses questions et ses interpellations adressées en particulier
aux Eglises, aux chrétiens. Je suis admiratif pour son courage
face aux menaces qui pesent sur lui (plusieurs de ses
collaborateurs ont été assassinés).

Avec le recul, je me suis demandé : qu’est-ce qui fait que ses
paroles touchent autant au coeur ? Ca va bien au-dela de
1l’éloquence.. il y a bien-sir sa conviction profonde mais,
surtout, le fait qu’il ait une vie en plein accord avec ses
paroles. Ce qu’il dit, il le fait. Quand le Dr Mukwege nous
interpelle sur le silence complice et l’'inaction dans 1’'aide
envers les victimes de toute violence, les délaissés, les
laissés pour compte.. on 1'écoute. Quand il nous invite a
interpeller nos théologies et nos pratiques, parfois
misogynes, jusque dans les églises.. on l’'écoute. Parce qu’on
sait ce qu’il fait dans ces domaines, l’'aide qu’'il apporte, le
plaidoyer qu’il porte.

Il y a des hommes, ou des femmes, dont la parole porte plus
que d'autres. Des personnalités exceptionnelles qui
bouleversent. En un mot : des prophetes. Et la question, pour
nous, est de savoir comment nous les écoutons.. et qu’est-ce
que ca change dans notre vie, notre comportement.

Des prophetes, évidemment, on en rencontre dans la Bible. Et
il en est un dont on lit le récit chaque année, dans le temps
de 1’'Avent. C’est Jean le baptiste. Un grand prophete, un
homme au message sans concession, qui vivait comme un ermite
au bord du Jourdain et que les foules venaient écouter. C’est
la lecture biblique qui nous est proposée pour ce deuxieme
dimanche de 1’Avent.

Matthieu 3. 1-12
1 En ce temps-la parait Jean le baptiste qui se met a
proclamer dans le désert de Judée : 2 « Changez de vie, car le




royaume des cieux est tout proche ! » 3 Jean est celui dont le
prophéte Esaie a parlé lorsqu’il a dit :

« C’'est la voix d’un homme qui crie dans le désert :

Préparez le chemin du Seigneur,

faites-lui des sentiers bien droits ! »

4 Jean avait un vétement fait de poils de chameau et une
ceinture de cuir autour de la taille ; il mangeait des
sauterelles et du miel sauvage. 5 Les habitants de Jérusalem,
de toute la Judée et de toute la région voisine de la riviére
du Jourdain venaient a sa rencontre. 6 Ils reconnaissaient
publiquement leurs péchés et Jean les baptisait dans le
Jourdain.

7 Jean vit que beaucoup de pharisiens et de sadducéens
venaient a lui pour étre baptisés ; il leur dit : « Espéce de
vipéres ! Qui vous a appris a échapper a la colere de Dieu qui
vient ? 8 Montrez par des actes que vous avez changé de vie 9
et ne pensez pas qu’il suffit de dire en vous-mémes : “Abraham
est notre péere !” Car je vous dis que Dieu peut utiliser les
pierres que voici pour en faire des enfants d’Abraham ! 10 La
hache est déja préte a couper les arbres a la racine : tout
arbre qui ne produit pas de bons fruits sera coupé et jeté au
feu.

11 Moi, je vous baptise dans l’eau pour que vous changiez de
vie ; mais celui qui vient aprés moi vous baptisera dans
l’Esprit saint et dans le feu. Il est plus fort que moi : je
ne suis pas digne d’enlever ses sandales. 12 Il tient en sa
main la pelle a vanner et séparera le grain de la paille. Il
amassera son grain dans le grenier, mais il brilera la paille
dans un feu qui ne s’éteint jamais. »

Ca devait étre quelque chose d’entendre Jean le baptiste
haranguer les foules ! Dans son vétement sommaire en poils de
chameaux, le corps émacié par son régime alimentaire frugal,
un ermite solitaire dans le désert de Judée.. Quel regard
avait-il ? Quelle voix ? En tout cas on venait de toute la
région pour 1’écouter, fasciné par son discours sans
concession. Beaucoup répondaient a son appel et se faisaient



baptiser. D'autres étaient sceptiques, d’autres, sans doute,
le critiquaient.

Un changement de coeur

Au coeur de son discours, il y avait cette interpellation
radicale : “Montrez par des actes que vous avez changé de vie”
(v.8) Les versions anciennes traduisaient “Produisez donc du
fruit digne de la repentance” Mais le terme grec traduit
traditionnellement par “repentance” implique un changement
radical, en profondeur. C’est beaucoup plus que du regret ou
du remord. Quant au fruit, c’est ce qui est produit par
L’arbre. L’'image est utilisée aussi par Jésus : on reconnait
un arbre a ses fruits. Un “fruit digne de 1la repentance”,
c'est donc une vie qui témoigne d’un changement en profondeur.
Si le fruit n’a pas changé, c’est que l'arbre n'a pas changé..

Voila pourquoi la traduction de 1la Bible “Nouvelle Francais
Courant” est tres bonne : “Montrez par des actes que vous avez
changé de vie” !

Et U’'interpellation demeure pertinente pour nous aujourd’hui.
La repentance devrait faire partie du quotidien du croyant,
comme une discipline de vie. Je ne parle pas ici d’une
confession mécanique pour recevoir 1’absolution, ou d’'une
simple priere de demande de pardon pour effacer 1’ardoise.. et
recommencer jusqu’a la prochaine demande de pardon.

La repentance comme discipline de vie du croyant, c’est le
fait de laisser Dieu continuer de changer notre coeur. C’est
reconnaitre que nous avons besoin d’étre transformé, changé en
profondeur, refaconné en image de Dieu. La repentance commence
par une prise de conscience de nous-mémes, nos limites, nos
failles, nos incohérences. Elle commence aussi par une prise
de conscience de 1'amour et de la grace de Dieu, qui veut nous
transformer.



L’arbre d’abord, les fruits ensuite

Le probleme, quand on parle de repentance, c’est de se limiter
aux fruits et d’'oublier l’arbre. On coupe les fruits qui ne
sont pas bons mais 1l’arbre reste le méme. Or la repentance
concerne moins les fruits que l’'arbre, elle concerne moins les
actes que le coeur. Car si le coeur change, les actes
changeront aussi.

La repentance, ce n’est pas d’abord demander pardon a Dieu
pour tel acte, tel péché commis. C'est demander a Dieu de
changer notre coeur. Dans l’appel de Jean le baptiste
“Montrez par des actes que vous avez changé de vie” ce qui
compte d'abord c’est le changement de vie pas les actes. Les
actes ne sont que la manifestation du changement de coeur.

Dans la repentance, si on se concentre sur les fruits, alors
on dresse plus ou moins consciemment une liste de péchés,
d’actes a ne pas commettre, de comportements condamnables.. et
on risque facilement de devenir le juge de son frere ou sa
soeur, autant que de soi-méme.

Mais si on se concentre sur le coeur, alors on regarde d’abord
a soi car qui peut connaitre le coeur de son prochain ? Qui
peut connaitre ses intentions, ses motivations et ses
aspirations profondes ?

La repentance, ce n’est pas tellement regretter nos actes,
c’'est comprendre que notre coeur doit changer.

Changer pour avoir une parole audible

La mission de Jean le baptiste était de préparer a la venue du
Messie, puis de s’effacer lorsqu’il paraitrait. Et c’est bien
ce qu'il a fait. Il a méme payé de sa vie l’audace de sa
prédication..

A notre tour, nous sommes appelés a prendre la posture du
prophete, car nous avons une Bonne Nouvelle a annoncer ! Et



comme pour Jean, ce qui compte ce n'est pas nous, notre
Eglise, mais celui qui est venu : Jésus-Christ.

Mais ce n'est certainement pas avec des discours creux, méme
agrémentés de belles paroles évangéliques, que nous
accomplirons la mission. Et surtout pas avec des paroles
contredites par nos actes et notre vie ! Mais seulement avec
des paroles incarnées dans des actes, avec un discours qui se
traduit dans nos vies. Sinon, nous serons inaudibles !

Qui a vraiment incarné ses paroles jusqu'au bout, en parfaite
adéquation entre ce qu’'il disait et ce qu’il faisait ? Encore
bien plus que Denis Mukwege ou Jean le Baptiste.. C'est Jésus-
Christ, évidemment. Sa vie démontrait son amour pour les
petits, les rejetés, les délaissés.. I1 est venu pour nous
sauver de la mort, alors il a donné sa vie. Il s’est fait
serviteur, lui, le Fils de Dieu, jusqu’a la mort infame sur
une croix. Lui, l’innocent, condamné et crucifié comme un
vulgaire brigand.

Conclusion

Comment pourrions-nous annoncer Ll’amour de Dieu si nous
n'aimons pas notre prochain ? Comment proclamer la grace si
nous nous positionnons en juge de notre frere ou notre soeur ?
Comment parler de réconciliation avec Dieu si nous sommes
incapables de pardonner ?

Oui, notre coeur doit changer. Dieu doit nous transformer, si
nous voulons montrer par des actes que nous avons changé de
vie !



Le Notre Pere, une priere
missionnaire!

L'attente est une position difficile a tenir. En général, nous
détestons attendre — quel que soit 1’'évenement, bon ou
mauvais. Certains sont dans l’'impatience, la frustration,
l’agitation parce que cette attente est 1insoutenable.
D’autres, tout aussi impatients, se découragent et baissent
les bras. J'en connais qui calculent 10 coups a l’avance,
quand d’autres se laissent simplement porter — on verra bien
demain.

L’attente fait partie de la foi chrétienne. Le chrétien est
quelqu’un qui attend. Qui attend le regne de Dieu. La Bible en
effet nous livre une promesse : le Dieu qui nous sauve en
Christ n’a pas dit son dernier mot, et il prépare
l'instauration d’un monde autre, un monde entierement
renouvelé par la puissance du Christ. Son regne, ou royaume,
dans le Nouveau Testament.

La période de 1’'Avent, qui s’ouvre aujourd’hui, est
traditionnellement 1le temps de 1l'espoir. Le temps de
l’attente. On se tourne vers le Christ — préparant la féte de
Noél, de sa naissance, on médite en parallele la promesse de
son retour, lui le ressuscité qui regne déja avec Dieu. Ce que
nous vivons aujourd'hui avec Dieu n’est qu’un avant-godt, un
avant-golt incroyable et bouleversant, qui en dit long sur ce
que Dieu a en réserve : pas seulement pour notre bonheur
personnel, mais pour un monde entierement renouvelé — sans
faim, ni larmes, ni cruauté, ni injustice, ni maladie, ni
mort.

Ce monde renouvelé, ce royaume de Dieu, c’est la priorité de
Jésus : « changez, car le royaume de Dieu arrive ! » Sa vie,
ses enseignements, ses miracles, proclament la possibilité
d’une vie nouvelle. Sa mort et sa résurrection en posent les


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/12/03/le-notre-pere-une-priere-missionnaire/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/12/03/le-notre-pere-une-priere-missionnaire/

fondements. Assis aupres de Dieu, il inaugure cette nouvelle
ere, dont nous attendons les dernieres étapes de réalisation.
Comment attendre ce royaume ? Dans une prédication de Jésus
sur la vie spirituelle authentique, on trouve un modele de
priere qu’au maximum vous priez trois fois par jour et qu’au
minimum vous avez au moins entendu dans un film. Le fameux
« Notre Pere ». Cette priere nous livre quelques indices sur
notre attente du royaume de Dieu. Je ne vais pas le lire dans
sa version récitable, mais dans une traduction plus récente.

Lecture biblique : Matthieu 6.9-13
9 Vous donc, priez ainsi

“Notre Pére qui es dans les cieux, que chacun reconnaisse qui
tu es ;

10 que ton regne vienne ;

que ta volonté soit faite sur la terre comme dans les cieux.
11 Donne-nous aujourd’hui le pain dont nous avons besoin.
12 Pardonne-nous nos torts,

comme nous pardonnons nous aussi a ceux qui nous ont fait du
tort.

13 Et ne nous laisse pas entrer dans la tentation
mais délivre-nous du Mauvais.”
Hiérarchiser les priorités ou une seule priorité ?

I1 y a quelques années, on m'a montré que cette priere, que je
connaissais par ceur mais a laquelle j'avais finalement
rarement réfléchi, était en 2 parties : une consacrée aux
priorités de Dieu, la deuxieme consacrée a nos besoins.
D'abord Dieu, puis nous. Un peu comme dans les 10
commandements d’'ailleurs, ou les 3-4 premiers commandements se
focalisent sur notre relation avec Dieu, et le reste sur notre


https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/9/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/10/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/12/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/13/NFC

relation aux autres.

Quand on croit en Dieu, notre horizon s’élargit : je ne suis
plus au centre du monde. Dieu est roi. Par la foi, nous le
reconnaissons vivant et puissant dans ce monde. Dans la
priere, Dieu prend sa place — pas comme un simple pourvoyeur
de solutions, mais comme le Maitre, le roi dont les projets
sont prioritaires. Et ca se voit dans la priere : Dieu prend

la 1° place ! C’est légitime que ses projets prennent le pas
sur les nétres, car il voit au tres long terme (l’éternité),
ses plans surpassent en qualité ce que nous pouvons imaginer
pour le monde, et il a la puissance pour les accomplir.
D’'apres la Bible, pour résumer ces projets, on peut dire
justice et paix, amour et vérité.

C'est une bonne habitude de commencer nos prieres par Dieu
avant d’exprimer nos besoins. Peut-étre un moment de louange
et d’adoration (Dieu, tu es..), ou peut-étre un moment
d’intercession (Dieu, tu es juste, que ta justice se révele,
que ta paix s’accomplisse, que d’autres te recoivent..) etc.
Dans ce modele de priere, Jésus nous invite a vraiment
reconnaitre Dieu a l'ecuvre et a faire la part belle a ses
projets.

Mais je me demande si ca s’arréte la. Vous voyez, j'ai
l’impression que parfois, on traite les projets de Dieu comme
des priorités, mais des priorités déconnectées de nos
priorités. Pour transposer dans notre quotidien : il faut
s’'occuper de 1’ado malade au fond de son lit avant de vérifier
les devoirs du petit, ou payer les factures d’'EDF avant
d'acheter un nouveau sac. On hiérarchise nos priorités, en
fonction de l’importance & de l’urgence, mais en fait, nos
actions n’'’ont pas grand-chose a voir ensemble. Et je me
demande si parfois on ne prie pas pour les projets de Dieu
avec foi, zele et consécration, et puis on referme le chapitre
pour passer a nos préoccupations : la santé d’un proche, une
offre d’emploi ou des relations compliquées au travail,



1’éducation des enfants ou les rencontres familiales (a
1l’approche de Noél, c’est souvent un sujet tendu !).

Mais peut-étre que Jésus nous invite a aller plus loin. A ne
pas hiérarchiser nos priorités, mais a changer de priorités. A

ne pas faire des prieres ou Dieu a la 1° place, mais ou il a

toute la place. Cette 2° partie, sur moi, mes besoins, est-ce
vraiment une invitation a fermer le chapitre des priorités de
Dieu pour enfin revenir a moi ? Et je dis ca sans donner de
lecons ! Moi aussi, j'ai tendance a faire ainsi ! Ne serait-ce
pas plutdét une invitation a aligner mes priorités sur celles
de Dieu ? Que ta volonté soit faite — sur la terre, comme elle
l'est au ciel. Que ta volonté soit faite dans le monde.. A
commencer par mon monde : mon ceur, mes pensées, et donc mes
choix, mes relations et mes engagements, mes paroles et mes
actions.. Que ta volonté soit faite dans chacun des domaines de
ma vie ! Et pour cela, pour que sa volonté soit faite, que
Dieu nous accorde

= les moyens d’'agir (le pain, le toit, les ressources, la
force nécessaires),

= la grace qui encourage et offre de nouvelles chances -
c’'est d’ailleurs pour cela que Dieu nous sauve en
Christ, qu’il nous libere du poids de nos péchés et de
qu’il allege nos fardeaux, qu’'il efface notre honte et
notre culpabilité : pas seulement pour que nous vivions
une vie plus libre, plus agréable, mais pour que nous
vivions avec lui et que nous puissions entrer pleinement
dans ses projets éternels, dés maintenant !

= la protection de tentations qui nous feraient dévier de
notre mission.

Que Dieu nous accorde tout ce dont nous avons besoin pour
participer a sa mission. C’est une priere missionnaire ! Qui
montre la mission que Dieu se donne, qui nous invite a la
faire nbétre, et ou nous demandons a Dieu de donner les moyens
pour 1l’accomplir.



Un peu plus loin dans sa prédication, Jésus résume cette
attitude : Cherchez d’abord le royaume de Dieu et sa justice,
et toutes choses vous seront données en plus.

Une priere qui oriente nos priorités et nos choix

Pourquoi, en tant que croyants, ne 1le vivons-nous pas
spontanément ? Parce que le regne de Dieu est invisible ;
parce qu’'il évoque des réalités si larges qu’'on en a le
vertige ; parce que notre réalité présente nous agrippe.

Il y a dans cette priere du Notre Pere une rééducation
(constante) a vivre : (ré)apprendre a élargir notre horizon, a
considérer des enjeux qui dépassent ma compréhension du
présent. Apprendre a scruter notre quotidien en disant
qu’'est-ce que tu fais, 06 Dieu ? Comment ton regne peut-il
avancer dans ce que je vis, dans ce que je connais, dans ce
que je suis ? Vous n'étes pas obligés de le réciter 3 fois par
jour.. Mais ca reste une priere formatrice, qui faconne notre
maniere d’aborder nos situations.

Prier a la facon du Notre Pere nous engage. Prier en se
centrant sur les projets que Dieu est en train de réaliser,
oriente notre vie. C’est un appel a poursuivre le regne de
Dieu, a viser de tout notre étre la cible qu’il nous donne, a
nous y investir avec tout ce que nous sommes — nosS ressources,
nos lieux d’influence, nos occupations, nos talents..

= Peut-étre dans 1’éducation des enfants: pas seulement
désirer des enfants sages et obéissants, mais généreux
et passionnés par justice, passionnés par la vérité. Ou
dans le couple : ne pas attendre de l’autre qu’il me
fasse plaisir d’abord, mais de le servir pour qu’il
grandisse lui aussi dans la justice & la paix de Dieu.

= Peut-étre dans nos finances (sujet 6 combien sensible en
général, et peut-étre en particulier avant Noél..)
qu’'est-ce que l’utilisation de notre argent reflete ?
Dans le numéro de Croire & Vivre de novembre, on lit le



témoignage d’une mere de famille qui s’est retrouvée
veuve, et qui a fait le choix de parrainer des enfants
avec le SEL méme si elle n’'était pas tout a fait slre de
son budget — pour elle c’'était une facon de parier sur
le regne de Dieu, sur l’'avancement de sa justice dans le
monde. D’'autres miseront sur 1’équitable, en achetant
moins, mais plus juste. Ou ils s’investiront dans des
projets humanitaires.. Comment parions-nous sur le regne
de Dieu avec nos ressources (temps, argent,..) ?

= Q0u encore dans notre facon de travailler. Honnétement,
tous les emplois ne sont pas des vocations, et parfois
c’'est difficile de faire le rapprochement entre travail
et regne de Dieu. Mon mari vend du fromage, et méme si
j'espere qu’'il y aura beaucoup de fromage dans le monde
que Dieu prépare, ce n’est pas inhérent a 1’activité de
commerce de fromage de préparer le regne de Dieu. Mais !
dans son activité, il peut étre témoin de ce regne de
Dieu qui vient : en étant honnéte envers clients et
patron, respectueux de ses collegues, a 1l'écoute et au
service — et croyez-moi, vu ce qu’'il me raconte, c’est
pas gagné ! Franchement, cette attitude-la, quoi qu’on
fasse, on peut 1l’'adopter. Dans un travail de bureau ou
de terrain, au lycée ou dans nos activités de loisirs
chercher ce qui est juste et qui favorise la paix.

Jésus nous invite a ne pas juste attendre le regne de Dieu,
mais a le préparer dans notre vie personnelle, dans tout ce
que nous sommes et faisons, dans toutes nos préoccupations. Il
nous invite a constamment réaligner nos préoccupations sur les
projets de Dieu, a le reconnaitre comme Roi — non seulement du
monde, mais de notre petit monde perso. Mais ce Roi est un Roi
qui ne se contente pas de nous donner un sens, une
orientation : il prend soin de nous et il nous donne tout ce
dont nous avons besoin pour avancer dans cette direction, car
il est notre Pere céleste, il nous connait, il nous aime et il
nous conduit.



