La foi inclut 1’incertitude

Que ce soit par les difficultés, les doutes, la peur, la
lassitude.. notre foi est bien souvent bousculée. Et 1la
confusion et 1’incertitude générale que nous vivons ces jours-
ci n’'aident pas vraiment ! Sans parler de la solitude et de la
fatiqgue..

Nous nous sentons souvent coupables de voir notre foi
chanceler, quelle qu’en soit la raison, mais la Bible nous
rassure : dans ses pages, on trouve des croyants impétueux,
mais aussi des peureux, des découragés, des sceptiques.. et
j'aimerais avec vous me tourner vers un sceptique bien connu
Thomas, 1’un des douze disciples de Jésus, 1’un de ses plus
proches. Thomas est explicitement cité dans quelques passages
de 1’évangile de Jean.

Jean a slrement écrit son évangile, sa biographie de Jésus,
bien apres les trois autres, ce qui explique le ton un peu
différent de son texte, un ton plus méditatif, plus réfléchi.
I1 ne cherche pas simplement a raconter la vie de Jésus, aussi
extraordinaire soit-elle, mais il se préoccupe de la réaction
de ceux qui entendront parler de Jésus. Pas étonnant alors
qu’il cite Thomas, le sceptique, a plusieurs reprises. D’apres
ce qu'on lit, Thomas est d’abord un homme extrémement dévoué a
Jésus — par exemple, une fois, il était convaincu que Jésus
allait droit dans la gueule du lion, mais il 1’a suivi sans
regret. Cela dit, il ne comprend pas toujours ce qui se passe
avec Jésus — et il le dit ! Méme s’il suit Jésus de tout ccur,
il est souvent dépassé.

Sa confusion atteint un nouveau palier quand, apres la mort de
Jésus, ses amis disciples commencent a raconter qu’ils ont vu
Jésus, vivant, revenu de la mort. Alors la, c’est vraiment
trop dur, trop loin du bon sens. Voici comment ¢a s’est
passé


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/11/24/la-foi-inclut-lincertitude/

Lecture biblique : Jean 20.24-31

24 Or, Thomas, l’un des douze disciples, surnommé « le jumeau
», n’était pas avec eux quand Jésus vint. 25 Les autres
disciples lui raconterent : « Nous avons vu le Seigneur. »
Mais Thomas répliqua : « Si je ne vois pas la marque des clous
dans ses mains, et si je ne mets pas mon doigt a la place des
clous et ma main dans son c6té, non, je ne croirai pas. »

26 Une semaine plus tard, les disciples de Jésus étaient de
nouveau réunis dans la maison, et Thomas était avec eux. Alors
que les portes étaient fermées a clé, Jésus vient, et debout
au milieu d’eux, il dit : « La paix soit avec vous ! »

27 Puis il s’adresse a Thomas : « Mets ton doigt ici et
regarde mes mains ; avance ta main et mets-la dans mon cOté.
Ne refuse plus de croire, deviens un homme de foi ! » 28
Thomas lui répondit : « Mon Seigneur et mon Dieu ! » 29 Jésus
reprit : « C’est parce que tu m’as vu que tu as cru 7?7
Heureuses sont les personnes qui n’ont pas vu et qui croient !

»

30 Jésus a accompli encore, devant ses disciples, beaucoup
d’autres signes extraordinaires qui ne sont pas racontés dans
ce livre. 31 Mais ce qui s’y trouve a été écrit pour que vous
croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu. Et en
croyant, vous aurez la vie par lul.

La fol inclut 1l’incertitude

« Je ne crois que ce que je vois ! » : face a l'annonce de la
résurrection, le doute de Thomas est 1égitime, et nous aurions
bien tort de le mépriser — d’ailleurs Jésus ne le méprise pas.
I1T répond a son doute. Bon, il le fait un peu attendre, une
semaine, puis il appuie sur le doute de Thomas en reprenant
les mémes expressions : « Tu voulais mettre ton doigt dans la
cicatrice, vas-y mets ton doigt dans la cicatrice ! cesse de
douter, et crois ! »


https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/24/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/25/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/26/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/27/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/28/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/29/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/30/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/31/NFC

Evidemment, Thomas n’a plus besoin de ces preuves tangibles
il croit ce qu’'il voit, et ce qu’il voit, c’est un homme qui
rayonne de la puissance et de la majesté de Dieu. Alors Thomas
s’incline.

Mais Jésus n’en a pas fini avec lui : « heureux ceux qui ne
voient pas et qui croient ! » Ca c’est pour nous ! Nous qui
n’avons pas vu Jésus ressuscité, dont la foi s’appuie sur les
témoignages relayés dans les évangiles.

Tout voir n’est pas nécessaire pour croire. Et Jean en profite
pour faire un commentaire sur son projet de livre : il n’a pas
tout dit, dans son évangile. Nous ne saurons pas tout (et
c'est frustrant, a une époque ou l’'hyper-information nous
donne l’impression qu’on peut tout savoir). Comme les autres
évangélistes, Jean a sélectionné quelques événements, quelques
discours, quelques rencontres, suffisamment représentatifs de
celui qu'était Jésus pour que nous nous fassions une idée et
que nous choisissions de croire (ou pas).

Tout voir, et tout savoir, ne sont pas nécessaires pour
croire. Nous avons juste besoin de comprendre qui est Jésus
Fils de Dieu devenu homme, venu parmi nous pour nous offrir le
salut et la vie, dans la présence de Dieu. Les évangiles vont
pousser plus loin bien sir, et nous apprendrons, mais
1l'essentiel est 1la, en Christ.

Le salut vient par la foi, par la confiance en l’cuvre de Dieu
par Jésus et 1'Esprit saint, et pas par les cuvres. Ni par le
savoir.. Ni par le fait de tout comprendre.. Quand nous ne
savons pas répondre a certaines questions, quand des
situations nous perturbent, quand des silences bibliques nous
interrogent — je mets tout ce qui nous échappe dans le méme
sac, méme si on peut le vivre treés différemment — c’est
normal ! Ca ne veut pas dire que nous n’avons plus la foi !
Simplement, nous sommes la sur des terrains ou Dieu ne nous a
pas donné de réponse, parce que son projet n’est pas que nous
sachions tout de tout partout en tout temps. Son projet n’est



pas de nous rendre omniscients, mais que nous vivions dans
1’amour et la justice, a sa lumiere.

#1 Faire confiance a Dieu d’abord

L'incertitude n'est pas incompatible avec 1la foi. Au
contraire ! C’'est peut-étre ce qui nous pousse a faire
confiance a Dieu, a Dieu d’abord, a Dieu seul.

Admettons qu’un ami proche vous invite a monter dans sa
voiture pour vous emmener « quelque part ». Selon les
tempéraments, vous poserez plus ou moins de questions : peut-
étre la destination, 1le temps prévu pour 1le trajet,
l'itinéraire choisi ( ?), l'estimation de consommation
d’essence pour faire 1’aller-retour, la présence d’'une station
essence ou éventuellement un garage sur la route pour
dépanner, et puis, son état personnel 1'état du trafic, 1'état
des autres conducteurs.. Vérifierez-vous la pression des pneus
et le niveau d’huile ? la réactivité des freins, 1’état des
airbags ? Ce sont des questions 1égitimes, mais méme le plus
méfiant d’entre nous ne posera pas toutes ces questions.
Pourquoi ? Parce que c’est votre ami, et vous lui faites
confiance.

Dieu nous demande de placer notre certitude en lui, et pas
dans notre compréhension de ce qui se passe. C’est 1lui,
L’objet de notre confiance. Et 1'évangile de Jean, la Bible
méme toute entiere, nous donne suffisamment d’'éléments pour
établir que Dieu est digne de confiance. Lui, il sait tout, il
comprend tout, il peut tout, il maitrise tout. A un niveau qui
nous dépasse — mais ce n'est pas grave que nous Ssoyons
dépassés, parce que lui ne 1’est pas.

Ca ne veut pas dire qu’'il faille arréter de se poser des
questions ! Bien au contraire ! Dieu nous a créés avec de
l'intelligence et de la curiosité : profitons-en ! Nous
1’honorons, lorsque nous réfléchissons, que nous débattons,
que nous creusons tel sujet. Méme lorsque nous lui posons, a



lui, nos questions, nous l’honorons, parce que nous utilisons
les ressources qu’'il nous a données et que nous lui faisons
assez confiance pour lui en parler. D'ailleurs, il peut faire
la grace de nous répondre, comme Jésus avec Thomas. Mais,
mais, sachons différencier 1’essentiel du secondaire,
l'essentiel sur lequel nous appuyons notre vie, et le reste,
qui est important mais pas forcément nécessaire pour vivre
avec Dieu, et qui peut rester sans réponse. Dans les psaumes,
par exemple, on trouve beaucoup de questions, et des questions
existentielles, mais le psalmiste tient toujours cette
certitude que Dieu est qui il est : un Dieu puissant, juste,
fidele.

#2 Dans nos relations, 1’humilité et 1’écoute

Accepter de ne pas tout savoir nous pousse donc a centrer
notre foi sur Dieu plus que sur notre maitrise de 1la
situation, méme si c’est inconfortable et parfois douloureux.
Cette attitude de confiance et d’'humilité a un impact sur
notre facon d’étre en relation avec les autres, et j'aimerais
mettre 1'accent sur deux types de relations.

1. Dans 1'église.

C’est naturel, nous avons tendance a entendre et a retenir ce
que nous pensons déja, a moins que ce soit vraiment tres
choquant. Mais sinon, on retient ce qui va dans notre sens.
Or, puisque nous ne comprenons pas tout, et que nos idées ne
sont pas le cadre de référence de la vérité pure et
universelle, ca peut valoir 1le coup d’essayer d’'écouter
vraiment 1’autre, ce qu’il nous dit, ce qu’'il comprend — méme
si c'est différent. C’est vrai au niveau de la communication
basique, mais aussi en théologie par exemple. Lire la Bible en
communauté, prier, s'’'encourager, c’est aussi nous mettre a
1’écoute les uns des autres et apprendre de ce que 1’autre vit
avec Dieu.

Et la, une des limites du ministere pastoral, c’est de faire



croire que le pasteur sait, parce qu’il a « fait des études »
de théologie. I1 sait un certain nombre de choses, mais comme
tout un chacun, le pasteur en ignore aussi — méme a deux, nous
ne savons pas tout ! Sans parler des erreurs — nous sommes
faillibles ! Et je me le préche a moi-méme, parce que c'est
difficile de se retrouver coincé, dans 1l’erreur, quand c’est
notre responsabilité ou notre passion. Mais personne ne sait
tout — et personne ne sait rien.. On peut toujours débattre et
discuter, mais chacun dans 1’église peut peser dans le débat,
a partir de ce qu’il vit avec Dieu, de ce qu’il comprend dans
la Parole : l1’église n’est pas faite d’experts, mais de
croyants qui apprennent ensemble de Dieu.

2. Dans le témoignage.

Cette humilité concerne aussi notre témoignage : nous ne
sommes pas des experts, mais des croyants. Lorsque nos proches
nous questionnent, il n’'y a pas de honte a admettre que sur
certains points nous ne savons pas OU Que NoOuS nNous posons
nous aussi la question ! C’est 1l’occasion de souligner notre
confiance en Dieu, et pas une supériorité spirituelle de notre
part. Et puis nos proches n’ont pas forcément envie d’un « je-
sais-tout » qui a la recette miracle pour chaque heure et
chaque instant. En général, ca sonne faux.. car c'est faux !

Lorsque nous témoignons de notre foi, nous pouvons affirmer
nos certitudes, avec humilité. Disons ce que nous savons, ce
que nous expérimentons, ce que nous espérons — et laissons
Dieu agir. Il sait faire naitre la foi sur le terrain de
l’'incertitude..

Conclusion

Nous sommes dans une période qui révele nos incertitudes. On
peut chercher réponse a tout — mais nous n’y arriverons pas.
On peut douter alors d’'avoir la foi, mais la foi n'’est pas
l’absolue certitude sur tout. La foi, c’est la confiance en un
Dieu fiable, un Dieu qui s'est révélé historiquement au peuple



juif puis en Christ, un Dieu qui nous a touchés,
personnellement, par son Esprit. Alors n’ayons pas peur de ne
pas tout comprendre, de nous poser des questions, d'étre
déstabilisés : confions-les a Dieu, et surtout, appuyons-nous
sur ce que nous savons fermement de lui : Dieu est puissant,
il est juste, et il nous aime.

Réussir sa vie..

Il y a des expressions de la langue francaise qui viennent
directement des Evangiles, sans que la plupart des gens qui
les utilisent le sachent forcément. Nul n’est prophete en son
pays. A chaque jour suffit sa peine. Rendre a César ce qui est
a César. Jeter la premiere pierre. On reconnait un arbre a ses
fruits. Toutes ces expressions viennent des Evangiles !

IT vy a méme des mots dont le sens en frangais vient
directement de 1’Evangile, a tel point que lorsqu’on le 1lit
dans la Bible, notre compréhension peut en étre faussée. C'est
le cas du mot talent, qui désigne en francais une aptitude, un
don particulier. Or le mot vient directement de la parabole
dite des talents racontée par Jésus. Et on oublierait presque
que le mot désignait d’abord, dans 1’Antiquité, une unité de
poids et une unité monétaire.

La question piege est donc : la parabole des talents (au sens
de 1'Antiquité) parle-t-elle vraiment de nos talents (au sens
moderne) ? Pour répondre a cette question, je vous propose de
lire cette parabole, dans la version de la Nouvelle Bible en
Francais courant qui, plutdét que de parler de talents, parle
de pieces d'or..


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/11/15/reussir-sa-vie/

Matthieu 25.14-30

14 Il en sera comme de quelqu’un qui allait partir en voyage :
il appela ses serviteurs et leur confia ses biens. 15 Il remit
a l’un 500 pieces d’or, a un autre 200, a un troisieme 100 : a
chacun selon ses capacités. Puis il partit en voyage. 16 Celui
qui avait recu les 500 piéces d’or s’en alla aussitét faire du
commerce avec cet argent et gagna 500 autres pieces d’or. 17
De méme celui qui avait recu 200 piéces agit de méme et gagna
200 autres piéces. 18 Mais celui qui avait recu 100 piéces
s’en alla creuser un trou dans la terre et y cacha l’argent de
son maitre.

19 Longtemps aprés, le maitre de ces serviteurs revint et
régla ses comptes avec eux. 20 Celui qui avait recu 500 pieces
d’or s’approcha et présenta les 500 autres piéces en disant
“Maitre, tu m’avais remis 500 piéces d’or. J’en ai gagné 500
autres : les voici.” 21 Son maitre lui dit : “C’est bien, bon
et fidele serviteur ! Tu as été digne de confiance dans des
choses qui ont peu de valeur, je te confierai donc celles qui
ont beaucoup de valeur. Viens te réjouir avec moi.” 22 Le
serviteur qui avait recu les 200 piéces s’approcha ensuite et
dit : “Maitre, tu m’avais remis 200 piéces d’or. J’en ai gagné
200 autres : les voici.” 23 Son maitre lui dit : “C’est bien,
bon et fidéle serviteur. Tu as été digne de confiance dans des
choses qui ont peu de valeur, je te confierai donc celles qui
ont beaucoup de valeur. Viens te réjouir avec moi.” 24 Enfin,
le serviteur qui avait recu les 100 piéces s’approcha et dit :
“Maitre, je te connaissais comme quelqu’un de dur : tu
moissonnes ou tu n’as pas semé, tu récoltes ou tu n’as rien
planté. 25 J’ai eu peur et je suis allé cacher ton argent dans
la terre. Eh bien, voici ce qui t’appartient.” 26 Son maitre
lui répondit : “Mauvais serviteur, paresseux ! Tu savais que
je moissonne ou je n’ai pas semé, que je récolte ou je n’ai
rien planté ? 27 Tu aurais dd placer mon argent a la banque
et, a mon retour, j'aurais retiré mon bien avec les intéréts.
28 Enlevez-lui donc les 100 piéces d’or et remettez-les a
celui qui en a 1 000. 29 Car a celui qui a, on donnera
davantage et il sera dans l’abondance ; mais a celui qui n’a




pas, on enlevera méme ce qu’il a. 30 Et ce serviteur bon a
rien, jetez-le dans l’obscurité du dehors, la ou l’on pleure
et grince des dents.”

De quoi nous parle cette histoire ? D’une mission confiée a
trois serviteurs en 1l'absence du maitre. D’un bilan fait au
moment du retour du maitre. Et si deux serviteurs recoivent a
la fin un bilan positif, ce n’est pas le cas du troisieme. Il
a échoué dans sa mission. On comprend bien que la parabole
parle de nous, de notre vie, de ce que nous en faisons. Et
elle parle du bilan qui pourra en étre fait a la fin.

Si cette parabole parle de notre vie, on peut donc dire que
les deux premiers serviteurs ont réussi leur vie. Mais le
troisieme a raté sa vie.. Et finalement, c’est peut-étre bien
de cela dont il est question dans cette parabole. Qu’est-ce
que réussir sa vie ?

Une parabole dérangeante

Disons-le tout de suite : la parabole est tout de méme assez
dérangeante ! Le portrait qu’elle dresse du maitre n’est pas
tres flatteur.. et pourtant on comprend bien que, d’une maniere
ou d’'une autre, il désigne Dieu. Le maitre est-il injuste ?
Non, pas vraiment.. Mais il est sévere et sans pitié. Son
jugement sur le troisieme serviteur est implacable.

En fait, on aurait bien aimé que la parabole soit un peu
différente. On aurait bien voulu que ce soit celui qui a recu
le plus de pieces d’or qui les cache dans la terre pour les
ressortir au retour du maitre. Et que celui qui a recu le
moins de pieces d’'or se soit montré fidele et qu’il soit loué
par le maitre. Voire méme qu’il recoive les pieces d’'or de
celui qui les aurait caché dans la terre. Ca aurait semblé
conforme a 1’'Evangile, non ? Les premiers sont les derniers..

Sauf que ce n'est pas 1l’'histoire que Jésus a raconté. Dans sa
parabole, c’'est celui qui a recu le moins qui se montre
craintif. C’est lui qui est blamé a la fin. Et c’'est a son



propos que le maitre demande qu’on lui retire méme ce qu’'il
n'a pas. Et la, ca nous paralt quand méme sévere.

Avant, je me disais que le troisieme serviteur avait une
fausse vision de son maitre. Parce que je faisais trop vite le
raccourci : le maitre c’est Dieu. Et je me disais que non,
Dieu n'est pas comme ca. Il n’est pas quelqu’un de dur qui
moissonne ou il n’'a pas semé, et qui récolte ou il n’a rien
planté. Sauf que dans la parabole, le maitre dit bien de 1lui-
méme : “Tu savais que je moissonne ou je n’ai pas semé, que je
récolte ou je n’'ai rien planté” Le maitre de la parabole est
bel et bien dur et sévere. Ca, c'est la parabole. Ca ne veut
pas dire que Dieu est comme ca.. mais ca veut bien dire que,
dans cette histoire, le maitre est ainsi. Et le troisieme
serviteur aurait dd agir en conséquence, non pas motivé par la
peur comme il l’a fait mais avec un tout petit peu de jugeote,
il aurait pu mettre les piéces d’or a la banque et en retirer
quelques intéréts. Il me semble que la parabole met 1’accent
sur la peur du serviteur plutét que sur la sévérité du maitre.

Alors comment comprendre cette parabole ? Je pense qu’on fait
fausse route si on essaye de la rendre moins choquante, moins
dérangeante. Cette parabole, comme pratiquement toutes les
paraboles de Jésus, n’'a pas pour fonction de nous rassurer, au
risque de nous endormir, mais de nous interpeller et, peut-
étre, de nous réveiller. Ce que nous faisons de ce que nous
avons recu compte aux yeux de Dieu. Notre vie, ce que nous
sommes, Ce que nous avons, Ce que nous recevons, nous est en
réalité confié par Dieu. Nous ne sommes pas vraiment les
propriétaires de notre vie, nous en sommes plutdt les
gestionnaires.

Nous n’avons pas tous le méme “capital” de départ mais nous
devons tous, a minima, étre de bons gestionnaires de notre
vie. Nous aurons des comptes a rendre a Dieu. Nous sommes méme
invités a prendre des initiatives, oser prendre des risques
pour faire fructifier ce que nous avons recu.



Et si, pour une fois, c’est le plus pauvre qui est blamé, ca
montre aussi qu’il ne suffit pas d’'étre petit et pauvre pour
plaire au Seigneur ! Ici, c’est celui qui a le plus qui donne
le bon exemple, pour une fois.. L'important, ce n’est pas
d’avoir beaucoup ou peu, ce n'est pas d’'avoir ou d’'étre ceci
ou cela, l'important c’est la maniere dont nous gérons ce qui
nous est confié.

Qu’est-ce que réussir sa vie ?

A 1la lumiere de cette parabole, la réponse sera sans doute
différente pour chacun, en fonction de ce qu’on a recu. Il est
évident que tout le monde ne nait pas dans les mémes
conditions (cadre familial, éducation, niveau social) et n’a
pas les mémes opportunités qui se présentent a lui ou a elle
tout au long de sa vie. C'est un peu les différents montants
de pieces d’or des trois serviteurs de la parabole.

On ne peut donc pas attendre la méme chose, le méme parcours,
les mémes fruits pour tout le monde. Il n'y a pas une seule
facon de réussir sa vie.

Rejeter les stéréotypes

C'est impossible, et absurde, de dire comme certains : “si tu
n'as pas ceci ou si tu n’a pas fais cela a 50 ans, tu as raté
ta vie !” Il y a pourtant bien des stéréotypes de la réussite

véhiculés par notre société : un compte en banque bien garni,
une maison, une belle voiture, ou une montre en or, une
carriere professionnelle qui nous mene tout en haut de
1’échelle sociale, un nombre de followers sur Instagram ou sur
YouTube qui se compte en millions..

Et ne nous y trompons pas, il y a aussi des versions
évangéliques des stéréotypes de la réussite. Pour réussir sa
vie, il faut étre marié, avoir des enfants (au moins trois) et
une responsabilité en vue dans 1'Eglise. “Si tu n'’as jamais
été membre du conseil de ton Eglise a 50 ans, tu as raté ta



vie !” Non, il faut absolument se défaire de ces stéréotypes
qui n'ont aucun appui biblique.

Refuser le statu quo

Le principe qui découle de notre parabole me semble étre qu’on
réussit sa vie quand on la termine plus riche qu’au début.. Et
on ne parle pas ici de richesse matérielle, évidemment ! Jésus
se soucie peu des richesses matérielles dans les Evangiles,
sinon pour mettre en garde contre le piege qu’elles peuvent
constituer. Lorsqu’il parle de la vraie richesse, il parle
d’autre chose

Matthieu 6.19-21

19 Ne vous amassez pas des trésors sur la terre, ou les mites
et la rouille détruisent et les cambrioleurs forcent les
serrures pour voler. 20 Amassez-vous plutét des trésors dans
le ciel, ou il n’y a ni mite ni rouille pour détruire, ni
cambrioleurs pour forcer les serrures et voler. 21 Car ton
ceur sera toujours la ou est ton trésor.

Enterrer les pieces d’'or, c’est se contenter de ce qu’on est
et de ce qu'on a. C’est s’'enfermer dans le statu quo. Faire
fructifier les pieces d’'or, c’est prendre le risque de
l'ouverture a 1'autre, de l1’amour, de la rencontre, du
partage. Tout ce qui nous enrichit vraiment. Et tout ce qui
enrichit les autres par la méme occasion.

Accueillir 1’amour de Dieu

Nous avons fait remarquer que dans la parabole, c’est la peur
qui paralyse 1le troisieme serviteur, lui oOtant tout
discernement : il n’a méme pas pensé mettre les pieces d’or
qui lui étaient confiées a la banque, pour en retirer quelques
intéréts.

Je n'ai que récemment compris une formule biblique qu’on cite
assez souvent : “l’amour parfait bannit la crainte” (1 Jean
4.18). 0Or, le contexte de cette phrase, c’est le jugement de



Dieu que le croyant peut envisager paisiblement, parce qu’il
est aimé de Dieu. L’'amour parfait, c’est quand la peur d’étre
jugé a disparu. C’est vrai dans notre relation a Dieu, mais
aussi dans notre relation a notre prochain.

Justement, dans notre parabole, le troisieéme ouvrier avait
peur d'étre jugé séverement par son maitre. Alors il a enterré
les pieéces d’'or. Si c’est la peur qui motive notre vie, nous
risquons bien de passer a co6té.

Réussir sa vie, c’est surmonter ses peurs et oser prendre des
initiatives, en fonction de ses dons. Il ne s’'agit pas de
faire n’importe quoi et de prendre des risques inconsidérés.
Il s’agit surtout d’avoir suffisamment confiance pour
surmonter nos peurs. Et la meilleure facon de surmonter nos
peurs, toutes nos peurs, c'est de découvrir 1’'amour
inconditionnel de Dieu pour nous.

Evidemment, ici, je vais un peu au-deld de notre parabole, qui
ne parle pas directement de 1’amour de Dieu. Mais je ne vais
pas au-dela de 1’Evangile en disant cela ! Bien au contraire.
La Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, c’est justement celle de
1l’amour de Dieu pour tous ceux qui croient.

Conclusion

On pourrait donc dire qu’on a réussi sa vie si on a compris
Ll"amour inconditionnel de Dieu pour nous. Parce que si on a
compris cela, alors on ne se laisse pas enfermer dans les
stéréotypes et on ne se réfugie pas dans le statu quo. Dieu
nous aime tel que nous sommes et quoi que nous fassions. Et on
ose alors prendre des risques, des initiatives, en sachant que
nous n'avons pas a craindre le jugement de Dieu. Il continuera
de nous aimer. Et il fera méme fructifier ce qu’il nous a
confié.



La honte!

Enfant, vous vous étes s(rement déja retrouvé dans 1la
situation de ce petit garcon : par défi ou par maladresse,
vous avez approché cet objet fragile qui s’est retrouvé par
terre, brisé en mille morceaux. L’horreur, quand on voit le
vase se casser !.. On sait qu’on va se faire gronder, peut-étre
méme punir, et quand on est enfant, c'est presque
insurmontable ! Certains pleurent, d’autres accusent le chien,
d’autres encore prennent le balai pour cacher les morceaux
sous le lit — pas vu, pas pris !

Quand on se sent en faute, on a souvent envie de se cacher, de
disparaitre dans le sol — apreés une mauvaise note, quand on
n'a pas encore fini le dossier urgent, quand on a dit un
bourde ou pas fait ce qu’on aurait di.. C'est la honte ! Et la
honte déchaine toute une série de réactions, comme une
spirale : méme si on n’accuse plus le chien, au bas mot on
baisse les yeux, ou on a recours a des demi-mensonges, on noie
le poisson, ou on évite tout simplement ses parents/son chef/
son voisin..

Lorsque nous sommes en tort, par action ou par omission, nous
sommes coupables. Il y a comme une dette, objective, qui
s’inscrit sur notre ardoise. Et la culpabilité conduit, plus
ou moins selon notre culture, a la honte. La honte, c’est
cette conscience que la relation a été bousculée par notre
culpabilité. La culpabilité est objective, alors que la honte
est liée a la relation, au regard que 1l’'autre a sur nous. La
honte est liée a la peur de décevoir, la peur de blesser, la
peur d’'étre accusé ou rejeté en bloc..

Culpabilité et honte sont liées, et ce depuis la premiere


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/11/10/la-honte/

transgression, qui nous est relatée dans le livre de la
Genese. Lorsque Dieu crée le monde et 1'humanité, il met une
limite a la liberté humaine : ne pas manger de tel arbre, sous
peine de mourir. Sous l’influence du tentateur, représenté par
un serpent, Eve et Adam goltent au fruit défendu. Ils
découvrent alors qu’ils sont nus — et ce qui était innocent
devient honteux : ils s’'habillent pour cacher leur nudité.
Puis Dieu entre en scene..

Lecture biblique : Genése 3.8-13

8 Le soir, quand souffle la brise, l’homme et la femme
entendirent le Seigneur se promener dans le jardin. Ils se
cachérent de lui au milieu des arbres.

9 Le Seigneur Dieu appela 1’homme et lui demanda : « Ou es-tu

? »

10 L’homme répondit : « Je t’ai entendu dans le jardin. J’ai
eu peur, car je suis nu, et je me suis caché. »

11 « Qui t’a appris que tu étais nu, demanda le Seigneur Dieu
; aurais-tu mangé du fruit de l’arbre que je t’avais défendu
de manger 7 »

12 L’homme répliqua : « C’est la femme que tu m’as donnée pour
compagne ; c’est elle qui m’a donné ce fruit, et j’en ai
mangé. »

13 Le Seigneur Dieu dit alors a la femme : « Pourquoi as-tu
fait cela ? » Elle répondit : « Le serpent m’a trompée, et
j’ai mangé du fruit. »

La spirale de la honte

Tres vite, Adam & Eve glissent dans la spirale de la honte.
Déja, ils se couvrent, se cachant 1'un a 1’autre. Méme s’'ils


https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/3/8/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/3/9/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/3/10/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/3/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/3/12/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Gen%C3%A8se/3/13/NFC

sont complices dans la faute, la honte les atteint, avec
l’impossibilité de rester nus, simplement tels qu’ils sont.
Leur regard a changé et quelque chose s’est perdu.

Mais le pire, c’'est quand Dieu arrive. Dieu ne vient pas de
maniere spécialement menacante, mais il vient avec ce qu’il
est : sa puissance, sa sainteté, son autorité. C’est le moment
d’'assumer les conséquences de ce qui a été commis. Bien
souvent, lorsque nous commettons une faute, nous relativisons,
nous minimisons la regle transgressée ou 1’'impact de notre
acte.. mais quand le chef arrive, toute 1l’ampleur de ce qu’on a
fait nous saute aux yeux a nouveau.

Pour Adam & Eve, se présenter a Dieu est insurmontable, et ils
partent se cacher. Evidemment, c’est peine perdue, devant
Dieu ! Adam avoue sa peur, mais remarquez le demi-mensonge

« j'ai eu peur, parce que je suis nu. » Il est nu depuis le
début ! Pourquoi devrait-il avoir soudain honte devant Dieu ?
Quand Dieu l'interroge davantage, Adam accuse la femme, qui a
son tour accuse le serpent. Ils contournent la vérité : la
relation avec Dieu est brisée.

En réalité, la honte est normale, méme bonne et saine : c'est
comme 1l’'ombre de la faute qui vient assombrir la relation.
Imaginez que quelqu’un grille une priorité en voiture : il
vous rentre dedans, et emboutit la moitié de la voiture. Choc
de l'accident, retard probable sur votre journée, peut-étre
blessures, co(lt de la réparation, temps consacré a gérer
l'incident etc. Imaginez que votre chauffard ne montre aucun
scrupule : « oui, je vous ai embouti, et alors ? ou est le
probleme ? » Et c’est un inconnu ! Plus la relation est forte,
plus 1'ombre de la faute est épaisse. Elle entame, et parfois
brise, la relation, presque comme une double peine.

L’attitude de Dieu

Mais comment Dieu réagit-il ? On saute souvent au jugement



qu’il va prononcer, moins sévere que prévu d’ailleurs. C'est
un jugement qui va matérialiser la distance et la rupture
entre Dieu et 1'homme.

Mais avant le jugement, regardez l'attitude de Dieu. Il sait
déja ce qui s’est passé. Pourtant il vient a la rencontre de
ses créatures en faute, il vient leur parler, il leur pose des
guestions. Il leur tend des perches, comme autant de chances
d’avouer, de demander pardon, peut-étre d’envisager ensemble
des solutions.

Lorsqu’on est en tort, on a l'impression que Dieu se détourne
de nous, qu’il se cache, qu’il ne veut plus nous voir, comme
s’il nous renvoyait dans notre chambre. Il y a d’autres
moments ou on peut croire qu’il se cache, dans les épreuves et
les crises par exemple — le livre de Job par exemple explore
ce qui ressemble a un silence de Dieu. En tout cas, quand on
est en faute, on croit que Dieu ne veut plus de nous.

Pourtant, loin de se détourner, Dieu vient a la rencontre
d’Adam et Eve, il part a leur recherche. Il ne déborde pas de
colere ou de rage, mais il les écoute. Alors qu’il sait !

I1 peut arriver que Dieu se cache ou se détourne de nous. Mais
cette attitude de Dieu au jardin, apres cette faute qui a tout
déréglé en déchirant la confiance qu’'il y avait entre Dieu et
L'homme, cette attitude est révélatrice. Par défaut, Dieu
vient a notre recherche.

Et j’'’en veux pour preuve que cette attitude se manifeste a
nouveau a travers Jésus : en Christ, Dieu vient a notre
rencontre, qui que nous soyons, quelle que soit notre
indignité. Loin de nous renvoyer pour toujours, il est venu se
promener dans notre monde. Il nous appelle par notre nom et
nous invite a la vérité. Pas pour nous accabler de culpabilité
ou pour nous rejeter, mais pour nous relever. Il vient avec
grace et bonté, comme lors de cette soirée fatidique.

Je prenais tout a l'heure 1’exemple d’un vase brisé. Quand on



casse quelque chose de précieux, quelqu’'un doit rembourser.
Lorsque nous péchons, nous offensons Dieu. Pourtant, il a
décidé de payer lui-méme la facture, en devenant un homme qui
assume nos fautes dans sa mort, comme un grand frere. En
Christ, Dieu couvre nos fautes et nos hontes pour réconcilier
le monde avec lui-méme..

J'aimerais explorer ce que ca implique par rapport a
la honte et a nos relations, mais je vous invite a une
pause, pour méditer sur cette grace de Dieu, en
Christ, avec un chant : « Devant le trbéne du Trés
Haut » JEM 739.

Application n°l : ne pas laisser la honte nous
séparer de Dieu

Quand nous sommes en tort — et malheureusement ca arrive
régulierement, a moins d’'avoir 1’illusion que nous sommes
irréprochables ! — quand nous sommes en tort, nous avons beau

savoir que Dieu est plein de grace, c’est encore ce vieux
réflexe humain de nous cacher de Dieu qui ressurgit. Cette
petite voix qui nous dit : « Tu ne peux pas prier parce que tu
as fait ca.. Tu n’es pas cohérent, donc tu n’es pas digne de
prendre la cene.. Tu vas aller au culte, tu vas chanter a Dieu
des louanges ? mais regarde, tu es completement décalé.. Dieu
ne veut pas de toi.. » Et nous imaginons un Dieu décu, en
colere, un Dieu terrifiant. Et nous nous coupons encore plus
de lui..

Lorsque nous sommes en tort, c’est normal et sain d’avoir
honte. Ce qui me désole, dans ma propre vie et dans celle des
autres, c’'est que cette honte prenne le pas sur la grace de
Dieu. Qu’elle nous écrase, et nous sépare encore plus de Dieu.
Qui, notre réflexe c’'est de nous cacher, parce que nous
sentons que nous avons offensé Dieu. Mais qui tire bénéfice de
cette honte quand elle nous paralyse ? Pas nous.. pas Dieu..
L"Ennemi, oui, lui qui tente par tous les moyens de nous
séparer de Dieu : il utilise nos fautes mais aussi notre



honte, avec des accusations qui recouvrent la voix de Dieu.

Mais ce n'est que la moitié de la vérité.. car en face de notre
offense, il y a la croix. En face de notre honte, il y a la
main tendue de Dieu, la main du Christ sur laquelle notre nom
est inscrit avec amour.

Dans la Bible, Dieu nous invite régulierement non pas a nous
cacher, mais a revenir a lui, a répondre a ses appels, pour
reconstruire. C’est la repentance : le fait de reconnaitre nos
torts devant Dieu, de reconnaitre leur impact sur notre vie et
notre relation avec lui, mais pour aller plus loin.. pour
reconstruire ensemble. Parce que Dieu est un Dieu qui
reconstruit.

Au Japon existe l'art du kintsugi : c’'est l’art de réparer les
vases avec du fil d’or. On vend méme des vases déja brisés
comme matiere premiere ! Dieu est un maitre en kintsugi : que
le vase soit une chose, un événement, ou nous-mémes, Dieu
répare avec du fil d’or ce que nous avons cassé. Ce ne sera
pas comme avant, mais la vie est possible.

Que notre faute soit derriere nous ou que nous sSoyons encore
dans 1’engrenage du péché, Dieu nous invite a nous tourner
vers lui. A venir a lui en vérité, pour demander son pardon et
son aide. Pour retrouver la joie de sa présence et nous
remettre debout..

Application n°2 : ne pas laisser la honte briser nos
relations


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2020/11/kintsugi-2.jpg

Nous péchons aussi les uns contre les autres. Comment la grace
gue nous expérimentons aupres de Dieu peut-elle transformer
nos relations humaines ?

1/ Quand nous péchons, a quel point la honte nous paralyse-t-
elle ? Je trouve la grace de Dieu tellement libératrice ! La
ou la honte remet tout en question, donne 1’impression que
tout est fichu, et pousse a la fuite, au mensonge, a
l’accusation, la grace de Dieu me rappelle que ma faute n’est
pas plus grande que son pardon. Que mon péché n’est pas plus
grand que son amour. Et, peu a peu, ca joue sur ma facon de
gérer la faute : si Dieu me pardonne, qui m’accusera ? Si Dieu
m’accueille, qui me rejettera ?

Prendre position face a la honte, ce n’'est pas minimiser la
faute, c’est refuser qu’'elle ait le dernier mot. C'est
demander pardon en sachant que notre vie ni votre valeur ne
sont en jeu, et participer a la reconstruction. La grace de
Dieu nous apprend qu’il y a toujours un avenir, méme quand
tout semble bouché, et que c’est dommage, que c’est gaché, de
nous laisser enfermer dans la honte.

2/ De 1’autre c6té, quand c’'est 1’autre qui est en tort, quel
exemple de grace offrons-nous ? Si nous sommes offensés ou
blessés, est-ce que nous renvoyons l'autre dans un coin ? nous
le rayons de la carte ? Donnant l’'impression que tout est
fichu ?

C'est la question du pardon.. Et Jésus nous invite a l'imiter
lui, pas un Dieu imaginaire rempli d’indignation ! Lui, le
Dieu qui vient a notre rencontre pour reconstruire avec nous..

Je pense en particulier a 1’exemple que nous donnons aux plus
jeunes dans nos familles, parce que c’est dans l’'enfance que
s’enracinent des fonctionnements de fond. Devant l’erreur ou
la faute de nos enfants, petits-enfants, neveux, etc. est-ce
que nous donnons l’impression que la culpabilité enfonce et
écrase, qu’elle remet tout en question, que la relation est



brisée ? Ou est-ce que nous donnons 1’exemple d’un amour
accueillant, généreux, d’une relation qui n’est pas mise en
péril par la faute ? est-ce que nous prenons le temps de
nommer et reconnaitre les problemes ET d’envisager des
solutions ?

Le probleme de la honte, c’est qu’elle nous fait croire que la
voie est sans issue. Que c’'est fini. Or, avec Dieu, il n'y a
pas de fatalité. Dieu paie la facture, mais en plus il répare
avec du fil d’or ce qui était brisé. Sa grace, des la premiere
faute, surpasse notre péché. Quel que soit le vase brisé, rien
n'oblige a ce qu’il reste cassé. Dieu reconstruit, Dieu
releve ; méme du pire péché mortel, il nous fait revenir a la
vie.. il 1'a montré en Christ !

Notre assurance et notre
espérance

Le contexte actuel a tendance a faire voler en éclat nos
certitudes et nos espoirs. Et comme si les inquiétudes
sanitaires ne suffisaient pas, la menace terroriste refait
surface, les tensions et craintes politiques internationales
se confirment..

Y a-t-il, aujourd’hui, quoi que ce soit dont nous puissions
étre slr ? Et y a-t-il quoi que ce soit que nous puissions
espérer, pour demain ?

Avec la deuxieme vague de 1'épidémie, les restrictions


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/11/01/notre-assurance-et-notre-esperance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/11/01/notre-assurance-et-notre-esperance/

nouvelles qui s'imposent, les incertitudes grandissent, a tous
les niveaux, pour demain, que ce soit pour notre monde, pour
1’économie, pour notre santé ou celle de nos proches..

Nous avons pourtant, en tant que croyant, une assurance et une
espérance a proclamer et a vivre. Une assurance et une
espérance qui ne dépendent pas des circonstances mais de Dieu
seul. Un des textes bibliques du jour pour ce dimanche nous le
rappelle avec force

1l Jean 3.1-3

1Voyez a quel point le Pére nous a aimés : nous sommes appelés
enfants de Dieu, et nous le sommes réellement ! Si le monde ne
nous connait pas, c’est parce qu’il n’a pas connu Dieu. 2Trés
chers amis, nous sommes maintenant enfants de Dieu, mais ce
que nous deviendrons n’est pas encore clairement révélé.
Cependant, nous savons que quand le Christ paraitra, nous
deviendrons semblables a lui, parce que nous le verrons tel
qu’il est. 3Toute personne qui place son espérance en lui se
rend pure, comme Jésus Christ lui-méme est pur.

Il est intéressant de noter, dans ces quelques versets, la
facon dont 1’ap6tre Jean évoque notre situation de croyant,
aujourd'hui. I1 la décrit dans une tension, entre ce que nous
sommes et ce que nous ne sommes pas encore, entre ce que nous
savons et ce qui n’'est pas encore clairement révélé. Cette
tension est le lot de tous les croyants. Et la question est
celle de 1’articulation entre l’assurance et 1'espérance.

 Notre assurance : nous sommes enfants de Dieu.
- Notre espérance : nous deviendrons, demain, semblable au
Christ.

Mais ce que nous serons alors reste, en bonne partie,
mystérieux : “Nous sommes maintenant enfants de Dieu, mais ce
que nous deviendrons n'est pas encore clairement révélé.”

Nous retrouvons cette tension, évoquée tout a 1’heure. Ici,
grace a la métaphore de 1’enfant. Nous sommes enfants de Dieu.



C’est merveilleux ! Mais nous ne sommes que des enfants de
Dieu, des filles et des fils de Dieu en devenir.

Est-ce qu’un enfant sait quel adulte il sera ? Il a des
souhaits, des réves.. mais il est bien rare que ces réves se
réalisent. Repensez a ce que vous vouliez étre quand vous
étiez petits. Moi, je voulais étre conducteur de locomotives,
pour faire des manoeuvres dans les gares ! C’est raté..

Mais en méme temps, ces réves sont des moteurs qui nous
poussent a grandir. Ils évoluent : on n’'en reste pas a nos
réves de petits enfants. Mais ce sont nos réves et nos
ambitions qui nous font élaborer des projets, qui nous
motivent a nous former, qui nous poussent a grandir et qui
font de nous les adultes que nous devenons.

Peut-étre, finalement, devrions-nous plus concevoir notre
assurance comme un émerveillement et notre espérance comme un
réve d'enfant !

J’ai l’impression qu’on a trop souvent tendance a penser
l'assurance et 1l’espérance comme si elles étaient presque
extérieures a nous-mémes, comme s’'il s’agissait de pures
éléments objectifs : 1’'assurance c’'est que celui qui croit en
Jésus-Christ sera sauvé ; 1l'espérance c’est que le Christ
revient pour établir son regne. Méme en citant Jean 3.16, ca
reste un peu froid, clinique.

Evidemment, tout cela est vrai. Mais qu’est-ce que ca veut
dire pour moi ? On réduit trop souvent 1l’assurance a
l’assurance du salut (ouf, je suis sauvé !) et 1’espérance a
1’espérance de la vie apres la mort ou du retour de Jésus. Ce
texte resitue l'assurance et 1'espérance comme des impératifs
existentiels, dans la tension féconde inhérente a tout enfant
de Dieu. On doit penser l'assurance et 1l'espérance de facgon
plus personnelle. Et pourquoi pas, en effet, penser
l’assurance comme un émerveillement et 1’espérance comme un
réve d'enfant !



L’assurance comme un émerveillement

L’assurance, c’'est celle d’'étre enfants de Dieu. Et 1'apdtre
Jean, alors qu’il était sans doute déja agé et expérimenté
lorsqu’il a écrit cette épitre, 1’exprime bel et bien avec

émerveillement : “nous sommes appelés enfants de Dieu, et nous
le sommes réellement !” Pour moi, cette précision, “et nous le
sommes réellement !”, sonne comme un émerveillement. Non

seulement nous sommes appelés enfants de Dieu mais ce n’est
pas seulement une facon abstraite de parler : nous le sommes
vraiment. Dieu est notre Pere et nous sommes ses enfants.
C'est formidable !

L’assurance d’étre vraiment enfants de Dieu, ce n'’est pas
seulement 1’affirmation que nous sommes créés par lui. C’est
l’assurance d’'étre reconnus, adoptés par Dieu. C'est étre
assurés de son amour, quoi que nous fassions. Un enfant qui
fait des bétises cesse-t-il d’étre l’enfant de ses parents ?
Non, évidemment ! Il y a bien, dans ce monde, des parents qui
renient leurs enfants, a cause de ce qu’ils font ou méme de ce
gu’'ils sont devenus. Et c’est un drame terrible et
intolérable. Quelle qu’en soit la raison !

Mais Dieu n'est pas ainsi. Nous pouvons avoir l'assurance de
son amour, quoli que nous fassions. Ca ne signifie pas qu’il
approuve tout ce que nous faisons mais que son amour nous est
acquis. Pour toujours. Parce qu’il est notre Pére et que nous
sommes ses enfants.

N'y a-t-il pas de quoi s’émerveiller ? L’assurance est
intimement liée a la grace, cet amour inconditionnel de Dieu
manifesté en Jésus-Christ.

L’'espérance comme un réve d’enfant

L'espérance, c’'est celle d’étre, un jour, semblable au Christ.
Pour prolonger la métaphore de 1’enfant et de 1'adulte, le
Christ est comme le grand frere déja adulte, celui auquel on



veut ressembler, notre modele.

Pourtant, notre perception du Christ est encore imparfaite
c'est plus tard, quand il paraitra, que nous le verrons tel
qu’il est. Aujourd’hui, nous pouvons bien-sir apprendre a le
connaitre, a travers les Evangiles. Cette connaissance n’est
que partielle, imparfaite.. mais elle est largement suffisante
pour entretenir nos réves et notre espérance.

Parler de notre espérance, ce n'est pas parler d’'un calendrier
eschatologique, des événements plus ou moins catastrophiques
liés au retour de Jésus, c’est d’abord parler de ce que nous
serons demain. C’'est parler de ce que nous serons, libérés de
nos pesanteurs, de nos failles et de nos fardeaux
d’aujourd’hui.

Cette espérance nous pousse a réfléchir a ce que nous allons
mettre en oeuvre aujourd’hui pour devenir celui ou celle que
nous serons demain.

Conclusion

A quoi c¢a sert, des chrétiens qui s’émerveillent et qui
gardent vivaces leurs réves d’'enfant ? En réalité, j'ai
Ll'impression que ca peut étre tres utile.. En tout cas plus
utile que des chrétiens qui se désolidarisent du monde et se
réfugient dans un discours apocalyptique.

Notre assurance et notre espérance nous donne une identité
apaisée d’enfants de Dieu, slrs de 1’amour de leur Pere, en
toutes circonstances. Ca devrait nous rendre capable d’'aimer,
de faire preuve de grace et de bienveillance, d’étre artisans
de paix dans un monde inquiet, d’envisager un avenir dans la
main de Dieu malgré les incertitudes qui se multiplient.

Voila autant de facons concretes de témoigner de notre
assurance et de notre espérance. Aucune circonstance, quelle
qu’'elle soit, ne peut nous ravir notre espérance en Jésus-
Christ, mort et ressuscité. C’est une Bonne Nouvelle, pour



tous !

Un seul Dieu pour tous

Psaume 96

1 Chantez en l’honneur du Seigneur un chant nouveau ;
gens du monde entier, chantez pour le Seigneur.

2 Chantez en l’honneur du Seigneur,

bénissez son nom !

Jour aprés jour annoncez qu’il est le sauveur.

3 Parlez de sa gloire a tous les étres humains,

parmi tous les peuples, racontez ses merveilles.

4 Le Seigneur est grand et mérite qu’on l’acclame.

Il est plus redoutable que tous les dieux.

5 Tous les dieux des autres peuples sont des faux dieux,
alors que le Seigneur a fait les cieux.

6 Il rayonne de grandeur et de majesté,

son sanctuaire est rempli de puissance et de splendeur.
7 Familles de toute la terre, venez honorer le Seigneur
en proclamant sa gloire et sa puissance.

8 Venez proclamer sa gloire,

entrez dans les cours de son temple en apportant vos dons.
9 Courbez-vous jusqu’a terre devant le Seigneur,

quand il manifeste qu’il est Dieu,

tremblez devant lui, gens du monde entier.

10 Dites a toute la terre : « Le Seigneur est roi,

le monde est donc ferme, il reste inébranlable.

Il juge les peuples avec droiture. »

11 Que les cieux se réjouissent, que la terre crie de joie,
que la mer mugisse, et tout ce qu’elle contient !



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/10/18/un-seul-dieu-pour-tous/

12 Que la campagne soit en féte, et tout ce qui s’y trouve !
Que tous les arbres des foréts poussent des cris de joie

13 devant le Seigneur, car il vient,

il vient pour rendre la justice sur la terre.

Il jugera le monde avec justice,

il sera un arbitre sir pour les peuples.

Ce qui m'a frappé, en relisant ce psaume, c’'est la facon avec
laquelle il affirme, avec force, la dimension universelle du
Seigneur.

=0n y trouve un appel a la louange adressé a tous les
peuples, aux gens du monde entier !

»0n y invite a proclamer la gloire de Dieu a tous les
humains

= La Création toute entiere (et pas seulement les humains
') est associée a la louange

=0n dit méme que le Seigneur, le Dieu dont parle ce
Psaume, est le seul vrai Dieu. Les autres sont des faux
dieux.

Mais peut-on encore dire cela aujourd’hui, sans étre taxé
d’intolérant ? Peut-on prétendre proclamer une bonne nouvelle
universelle sans étre arrogant ? N’est-ce pas problématique de
dire que le Dieu de la Bible, celui qui s’est révélé a Abraham
et sa descendance, le peuple d’'Israél, qui s’est manifesté en
Jésus-Christ, est le seul vrai Dieu ?

Il ne peut y avoir qu’un seul Dieu

L'affirmation monothéiste est, forcément, universelle. S’il
ny a qu’un seul Dieu, alors il est Dieu pour tout le monde '!

On peut méme aller plus loin : un Dieu qui ne serait pas
unique, peut-il étre encore Dieu ? Par définition, Dieu n’est-
il pas l'étre supréme, absolu ? Or s'il y en d’autres que 1lui,
alors il n’est plus absolu. Ce n’'est plus Dieu. C’est autre
chose.. Un étre supérieur ? Peut-étre.. Mais alors qu'y a-t-il
au-dessus de lui ?



Aujourd’hui, il est difficile d’entendre des affirmations
absolues. Chacun a sa vérité, chacun se construit sa
spiritualité, ses croyances et donc, son Dieu.

Mais soit il y a un seul Dieu, soit il n’'y a pas de Dieu du
tout. Il n'y a pas d’entre-deux possible. La réponse est
forcément un absolu.. a vous de choisir ! L’'auteur de notre
Psaume a choisi : il y a un seul Dieu. Tout vient de lui et
tout dépend de lui. Et en plus, il nous aime !

Evidemment, c’est une affirmation de foi. Mais pourquoi
serait-elle plus folle que d’'affirmer qu'il n’'y a pas de Dieu
? Ce qui est, aussi, une affirmation de foi ! Le Psaume
focalise son regard sur l'oeuvre du Dieu Créateur. Ses
oeuvres, ce sont celles qu’on voit quand on contemple la
nature, belles, impressionnantes. A tel point que la nature
elle-méme participe a la louange universelle. Est-ce vraiment
plus absurde de dire que tout cela est 1l’oeuvre de Dieu que de
dire que ce n'est que l'effet du hasard, de coincidences
heureuses ?

Avec l'auteur du Psaume, je préfere choisir qu'il y a bien un
Dieu, Créateur de toutes choses, et qu’il se soucie de nous.
Si Dieu n’est pas unique et absolu, alors il n’y a aucune
assurance ni aucune espérance possible. Tout ne serait
qu'hypothétique. Car si Dieu n'’est pas unique et absolu,

qu’est-ce qui nous garantirait qu’il accomplira ses promesses
?

Le probleme ce n’'est pas Dieu mais les
croyants

Le probleme, ce n'est pas le Dieu unique. C’'est ce que les
croyants font de leur monothéisme. Dans 1’'histoire, jusqu'a

aujourd’hui, la foi monothéiste a été utilisée comme prétexte
a la haine et 1la violence. C’est bien la le probléeme..

S’'il faut affirmer 1’absolu de Dieu, il faut étre conscient de



nos limites dans notre compréhension de Dieu. I1 ne faut pas
confondre Dieu et notre perception de Dieu. Dieu est plus
grand que notre théologie ! La théologie, c’est le discours
sur Dieu. C’est ce que nous pensons et disons de lui. Et si
Dieu pouvait étre “enfermé” dans une théologie, cerné par un
discours.. il ne serait plus Dieu !

C'est terrible quand on limite Dieu aux bornes de notre
intelligence, de notre foi ou méme de notre théologie. Car nos
théologies peuvent devenir des idoles. C’'est le cas quand
notre conception de Dieu est limitée a notre connaissance, a
notre théologie. Elle devient une idole, une image figée de
Dieu.

Le Dieu de la Bible se révele avant tout au moyen d’un récit,
dans 1’'histoire, pas a travers un dogme. Il se révele par ses
oeuvres, dans la nature qu’'il a créée et qu’il maintient. Il
se révele dans 1l'histoire d'un peuple, issu d’un homme,
Abraham. I1 se révele de maniere ultime en Jésus-Christ, le
Fils de Dieu devenu homme. Il rend ces récits vivants, pour
nous, par l’'oeuvre de son Esprit.

On ne peut pas réduire notre foi a notre confession de foi.
Méme si, évidemment, c’est important de réfléchir sa foi, de
L'approfondir. Ma foi, c’'est l'histoire de Dieu dans ma vie.

Les plus qui manquent a notre foi

IT y a un élan, un souffle, dans ce Psaume qui nous invite a
considérer notre foi, a la soupeser.. et a nous demander si
nous n'avons pas tendance a la limiter, a l'enfermer dans des
certitudes ou des habitudes. Finalement, est-ce que nous
n’'aurions pas besoin de quelques petits plus a notre foi 7

Un peu plus d’'enthousiasme

Quel grand Dieu nous avons ! A force de routine dans la foi,
avec une vie chrétienne bien rangée.. on l’'oublierait presque.
L’enthousiasme d’un tel psaume devrait nous rejoindre.



Vous me direz qu’on ne peut pas décider d’'étre enthousiaste..
Ce n'est pas faux. Mais on peut quand méme mettre toutes les
chances de notre c6té pour le devenir. Et pour cela, qu'y a-t-
il de mieux que la contemplation ? Est-ce que nous prenons le
temps de la contemplation dans notre vie ? La contemplation de
Dieu, dans ses oeuvres, dans le monde, dans notre vie et celle
de ceux qui nous entourent ? Est-ce que nous prenons le temps
de chercher a voir Dieu, a discerner sa main ? Est-ce que nous
lui demandons d’ouvrir nos yeux pour le voir, d'ouvrir notre
coeur pour le recevoir ?

Un peu plus d’humilité

Combien nous sommes petits devant ce Dieu si grand ! Et 1la
aussi, l’expérience de la vie chrétienne peut nous jouer des
tours, avec le risque, a la longue, de se croire du cb6té de
ceux qui savent, de ceux qui ont compris, avec la tentation de
se considérer comme quelqu’un qui, finalement, n’a plus grand
chose a apprendre sur la foi, sur la vie et méme sur Dieu.

Jésus n’a pas appelé des sachants, il a appelé des disciples,
qui ont toujours besoin d’apprendre. J'aime cette priere de
Jésus dans 1’Evangile de Matthieu, ou il s’exclame

“0 Pere, Seigneur du ciel et de la terre, je te loue d’avoir
révélé aux tout-petits ce que tu as caché aux sages et aux
personnes instruites.” (Matthieu 11.25)

Le Royaume de Dieu n’est pas pour les sachants, il est pour
ceux qui sont comme les petits enfants ! Si nous voulons que
notre foi grandisse et s’épanouisse, il faut rester du co6té
des petits qui cherchent a apprendre.

Un peu plus de curiosité

J’'en connais, forcément, trop peu sur ce Dieu unique et absolu
' Or, j’'ai l'impression que souvent, on se contente d’'un Dieu
trop petit ! Un Dieu qui n'est pas a 1'échelle de ce Dieu
unique et universel décrit dans notre Psaume. On passe alors a



coté de tant de choses simplement par manque de curiosité. On
préfere rester en terrain connu, entre nous, en fréquentant
les gens comme nous, qui pensent comme nous, qui prient comme
nous, qui parlent comme nous.. Je suis persuadé que le manque
de curiosité appauvrit notre foi.

Croyez-vous que ce Dieu unique et universel ne puisse pas se
révéler, d’une maniére ou d’'une autre, dans d’autres cultures,
dans d’autres croyances ? Et que nous ne puissions en tirer un
bénéfice pour notre foi aussi ?

Bien-s(r que nous reviendrons toujours au Christ, qui est pour
nous la révélation ultime de Dieu. Mais pourquoi ne pas sortir
aussi un peu des sentiers battus ? Oser aller voir chez les
autres, oser faire preuve de curiosité..

Conclusion

Finalement, 1’'enthousiasme, 1’'humilité, 1la curiosité.. ca
ressemble a des qualités qu’on trouve facilement chez les
enfants, les petits. Et nous sommes bien invités a étre comme
eux, si on veut entrer dans le Royaume de Dieu !

En fonction de votre personnalité, de votre cheminement
personnel, ca pourrait étre un peu plus 1’'un que l’'autre.. mais
il me semble que nous avons tous besoin d’un peu des trois !

Et il le faut bien, si on veut approfondir et vivre notre fol
en ce Dieu si grand, ce Dieu unique et universel !



