Les seconds roles (I) : Cain
et Abel (Gn 4.1-16)

Je vous propose de consacrer ces prochaines semaines a
quelques personnes de 1’Ancien Testament, plus ou moins
connus, dont le point commun est de se tenir dans l'ombre d’un
autre. cC sont des seconds rdles, des personnes éclipsées,
évincées, cachées, dont pourtant 1la Bible nous rapporte
l’histoire. Chacun a sa maniere a été en relation avec Dieu,
et leur histoire nous révele la présence et l’'identité du
Seigneur dans des situations difficiles.

J'aimerais commencer cette petite série avec celui qui est
sirement le mieux connu de ceux que j'ai choisis : Cain,
éclipsé par son frere Abel. Avant d’en dire plus, je vous
invite a suivre la lecture dans le livre de la Genese, ch. 4,
v.1-16.

Lecture

Ce texte porte de nombreuses énigmes : 1’'histoire de Cain
et Abel appartient aux débuts de 1’humanité, toujours délicats
a appréhender, et il y a plusieurs questions que je laisserai
pour d’autres moments. J’aimerais ce matin me concentrer sur
la personne de Cain et sur sa relation avec Dieu.

Cain est peut-étre le second r6le dont la place est 1la
moins évidente. C'est 1’'ainé, le premier fils d’Adam et Eve, a
priori il a le premier rbéle, devant son frere cadet, Abel.
L'’ainé est 1'héritier en chef, le premier des enfants, celui
vers qui on se tourne, celui qui s'attend aussi a avoir la
premiere place. Pourtant, lors d’un culte ou les deux freres
apportent leur offrande a Dieu, Dieu accepte l'offrande d’Abel
et refuse l'offrande de Cain. Cain manifestement se sent
reléguer au second plan, et fou de jalousie, assassine son
frere a la premiére occasion. Le texte présente une sorte de
paradoxe : Dieu approuve le sacrifice d’Abel, mais on ne parle
guasiment que de Cain.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-i-cain-et-abel-gn-4-1-16/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-i-cain-et-abel-gn-4-1-16/

1) Un choix perturbant.. 1la
liberté de Dieu

Tout commence avec un choix qui ne suit pas l'étiquette
Dieu agrée 1'offrande d’Abel et rejette celle de Cain. Ce
choix est aberrant d’un point de vue social : Cain est celui
qui a apporté son offrande en premier, et c’est lui 1’ainé,
1'héritier, celui qui transmet la lignée de son peéere.

Ce choix n'est pas plus simple a comprendre si on se place
d’'un point de vue religieux. A priori, les deux offrandes se
valent : autant le fruit des récoltes que les bétes du
troupeau. Ces offrandes sont liées au métier de celui qui les
offre, et il semble qu’elles soient toutes les deux le
meilleur de ce que chacun a produit. Dieu n’a encore donné
aucun commandement qui permettrait de préférer tel ou tel
sacrifice, et les deux types d’offrande (végétale et animale)
sont demandés dans la Loi que Dieu donnera a son peuple.

En plus, ce choix est radical : c’est ouli ou c’'est non.
Dieu n’essaie pas d’'épargner les sentiments de Cain : ce n'est
méme pas une préférence qui s’'exprime, mais un oui ou un non,
sans nuances. La radicalité de ce choix ressort d’autant plus
qu’'on ne le comprend pas.

Rien dans le texte ne laisse présager du refus de Dieu
devant l'offrande de Cain, et rien ne l’explique. Quand on
voit les suites tragiques de ce choix : la jalousie de Cain et
sa folie meurtriere, on s’'attendrait quand méme a ce que la
Bible donne des raisons ou au moins des 1indices pour
comprendre ce choix qui a tout fait basculer. Cependant, a
aucun moment Dieu ne s’explique ou ne se justifie. Quand il
approche Cain, c’est pour lui donner des conseils, pas des
explications.

Que faire avec ce choix apparemment injuste ? avec ces
silences ? Respecter ce silence. Il me semble que certains
silences bibliques ne sont pas faits pour étre comblés de nos
explications maladroites. On serait tentés de broder,



d'extrapoler, de justifier, dans le but de nous dire que Dieu
n'est pas injuste, arbitraire, imprévisible. Seulement, Dieu
ne se justifie pas — comme c’est souvent le cas dans notre
propre vie : pourquoi Dieu a-t-il permis que 1l'un vive et
l’autre meure ? Pourquoi permet-il que 1’'un réussisse et que
l’autre échoue ? Pourquoi certains semblent-ils tout avoir
pour eux, et d’autres lutter pour survivre ? Ni devant Cain ni
devant nous Dieu ne se justifie. Il est juste, sage, et bon,
mais il n’a pas de compte a nous rendre pour le détail de ses
choix. Nous voyons la l’effrayante liberté de Dieu, cette
liberté d'accepter ou de refuser, de faire passer les ouvriers

de la 11° heure devant et les ainés derriere, de bousculer les
ordres sociaux, de renverser les protocoles, parce que rien ne
peut dicter ses choix. Dieu n’est 1l’esclave de personne, pas
méme de la logique, mais il est le Maitre qui prend toute
décision avec pleine liberté, dans une sagesse et une justice
qui nous dépassent.

2) L'’engrenage du péché : du
point de vue de Cain

Cain, lui, a du mal a accepter cette décision.
L’impression que son frere 1’a évincé, l'a fait passer au
second plan, le remplit de jalousie et de tristesse. il est
vexé, abattu, déprimé. Ce qui est remarquable, c’est que,
alors méme que Dieu a préféré l'offrande d’Abel, il se tourne
vers Cain pour Ll'encourager et Llui donner des conseils.
« Pourquoi es-tu faché ? Pourquoi fais-tu la téte ? Ce n'est
pas fini, si tu réagis bien, tu peux te relever. Il y a une
marge de progres. Toutefois, si tu réagis mal et que tu cedes
a ta jalousie, a cet engrenage d’'amertume et de ressentiment,
le péché 1’emportera. » Pour Cain aussi, c’est le moment du
choix : céder ou non a la jalousie. La Bible nous révele que
nous sommes acteurs de notre vie, méme si nous ne choisissons
ce qui nous arrive. Nous sommes maitres de nos réactions, de
nos décisions, et aussi de nos sentiments. C’est d’'ailleurs ce



que suggere le commandement d’aimer — que 1’amour est aussi un
acte de volonté. Nous ne sommes pas victimes des tempétes
extérieures ou intérieures : Dieu avertit Cain face a la
jalousie et ses conséquences, l’appelant a faire un choix, de
méme que nous sommes appelés a O6ter les racines du péché dans
notre vie et a cultiver des attitudes bienfaisantes.

Cain est tres intéressant, parce qu’il nous montre comment
on s’'endurcit contre Dieu, en se fermant a sa parole pour
laisser croitre les fruits morbides de notre colere, de notre
avidité, de notre orgueil.. Cain était loin d’étre obligé de
tuer son frere, et il nous donne 1’exemple tragique d’un homme
qui s’'est laissé emporter par son péché, allant de 1la
convoitise a la haine, et de la haine au meurtre.

L’'histoire de Cain, c’est l’'histoire d’un engrenage
L’engrenage du péché dans le ceur de 1’homme, qui le conduit
sur des chemins de mort. Cain se révele dans toute son
obstination butée : quand Dieu le console la premiere fois, il
se mure dans le silence avant d’assassiner son frere avec
rage. Apres le crime, quand Dieu s'approche de lui et lui tend
une perche : « ou est ton frere », Cain se met a mentir et a
parler agressivement a Dieu : « suis-je le gardien de mon
frere ?7? » autrement dit : « qu’est-ce que j’'en ai a faire ? »
Quand Dieu 1le replace devant son crime, devant les
conséquences du meurtre de son propre frere, et qu’il lui
énonce le chatiment décidé, Cain a encore 1l’audace de se
plaindre et de réclamer la clémence de Dieu : « mais c’'est
trop dur ! je risque de mourir ! » — dit l’assassin !

Méme apres 1'acte, Cain ne montre ni remords, ni
culpabilité, ni méme un semblant d’humilité devant Dieu apres
ce qu’'il a fait. Enfermé dans son égoisme, dans sa haine, dans
son orgueil, il conteste Dieu et 1’accuse a moitié de le
mettre en danger de mort — alors que le chatiment de Dieu
parait clément face a une condamnation a mort par exemple.
Cain a un petit co6té immature tout a fait exaspérant, tapant
du pied et du point quand ca ne va pas comme il veut.



Avec Cain, nous sommes face a une des personnes bibliques
les moins aimables : immature, violent, colérique, impénitent..
En méme temps, il reflete avec une précision déconcertante les
effets du péché dans notre ceur : haine, mensonge, repli sur
soi et rejet des autres, rejet de Dieu, orgueil.. Il démontre
comment une simple vexation peut nous conduire au drame.

3) La fidélité de Dieu

Que fait Dieu avec un tel homme ? Loin de le disqualifier,
il 1'encourage a remonter la pente, a progresser ; il lui
témoigne de son attention et de sa sollicitude. Cain n'a pas
vu son offrande acceptée, mais ¢a ne veut pas dire que Dieu
Ll’aime moins qu'Abel ou lui accorde moins de valeur. Des le
culte terminé, il rejoint Cain pour le réconforter, et c’est
Cain qui semble monopoliser l’attention de Dieu, pas Abel.

A quatre reprises, Dieu s’adresse a Cain : d’abord pour
lui remonter le moral. Apres le meurtre, il lui donne une
chance de se repentir et d’avouer son crime. Lorsque Caln
s'obstine, il le punit, mais pas avec la peine capitale.
Enfin, quand Cain a 1’audace de négocier sa peine, Dieu fait
preuve d’'indulgence et le place sous sa protection. Malgré les
refus de Cain, malgré sa culpabilité, malgré son aveuglement,
Dieu continue de se tourner vers lui, il continue de 1luil
offrir sa grace. Méme apres l'avoir rejeté de sa présence, il
prend pitié de Cain et le protege. Cette compassion est
gratuite, sans fondement : alors que Calin ne cesse de tourner
le dos a Dieu, Dieu ne cesse de lui tendre la main.

Je trouve que cette situation illustre bien cette phrase
de 1'apbétre Paul : la ou le péché abonde, la grace surabonde.
Méme dans cette situation désespérée, Dieu fait grace, il
laisse une issue, une promesse, une bénédiction. Il me semble
que l’histoire de Calin montre la relation tragique entre un
homme au ceur fermé et un Dieu qui tend la main. Dieu ne cesse
d'offrir une nouvelle chance, la possibilité de faire demi-
tour, de demander pardon, de recommencer autrement. Ce n'’est
pas lui qui se détourne, c’est 1’homme. Méme dans



1’'application de sa justice, Dieu laisse une possibilité de
clémence, que 1’on saisit ou pas.

Cette histoire nous replace devant ce Dieu extraordinaire,
gui non seulement aime et s’'approche des petits, des faibles,
de ceux qui échouent et qui souffrent, mais qui s’approche
aussi des brutes, des tyrans, de ceux qui calment leur peine
en écrasant les autres. Ce Dieu extraordinaire qui s’approche
de ceux qui l’acceptent et de ceux qui le refusent, qui tend
la main sans distinction, sans condition, a tous, tout le
temps, offrant sans cesse une chance de se laisser relever et
restaurer.

Conclusion

L'histoire de Cain nous rappelle que notre vie nous
échappe, que nous ne maitrisons pas nos réussites ou nos
échecs, et que de notre point de vue, tel ou tel événement est
aléatoire. Cette affirmation que nous sommes soumis a la
volonté de Dieu, dans ses mysteres et ses silences,
s’'accompagne d’une affirmation plus forte, plus prégnante, que
ce Dieu qui est notre maitre est aussi notre pere, plein d’un
amour sans limites. Ce Dieu ne nous laisse pas errer dans les
jungles de la vie, mais il propose de marcher avec nous, de
nous conduire, de nous accompagner, de nous donner les forces
et les ressources pour suivre le chemin de la vie. La ou Cain
a choisi de persister sur un chemin de mort, nous avons le
choix, a chaque carrefour, a chaque instant, de nous ouvrir a
la présence de Dieu, d’accepter son amour et sa grace, de
saisir cette main tendue, la possibilité de vivre vraiment, de
se dégager des fardeaux et des poids pour marcher debout,
vraiment libres, vraiment vivants, avec le Seigneur.




La Vérité vous rendra libres
(Jean 8.30-50)

Je vous invite ce matin a méditer le texte du jour, dans
L’évangile de Jean. Dans ce texte, Jésus dialogue avec des
compatriotes récemment convertis, des Juifs qui croient depuis
peu que Jésus est le Messie attendu par Israél. En poursuivant
son enseignement, Jésus suscite comme a son habitude de vives
réactions, et le dialogue qui s’ensuit vient questionner leur
conception de la foi.

Lecture

En quelques minutes, les auditeurs de Jésus passent du
camp des croyants au camp des adversaires, ennemis, haineux
« tu as un démon, finissent-ils par lui dire ! Tu es comme les
samaritains, ce peuple avec qui nous cohabitons mais que nous
détestons presque plus que les Romains ! » Jésus n'est pas en
reste : on pourrait presque dire que c’est lui qui a commencé.
I1 débute son discours en traitant ses interlocuteurs comme
des disciples en devenir, et finit par leur dire qu’ils n’ont
rien compris et qu’ils sont fils du diable. Au lieu d’accepter
aimablement ses nouvelles recrues, il les provoque et les
insulte, au point de récolter rien moins que leur agressivité.
Dans la conclusion de ce dialogue, Jésus prouve que la foi de
ces croyants est bancale et qu’ils ne sont pas dans la bonne
disposition pour recevoir de Jésus le salut. A travers cette
discussion, Jésus livre des pistes qui restent actuelles pour
réfléchir aux implications de la foi.

1)Une foli a approfondir

Tout d’'abord, ce qui ressort de cette discussion, c’est
une caractéristique de la foi : une foi authentique
s’approfondit. Autrement dit, on ne devient pas disciple du
Christ en un instant. Les interlocuteurs de Jésus sont d’abord
décrits comme des Juifs qui l'ont cru lorsqu’il s’est présenté


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/la-verite-vous-rendra-libres-jean-8-30-50/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/la-verite-vous-rendra-libres-jean-8-30-50/

comme la lumiére du monde, qui recoit la pleine faveur de Dieu
parce qu’'il met pleinement en pratique la volonté de Dieu. A
priori, on pourrait dire de ces gens qu’ils sont convertis,
qu’ils ont compris que Jésus est le Messie, et que leur foi va
changer leur vie.

Trouver qui est le Messie, c’est la grande question a
1'époque de Jésus, puisque toute la spiritualité juive est
remplie de cette attente, de cette espérance que Dieu va
sauver son peuple en envoyant le Messie, 1’homme validé par
Dieu pour parler en son nom, pour agir avec sa puissance, et
délivrer son peuple. Cette attente du Messie, c¢a fait des
siecles et des siecles qu’elle dure et qu’elle nourrit la foi
des Juifs. Vous imaginez bien que, pour un Juif héritier de
cette attente séculaire, rencontrer celui qui se présente
comme 1’envoyé de Dieu, le libérateur, c’est comme trouver le
jackpot, comme trouver un trésor qui change la donne.

Du coup, quand 1l’évangéliste dit de ces Juifs qu’'ils
croient, on s’'attend a ce qu’'ils regorgent d’enthousiasme, de
joie, d’'espérance, face a cet accomplissement de la promesse
de Dieu. Sauf qu’on se rend rapidement compte que la foi de
ces Juifs n’'a pas l'ampleur imaginée, et qu’'a la premiere
remarque-demande-promesse de Jésus, 1ils se rebiffent.
Reprenons cette parole de Jésus qui les vexe au point de les
renvoyer loin du Christ : « Si vous restez fideles a mes
paroles, vous serez vraiment mes disciples, vous connaitrez la
vérité, et la vérité vous rendra libres ». Les interlocuteurs
de Jésus percoivent derriere cet enseignement et cette
promesse des insinuations qui leur déplaisent fortement. 1)
ils ne sont pas encore ses disciples et leur foi actuelle
n'est pas suffisante ; 2) ils sont encore dans l’ignorance de
la vérité et ont besoin d’'étre libérés.

Les Juifs qui viennent de reconnaitre en Jésus le Messie
ne sont pas encore ses disciples. Aux yeux de Jésus, leur foi
est comme une plante qui a germé mais dont on ne sait si elle
va vraiment se développer. J’'ai expérimenté ca il y a peu : on
nous a offert un citronnier, et j’ai observé avec beaucoup



d’attention les petits fruits qui émergeaient des fleurs. Ils
ont commencé a grandir, mais, a cause de 1’été pluvieux, mes
petits fruits ont pourri avant de faire la taille de mon
ongle. J’'ai di les enlever, mais maintenant j’en ai un qui a
dépassé la taille critique et dont je suis a peu pres sire
qu’il va devenir un citron. Pour étre disciple de Jésus,
c’'est-a-dire avoir une foi authentique, forte, stable, il faut
la développer. Admettre que Jésus est le sauveur, ce n'’est pas
1l'aboutissement d’un processus, mais un commencement, une
ouverture. La foi ne nous installe pas au coin du feu, mais
elle nous place sur un chemin sur lequel nous sommes appelés a
avancer.

Comment avancer ? Comment développer cette foi naissante
pour qu’elle nous attache solidement a Dieu et nous conduise
au salut ? En s'’appropriant les paroles de Jésus. Dans ces
paroles, la vérité de Dieu se révele et transforme notre
maniere de voir, notre manieére de vivre. Dans ces paroles,
nous découvrons peu a peu le caractere de Dieu, sa volonté,
ses projets, et quel regard il porte sur nous. En ce sens, la
parole de Jésus est la lumiere de Dieu qui nous éclaire : elle
nous révele la vérité de ce monde et nous éclaire sur notre
route pour que nous cheminions vers le salut. Savoir ne suffit
pas, rester a l’entrée du chemin ne suffit pas, mais ces
paroles, ces connaissances doivent étre appropriées, digérées,
appliquées, traduites en actes en paroles et en pensées.

2)Vérité et esclavage

Les interlocuteurs de Jésus, nous 1l'avons vu, sont vexés.
Vexés de ne pas étre considérés comme de vrais croyants, mais
surtout vexés de s’entendre dire qu’ils doivent écouter Jésus
pour connaitre la vérité et ainsi devenir libres. Pour des
gens issus du peuple élu, descendants du grand patriarche
Abraham, ami de Dieu, héritiers de promesses faramineuses,
pour des gens comme ca, étre traités d’'ignorants et
d’'esclaves, c’'est une grave insulte. Ils ne sont pas comme ces
paiens, asservis aux idoles de pierre et de bois, gouvernés



par de fausses valeurs, esclaves de motivations indignes,
puisqu’ils sont juifs, enfants de Dieu depuis Abraham.
Pourtant, Jésus les confronte a une dure réalité : ils ne sont
pas mieux que les autres, parce que comme tous les autres,
leur vie est corrompue par le mal et ils ont péché. Dans cette
accusation, Jésus rappelle que le véritable esclavage, la
véritable ignorance dépasse les errances grossieres et
évidentes, mais qu’il peut se faufiler sournoisement derriere
la plus belle apparence de piété. Personne n’est a l'abri du
péché — le péché, c’est 1l'influence du mal dans ma vie, c’'est
le fait de céder a la fascination du mal.

Dit d’'une autre maniere, personne ne peut se targuer
d’étre libre moralement. Parce qu’a partir du moment ou j'ai
péché, ou j'ai mis le doigt dans 1'’engrenage, cet engrenage
s’emballe. Des le moment ou j’'ouvre la porte au mal, il entre,
il s'installe et il se répand sans me laisser la possibilité
de le déloger. Il y a au moins deux raisons a cela. La
premiere, c’'est que mes actes laissent une empreinte sur moi,
ils créent une disposition, ils m’orientent d’une certaine
maniere. Des que j'ai commencé a faire le mal, le mal est
devenu le mode par défaut de ma vie — pas besoin d’ailleurs
qgue ce mal soit spectaculaire : simplement 1le mensonge,
l'orgueil, 1la colere, la jalousie, 1’'indifférence,.. La
deuxieme raison, c’est que le mal et le bien ne sont pas des
forces neutres, impersonnelles, des réseaux de valeur ou
d'action. Derriere notre notion de bien, il y a un Dieu bon
qui incarne toutes les valeurs de vie, de justice, de vérité,
de paix, d’amour, de sainteté, etc. De méme, derriere notre
notion du mal, il y a une créature rebelle, qui s’'est
détournée de Dieu de maniere si radicale qu’il n'y a plus de
place en elle pour la vérité ou le bien : 1la noirceur a tout
envahi, et ses chemins que destruction et corruption. Deés que
nous avons péché, des que nous avons choisi 1le mal, nous
sommes devenus esclaves de celui qui ne vit que par le mal,
qui ne répand que mensonges et destruction sur son passage.
C'est cet esclavage que démasque Jésus : ses interlocuteurs se



croient libres, bien portants, sains (avec ou sans t), alors
qu’'en réalité, leur vie est corrompue et ils sont esclaves du
péché, marchant sur des chemins de mort, privés du salut.

Cet esclavage les rend aveugles a la vérité. Leur foi
naissante les amene cependant a un carrefour, elle les
rapproche du Christ et les met devant un choix, qui se révele
crucial pour leur chemin ultérieur. Ce carrefour, pour les
juifs a qui parle Jésus, c'est 1'alternative entre leur
tradition rassurante, leur piété reconnue, leur conviction
d’'étre justes — tout cela de maniere illusoire parce leur
justice et leur piété sont torpillées par le péché -
l'alternative donc entre l’impression rassurante d'étre des
gens bien, et l’invitation de Jésus a admettre leur noirceur
pour en étre libérés.

Autrement dit, le choix qui se dresse devant eux, c'est
quelle place ils vont laisser a Jésus dans leur vie. Soit ils
acceptent que Jésus les confronte a ce qu’ils sont vraiment
dans le but de les 1libérer, soit ils reculent, refusant de le
laisser les transformer. Jésus est tres clair : sont disciples
ceux qui laissent la voie libre au christ, ceux qui acceptent
de tout entendre (méme si ca fait mal, méme si les
transformations ne sont pas immédiates, mais ils écoutent).
Les juifs de notre texte sont sur la défensive, ils ne sont
pas préts a se remettre en question, mais au contraire, ils
préferent rejeter ce Messie dont les promesses de salut les
bousculent et retournent a leurs illusions rassurantes mais
mortelles.

3)Reconnaitre le Dieu qui libere

Le neud du probleme, c’est la nature de la vérité qui nous
libére du mal et nous conduit au salut. Dans 1l’antiquité, 1la
vérité est libératrice. Chez Socrate, par exemple, on trouve
1'idée que 1'homme ne fait le mal que lorsqu’il ignore la
vérité et ne sait pas ce qui est bien, le fameux « nul n'’est
méchant volontairement ». Chez d’'autres philosophes, et méme
dans des courants spirituels contre lesquels les apodtres



devront se battre, on trouve 1’'idée que la connaissance
intellectuelle nous 1libere de la peur, dédramatise les
situations difficiles et nous transporte vers la sérénité.
Savoir, c'est étre libre.

Quand Jésus dit : vous connaitrez la vérité, et la vérité
vous rendra libres, il s’'inscrit en faux par rapport a ces
théories. En effet, dans la Bible, comme nous 1’avons déja vu,
la vérité n’est pas une notion abstraite, un ensemble d’idées
parfaites, ou une connaissance parfaitement objective. Non, la
vérité, dans la Bible, c’est une personne, c’est Dieu. Elle
n'est pas désincarnée, mais elle est personnelle. Jésus
l'affirme d’'ailleurs un peu plus tard : je suis la vérité, le
chemin et la vie. La vérité n'existe pas a c6té ou en dehors
de Dieu, mais elle nait de sa personne.

Du coup, ce qui nous libere, c’est moins 1l'apprentissage
de notions qui nous étaient inconnus que 1’approfondissement
de notre relation avec Dieu qui est la vérité. Dans notre
texte, cette ambiguité est dissipée lorsque Jésus rappelle que
c'est bien le Fils héritier dans la maison qui affranchit les
esclaves. Notre libération du mal ne passe pas seulement par
des prises de conscience ou des rééducations : c’est Dieu le
fils lui-méme, l'envoyé qui agit parfaitement, au nom du pere,
pour le pere, qui est totalement dépourvu de mensonge, de
fausseté, de vanité, c’est lui qui nous libere. Et c’est en le
connaissant lui, en lui laissant toujours dans notre vie, que
nos chaines se brisent.

Comment est-ce possible ? Jésus, parfaitement juste,
parfaitement bon, a pris sur lui a la croix toute notre
culpabilité et a épuisé 1le mal qui nous envahit. Il a subi
toute la force de notre chatiment, il a comme plongé au ceur
du mal, et il en est remonté, il est ressuscité, il a triomphé
de ce qui nous tenait en esclavage. par la foi, nous nous
tournons vers le Christ, nous lui demandons, a lui le fils de
Dieu, de nous libérer, de triompher dans notre vie des
esclavages qui nous écrasent. plus nous le fréquentons, plus
nous nous tournons vers lui, plus nous marchons a sa suite,



plus le mal perd son emprise et nous relache pour vivre
pleinement avec Dieu, pour étre sauvés, debout, libérés.

Ne soyons pas de ceux qui se ferment a la parole du
christ, ne nous terrons pas dans l’'aveuglement rassurant, mais
ouvrons grand les portes au Dieu vivant, laissons Jésus Christ
nous transformer, nous libérer, nous sauver, chaque jour un
peu plus, jusqu’au jour ou le mal aura totalement disparu,
parce que Jésus Christ est déja vainqueur. amen

L’'Eglise, 1lieu ou Dieu
renverse les valeurs

1 Corinthiens 1.26-31

De quoi sommes-nous fiers ? Ou se loge notre valeur,
qu’est-ce qui fait de nous « quelqu’un » ? C’'est bien cette
question, atemporelle, de fierté et de valeur, d’estime de soi
pourrait-on dire, de reconnaissance pour soi et pour les
autres, c’'est donc cette question qu’aborde 1’apdtre Paul
lorsqu’il écrit a 1'église de Corinthe dans les années 50
apres Jésus-Christ. Quand Paul écrit cette lettre, il a eu
vent de nombreuses divisions dans la communauté : non pas des
schismes, mais des déchirures, des tensions, ou les groupes
tendent a entrer en compétition pour savoir qui sont les
meilleurs, les plus spirituels. Qui est le plus béni, qui a
les meilleurs dons, qui fait les meilleurs miracles, et Paul,
dans toute sa lettre, ne cesse d’'argumenter en faveur de
L'unité — et vous connaissez le texte fameux de 1 Co 12 ou
Paul décrit 1’'église comme un corps ou les uns et les autres
se completent dans leur diversité et forment une entité
harmonieuse. De méme, vous avez s(rement entendu la maniere
dont Paul exhorte a 1’amour dans la communauté au ch.13 (texte

\

qu’on lit souvent a des mariages, mais qui s’'adresse d’abord a


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/04/leglise-lieu-ou-dieu-renverse-les-valeurs/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/02/04/leglise-lieu-ou-dieu-renverse-les-valeurs/

une église déchirée par les tensions) : l’'amour est patient,
il n’'a pas de passion jalouse, l’amour ne se vante pas, il ne
se gonfle pas d’orgueil, et il ne cherche pas son propre
intérét. Vous voyez, dans toute la lettre de Paul on sent le
contexte tendu de 1’église de Corinthe, ou la rivalité et le
désir de supériorité abiment 1’unité de 1’église. Paul
s’'attaque a cette question avec deux grands arguments : le
deuxieme, c’est l’amour qui transforme les différences en
complémentarité, et le premier argument, dans lequel se situe
notre texte de ce matin, c’est une réflexion sur la
supériorité que 1’on recherche.

Les faits : une communauté en contraste avec la
société

Paul adopte une tactique assez directe, et il rappelle que
les gens de 1’église n’'ont aucune supériorité a faire valoir,
aucun raison de se vanter, et que 1’espece de compétition qui
s'est instaurée dans 1’église non seulement s'écarte de
L’amour auquel nous sommes appelés, mais en plus elle n’'a
aucun fondement dans la communauté : autrement dit, les gens
de cette église n’ont pas de quoi se vanter.

Les valeurs de la société de Corinthe

Paul fait référence a trois criteres de valeur qui avaient
énormément d’importance dans la ville de Corinthe, ville
portuaire, marchande, cosmopolite du sud de la Gréce. Dans
cette ville, on valorisait trois types de personnes : le
brillant intellectuel, le sage, quelqu’un qui savait parler et
manier la rhétorique, qui savait jouer avec les concepts, et
persuader n’'importe qui grace a ses talents oratoires. Si le
sage était bon, il finissait toujours par avoir le dernier mot
et par avoir raison, quel que soit le sujet. Il s’agit moins
d'un philosophe authentique que d’un beau parleur capable de
transporter son auditoire.

Le deuxieme type, c’est le puissant, celui qui est fort,
soit par sa richesse (bien évidemment) soit par sa position



professionnelle et les liens avec le pouvoir en place,
Ll’autorité romaine, p. ex. le haut fonctionnaire, le préfet,
le conseiller de tel gradé etc.

Les gens importants, c’'est a la fois les puissants, les
sages, et aussi tous ceux qui ont de l’influence dans la
société de par leur réseau, leur famille, leurs amis, leur
réputation. Ce sont les notables de la cité qui exercent une
autorité informelle dans la société.

La réalité de 1’église : insignifiante aux yeux du
monde

Paul reprend ces trois catégories — sages, puissants,
notables — pour dire aux Corinthiens : « Vous n’étes rien de
tout ca. Vous vous querellez pour savoir qui est le meilleur
prédicateur, le prophéete le plus spirituel, qui suit 1le
meilleur apdtre, qui a le meilleur baptéme en fonction de
celui qui les a plongés dans 1’eau.. Vous vous querellez, mais
vous étes loin d’étre les meilleurs ! Arrétez-vous 5 minutes
et rappelez-vous qui vous étes ! Arrétez de faire les fiers,
car vous étes loin 1’'élite. »

Voila une maniere un peu cavaliere de remettre les
pendules a l’'heure : les tensions de 1’'église naissent d’un
orgueil qui n’a aucun fondement. Il faut dire que 1l’'église du
premier siecle est effectivement loin d’étre un club
prestigieux : on y trouve certes quelques riches, quelques
puissants, quelques propriétaires, mais 1la majorité de
1’assemblée est composée de ceux que la société méprise : les
esclaves bien sir — qui a 1’'époque étaient a peine considérés
comme des humains, mais plutdét comme des outils parlants —
esclaves qui n'avaient aucun droit, déja pas de citoyenneté,
mais aucun droit a disposer d’eux-mémes. Ensuite, il y a des
marchands, des artisans, c’est-a-dire des personnes qui ne
sont pas occupées aux nobles carrieres : philosophie, droit,
politique. Ce sont les seuls métiers vraiment valorisés, le
reste c’est un peu des métiers de seconde zone (le commerce
etc.) et alors en plus quand on travaille soi-méme — c'est



qu’on n’'a pas assez réussi pour pouvoir mettre d’'autres au
travail. Et il y a des femmes, qui ont a peu prées le méme
statut que les esclaves dans la société de 1'époque.

Quand on regarde bien 1’église de Corinthe, on est forcé
de constater que la grosse majorité vient des classes
inférieures de la société, et que cette course au prestige est
plus une imitation de ce qui se fait dans la société
corinthienne qu’une composante naturelle de 1’église. C’'est un
fait, quand on regarde 1’ensemble de 1’église de Corinthe,
c’'est une église faite de petites gens et non pas d'une élite
prestigieuse.

Un Dieu qui renverse les valeurs

Le choix des faibles

Paul va plus loin : si 1'église est composée des petits de
ce monde, ce n'est pas par hasard ou parce qu’'elle a échoué,
mais parce que Dieu 1’a décidé. C’'est Dieu lui-méme qui a
choisi d'avoir une église faible. Le caractere modeste de
1’église est presque théologique : c’est Dieu qui a décidé
d’agir a travers des petits.

C'est ce que Paul exprime en répétant a 3 reprises : Dieu
a choisi des gens « fous », faibles, petits, méprisés, il va
méme jusqu'a dire des « riens », des nuls aux yeux du monde.
Dieu a choisi, c’est sa volonté, sa décision.

Ce choix des faibles nous choque forcément un peu -
pourquoi choisir ce qui est nul ? Ca n'a pas de sens ! Mais
quand on regarde l'ensemble de la Bible et 1la maniere dont
Dieu s’est comporté a travers les siecles, on prend conscience
que Dieu choisit tres souvent les faibles. Quelques exemples
il choisit Abraham, un vieillard stérile, pour démarrer un
peuple ; pour délivrer le peuple d’'Israél d’'Egypte, il choisit
Moise, un assassin incapable de parler en public ; comme roi
de son peuple en terre promise, il choisit David, le plus
jeune de 7 garcons, le plus chétif et le plus ignorant
puisqu’il ne savait que garder les moutons. Et le pompon,



c’'est le Messie : le Sauveur de l'Humanité (avec un grand S et
un grand H) meurt sur une croix parmi des vauriens.

Anéantir les prétentions humaines

Pourquoi cette passion pour les causes perdues ? Pour
détruire 1'orgueil et les prétentions humaines. Déja, Dieu
montre qu’il ne se laisse pas impressionner par notre compte
en banque, la longueur de notre CV, ou le nombre de contacts
que nous avons. Nos performances, notre réseau, nos dons, ne
l'impressionnent pas. En choisissant les plus petits, il nous
rappelle combien c’est ridicule de se présenter devant Dieu
avec des faire-valoir — ah oui, mais moi je parle bien, moi
j'aide les autres, moi je dirige 100 personnes, moi j'ai une
belle maison. Et alors ? On s’adresse au créateur, a celui qui
a tout pouvoir sur la terre et dans le ciel ! Dieu choisit les
petits pour réduire a néant 1’orgueil humain : non seulement
tous mes sujets de fierté sont nuls devant le Créateur du ciel
et de la terre, mais en plus, lui il connait la noirceur de
mon ceur, et il sait que malgré les paillettes qui brillent en
apparence, au fond de mon ceur, je ne vaux pas grand-chose.

En choisissant les petits, Dieu démontre sans ambiguité
que le salut ne dépend pas de nos euvres, de notre valeur, de
nos qualités, mais de 1’amour de Dieu seul. En sauvant des
personnes qui paraissent totalement indignes d’étre sauvées,
Dieu montre que c’'est lui qui sauve, c’'est lui qui donne. Le
salut n’'est pas quelque chose que nous obtenons a force
d’'efforts, que nous arrachons a la force de nos bras, mais
c’est un don gratuit de Dieu.

Une église de faibles, de petits, est la démonstration
vivante que le salut vient de Dieu seul, que cette communauté
ne vit que par la puissance de Dieu qui se déploie dans le
creux de notre indignité.

Montrer d’ou vient la vraie valeur : en Jésus-Christ

Paul exhorte donc ainsi les Corinthiens : vous n’avez pas
de quoi faire les fiers, arrétez donc les vantardises et les



rivalités. Cela étant, Paul fait un jeu de mots en s’appuyant
sur une citation du prophete Jérémie : si vous tenez a étre
fiers de quelque chose, alors soyez fiers de ce que vous avez
recu dans le Seigneur. C’'est-a-dire, si vous devez tirer votre
assurance de quelque chose, ne regardez pas a vos maigres
performances ou a votre humble origine, mais regardez au salut
glorieux que vous recevez par la grace de Dieu. C’est de 1la
que vient votre valeur.

Jésus-Christ est devenu votre sagesse, votre force, votre
autorité, votre prestige, parce que grace a lui, vous avez été
innocentés devant Dieu, vous avez été rendus saints, vous avez
été 1libérés, et vous étes maintenant enfants de Dieu. Voila
votre valeur, voila ce qui vous permet de vivre avec
assurance, de vous sentir a votre place dans ce monde
L’amour de Dieu exprimé dans le sacrifice de son propre fils
pour vous pardonner.

Un salut qui transforme notre sens des valeurs

Notre Dieu est un Dieu qui renverse les valeurs humaines,
un peu ridicules, souvent superficielles. Nos criteres
d’évaluation n’'ont rien a voir avec le regard de celui qui
nous a créés et qui nous a sauvés : notre faiblesse ne veut
pas dire que nous n’avons pas de place dans ce monde, mais que
la force de Dieu peut s’exprimer dans notre vie. Plus nous
sommes bas, plus nous voyons la grandeur de ce Dieu qui peut
nous relever et nous ramener au plus des rangs.

Quelles sont les conséquences de ce renversement des
valeurs que Dieu aime tant et qui se manifeste de maniere si

forte a la croix ou meurt notre sauveur — avant de ressusciter
— ?

D’abord, c’est ma relation avec Dieu qui est transformée.
Je ne viens pas devant lui avec les mains remplies de mes
ecuvres, de mes réussites, de ce qui fait réver, mais je me
tiens devant lui les mains vides, sans fard, sans masque,
comme je suis, faible, petite, indigne. Et avec ces mains
vides, je peux recevoir 1’abondance de cet amour infini.




Libérée de la quéte de performance, de réussite, de prestige,
de reconnaissance, je suis simplement devant Dieu, portée par
son amour inconditionnel.

L’onde de choc du salut transforme aussi notre relation
avec les autres. Nous sommes tous de méme valeur en Jésus-
Christ. L'expression « nous sommes tous égaux » a peu de
réalité : on n’'est pas égaux selon les lieux, la famille, les
moyens, la santé.. Par contre, nous sommes égaux en Jésus-
Christ, tous fils et filles de Dieu, également justifiés,
également pardonnés, également adoptés. Du coup, la jalousie
ou le mépris n’ont plus lieu d’étre, si nous sommes égaux ! Au
contraire, nous découvrons que nous sommes solidaires les uns
des autres, de méme valeur avec des dons différents, mais tous
essentiels aux yeux de Dieu. Si notre valeur vient de l’'amour
de Dieu, les criteres humains n’ont plus leur place. Nous
sommes freres et seurs, point. Les grands apprennent a étre
humbles, les petits se rassurent. Qui serions-nous pour
mépriser celui que Dieu aime au point d’avoir sacrifié son
Fils unique pour lui ?

Enfin, la prédilection de Dieu pour les petits et pour les
faibles afin de révéler sa grace et sa puissance nous fait
réfléchir sur ce que nous attendons de 1'église. Est-ce que
nous voulons une église respectable, prestigieuse, remplie de
gens bien, sages, puissants, influents ? hum.. cela ressemble
plutdét aux valeurs humaines. Certes, il ne s'’agit pas de
refuser ce qui est bon, ou de mutiler les bien-portants ! Ce
qui est bon dans notre vie vient de Dieu, et nous sommes
appelés a la reconnaissance pour ses bénédictions. Mais il
n'empéche que Dieu nous pose avec l'église le défi de
transformer nos criteres d’évaluation — ce qui est d’'autant
plus compliqué que 1’'on vit dans un monde qui n’est pas tres
éloigné de Corinthe, et qui valorise les apparences, la
réussite a tout prix, la performance outranciere.

Si 1’église est le peuple que Dieu rachete par la croix
honteuse du Christ, si les croyants sont ceux qui se tiennent
les mains vides et recoivent tout par grace, alors peut-étre



que 1’église sera humble, parfois insignifiante, parfois
impuissante. Mais au ceur de cette fragilité qui nous effraie,
c'est la bonté de Dieu qui rayonne.

Conclusion

Nous croyons en un Dieu qui accueille et qui sauve par
pure grace, sans se laisser aveugler par nos prétentions. Dieu
aime tout homme, toute femme, et il recueille celui qui se
présente humblement devant lui, qu’il soit petit ou qu’il se
fasse petit. En Jésus-Christ, Dieu est descendu tres bas pour
pouvoir relever tous ceux qui saisiraient sa main.

L’'église, peuple de rachetés, communauté de faibles qui
tous, malgré les apparences, étaient indignes devant Dieu a
cause de leurs fautes, 1'église témoigne de la grace de Dieu
et de sa puissance. Elle témoigne aussi sur la Terre, des
valeurs de Dieu, qui nous interpellent et nous transforment
peu a peu.



