Le repos de 1la foi, jour
apres jour

C W

Lecture biblique: Philippiens 4.4-9

Début juillet, nous avons entamé une petite série sur le
repos. Nous avons vu que le repos est un moment nécessaire, a
la fois pour souffler, pour prendre du recul et pour se
tourner vers l'essentiel, Dieu. Nous avons vu qu’'une des
caractéristiques du repos est la louange qui permet de
découvrir et redécouvrir l’intervention de Dieu dans notre
vie, et d’'y répondre en conséquence, en lui faisant confiance
et en le suivant. La semaine derniere nous a conduits au repos
de la grace, cet amour de Dieu si généreux qui le pousse a
nous accueillir tels que nous sommes et a tout faire pour nous
sauver, pour peu que nous le laissions agir dans notre vie. Ce
matin, j’aimerais terminer cette série avec une méditation sur
le repos que procure la foi, jour apres jour. Un des
contraires du repos, c’est 1'in-quiétude — absence de repos
étymologiquement — et je pense que nul d’entre nous n’'en est
indemne. La Bible parle, elle aussi, de l’inquiétude, j'ai
méme eu l’embarras du choix pour prendre un texte a méditer,
et je vous propose de nous arréter sur la fin de la lettre de
Paul aux Philippiens, qui peut nous apporter un éclairage
intéressant.

La lettre de Paul aux chrétiens de la ville de Philippes est


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/26/le-repos-de-la-foi-jour-apres-jour/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/26/le-repos-de-la-foi-jour-apres-jour/

une lettre assez étonnante : Paul ne cesse d'y parler de joie,
alors méme qu’'il est en prison a cause de sa foi, et que les
Philippiens eux-mémes rencontrent 1le rejet voire 1la
persécution a cause de leur foi. Le grand sujet d’'inquiétude,
pour eux, c’'est l’opposition de leur entourage, avec tout ce
que ca comporte de tristesse, et de danger. Dans ce contexte,
Paul les encourage : 1/ Soyez dans la joie, et 2/ Ne vous
inquiétez pas !

Méme sans étre dans la situation de 1’église persécutée, il me
semble que l’inquiétude nous touche nous aussi et que nous
pouvons nous approprier les encouragements de Paul dans notre
contexte, ou les uns et les autres sont soumis au stress de la
vie quotidienne, du travail, des taches a accomplir, des
missions a remplir, mais aussi recgoivent les discours
effrayants relayés par les médias (épidémies, terrorisme,
crise etc.) et il y aurait encore d’autres facteurs a citer.
Comment ce texte de Paul peut-il nous encourager ce matin a
nous reposer dans notre relation avec Dieu, la foi, la
confiance, jour apres jour ?

1) L'appel a la joie en toutes circonstances

Paul commence avec un massif : « Soyez dans la joie ! Je le
répete, soyez dans la joie ! » §§ Quelle que soit 1la
situation, nous sommes appelés a nous réjouir — c'est
d’ailleurs pour lui un des traits de caractere du chrétien,
une des facettes du fruit de l’'Esprit dans la lettre aux
Galates. Ce qui saute aux yeux avec Paul, c’est que la joie
n'est pas liée aux événements extérieurs, aux aléas de la vie.
C'est plutot un état intérieur, positif, marqué 1le
contentement, que nous sommes appelés a cultiver, quelles que
soient les circonstances. Ce n’'est pas la conséquence de ce
que nous vivons, mais plutdét 1’attitude de base avec laquelle
nous allons vivre, a cause de notre foi.

Comment étre joyeux au milieu de 1la persécution, mais méme
ici, dans un monde dévasté, dans une vie a risques, avec nos



problemes et nos soucis, les maladies, les deuils, le chémage,
la solitude, la peur.. ? Méme quand on n’'est pas dans une
situation inquiétante, la joie a rarement toute la place, et
on tend a relativiser ce qu'il y a de bon en comparant avec ce
qui ne va pas ou avec ce risque de ne pas aller : « La, c¢a va,
mais ca ne va pas durer, il ne faut pas trop profiter ou se
réjouir avec trop d’insouciance, parce qu’'on ne sait jamais !
Une tornade, un accident de voiture, un cancer, peuvent venir
tout chambouler. »

Pour 1’inquiétude, Paul invite a remettre nos besoins a Dieu,
a lui confier nos soucis, nos préoccupations, nos peurs, peut-
étre méme nos superstitions, nos peurs cachées. Remettre ses
besoins a Dieu en lui confiant dans la priere, c’est un signe
d’humilité et de confiance. Humilité parce qu’on reconnait que
la situation nous échappe et qu’on ne peut rien garantir,
qu’'on ne sait méme pas ou commence la solution, et confiance,
parce qu’on reconnait que la situation n’échappe pas a Dieu,
qui lui est puissant, souverain, présent, et qu’il peut faire
face — et nous aider a faire face — a toutes les situations.

La priere demande de faire connaitre nos besoins a Dieu, tous
nos besoins. Combien de fois est-on préoccupé par un sujet a
400%, sans oser ou imaginer le dire Dieu a Dieu ? Parfois on
oublie, parfois aussi on a peur — peur qu’'il trouve notre
inquiétude illégitime ou stupide, peur qu’il fasse justement
ce que l’'on craint, peur qu’il ne nous écoute pas. Avouer nos
inquiétudes et les lui confier, avec humilité et confiance,
c'est déja énorme, parce que dans ces prieres nous invitons
Dieu dans la situation. I1 est déja au courant, mais Dieu, au
travers de toutes nos situations, veut approfondir la relation
qu’il a avec nous, et nous inviter a lui faire toujours
davantage confiance. Prier pour nos besoins approfondit le
partenariat que Dieu a créé avec nous.

La priere n'’est pas pour autant un soulagement automatique ou
la garantie d’une solution immédiate. Paul parle, dans le
texte original, de prieres et de supplications : on a le droit



de répéter nos prieres, tant que nos besoins nous dévorent, on
a le droit de supplier, de crier, d’étre émotif, d’interpeler
(c'est le « Jusqu’a quand ?! » des psaumes !). Ce n’est pas un
formulaire anonyme que 1l’on remplit, mais un dialogue avec
Dieu qui se vit dans le temps et qui approfondit notre
proximité avec lui. Et Dieu, dans sa patience infinie, nous
permet d’arriver peu a peu a une confiance plus grande, sans
exiger la rapidité. Il faut parfois bien des prieres et des
supplications.

Paul mentionne aussi la reconnaissance. Je ne crois pas qu’'il
s’'agisse d’'étre reconnaissant pour la souffrance ou la perte —
Dieu ne traite pas a légere le mal, commis ou subi. S’'attacher
a étre reconnaissant, méme dans 1l’inquiétude, c’est faire le
choix de ne pas se laisser noyer et aveugler par la situation
mais d'ouvrir les yeux sur l'action de Dieu en notre faveur,
ce que Dieu a fait par le passé, ce qu’il fait aujourd’hui, sa
maniere d’étre avec nous. Non seulement ca nous encourage car
ca nous rappelle que Dieu est a la hauteur et qu’il nous aime,
mais ¢a nous pousse aussi a lui faire confiance a nouveau.

2) Le fondement de notre paix et de notre joie: Dieu

Si la joie est le choix de ne pas se laisser submerger par les
circonstances et de se focaliser sur Dieu, en confiant a Dieu
ce qui nous inquiete, ce n’est pas un sentiment artificiel,
une apparence a cultiver, un grand sourire a garder scotché
quoi qu’'il arrive. Certains ont pu comprendre que si on n'est
pas tout le temps joyeux, on n’est pas vraiment chrétien. Je
ne suis pas d’accord. Jésus lui-méme a pleuré, il s'est
lamenté et mis en colére, sans parler méme des psaumes.

La joie fait partie de cette maniere de vivre que Dieu nous
offre dans sa présence, comme 1’amour, le pardon, 1’honnéteté,
etc. Elle fait partie de ce nouveau vétement, de cette
nouvelle identité, que nous nous approprions un peu plus
chaque jour : c’est notre but, l’'orientation que nous voulons
adopter.



Qu’est-ce qui nous motive a refuser l’inquiétude pour choisir
la joie et la confiance ? Dieu. Dieu seul. Paul, dans ce court
texte, donne des raisons. D’abord « le Seigneur vient
bientét », une expression qu’il ne faut pas forcément
comprendre comme une indication de temps puisque ca fait quand
méme 2000 ans et que nous attendons toujours le retour du
Christ, mais plutdot comme le rappel que Dieu est prét a
intervenir, il est a la porte, il n’a pas changé de planete,
mais il est la, tout pres. C'est le Dieu de Jésus-Christ, en
qui nous sommes sauvés, relevés, restaurés : comment un Dieu
qui a donné son propre fils pour nous sauver pourrait-il nous
abandonner ? Regarder au Christ, c’est voir un Dieu tout-
puissant et bon, qui a tout fait par amour pour nous.

En plus de nous rappeler qui est ce Dieu en quli nous nous
confions, Paul nous adresse une promesse de la part de Dieu
(v.7). Vous remarquerez qu’'il n’'est pas question de résolution
immédiate : c¢a arrive, bien sir, mais ca peut aussi ne pas
arriver. Dieu ne promet pas d’'étre notre porte-bonheur, il
promet de nous écouter, de se tenir avec nous, d’étre présent,
et de nous aider a avancer malgré tout. Vous savez, le terme
« heureux » en hébreu, ca veut dire « en marche », et Dieu
nous promet d’étre avec nous pour nous aider a avancer sur un
chemin parfois sombre, parfois fermé, parfois dangereux, mais
il est avec nous et il nous tient par la main — voire il nous
porte parfois. Lui qui a fait jaillir au milieu de la mort,
nous promet de nous soutenir dans notre marche quelques soient
les difficultés.

3) Confiance et action

J'aimerais, avant de terminer, m’arréter sur les versets 8-9
que j'ai laissés jusqu'ici de coOoté (relire). Cette
exhortation, assez classique, nous rappelle que la vie avec
Dieu est un ensemble : nous sommes sauvés, délivrés, relevés,
dans le but de mener une vie belle et bonne, reflétant les
valeurs et le caractere de Dieu, faisant briller sa lumiere,
dans nos pensées, nos paroles, nos actes. Cela est vrai tant



dans les moments faciles que difficiles : 1la bonté du Christ,
sa bienveillance, sa douceur, sa patience, doivent devenir
notre embléme, notre marque de fabrique, en toutes
circonstances (la aussi, c¢a prend du temps !).

Ce que j'ai trouvé intéressant, c’est que ces exhortations
suivent directement 1’appel a ne pas s’'inquiéter, il y a méme
un rappel entre la paix promise au croyant v.7 et la promesse
gue le Dieu de la paix sera avec ceux qui choisissent un mode
de vie « divin » v.9.

Souvent, 1’'inquiétude nous pousse a des comportements
désordonnés. On s’agite dans 1’espoir de résoudre un probleme
qui nous dépasse, on panique et on fait n’importe quoi, on se
décourage et on abandonne le bien, ou encore on reste paralysé
par le sentiment d’'impuissance devant la situation. Paul nous
dit : au lieu de vous agiter, confiez la situation a Dieu, et
ensuite, résistez a la tentation de vous disperser ou de vous
bloquer, mais concentrez-vous sur ce que vous vivre de bon. Je
trouve que c’est tres juste de rappeler aux chrétiens inquiets
le champ d’action possible, c’est comme si Paul disait

« voila tout ce que vous pouvez faire, et soutenir, et
encourager ». Vous n’'étes ni tout-puissants ni impuissants. Ce
dont vous avez besoin, demandez-le ! Mais n’oubliez pas votre
vocation, vos possibilités. Ne vous laissez pas décourager ou
aveugler, mais apres avoir confié 1la situation a Dieu,
appliquez-vous a ce que vous savez faire, a ce que vous pouvez
faire, méme sans lien avec vos problemes. Remettez-vous en
route, sachant que Dieu marche avec vous.

Conclusion

En toutes circonstances, cultivons 1la joie. Apprenons a
remettre a Dieu tout ce qui obscurcit notre vie, apprenons a
nous concentrer sur sa présence, Sur son amour pour nous, sur
sa puissance et ses projets. Cultivons 1le repos de la
confiance et de la reconnaissance, sachant que Dieu marche
avec nous, qu’'il nous guide et nous conduit, tel un bon Peéere,



tel un bon berger.

Le repos du salut

-

(V]
w_"

Lecture biblique: Ephésiens 2.1-10

« C'est par la grace que vous étes sauvés, en Christ, par le
moyen de la foi ». Voila un résumé de 1’'Evangile, la clef de
notre repos, le fondement inébranlable de notre paix. J’'ai
puisé dans la richesse de ce que nous avons lu quelques
éléments pour nous aider a mieux nous approprier le repos du
salut en Christ.

1) Sauvés par grace

Comme toute la lettre aux Ephésiens, ce texte nous donne le
vertige. Paul commence par souligner la gravité de notre
situation avant d’étre sauvés : nous étions morts, esclaves de
nos pulsions, esclaves d’'un systéme de pensée, esclaves d’un
tentateur manipulateur et destructeur. Tous, sans exception,
partent de cette situation : les palens comme les Juifs, ceux
qui n’'avaient aucune notion de Dieu, qui vivaient dans la
débauche et dont la vision du monde était fausse, autant que
ceux qui avaient grandi dans la connaissance de Dieu et de ses
Ecritures. Tous, sans exception, sont esclaves. Esclaves, mais
responsables aussi des injustices qui suscitent 1la colere de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/20/le-repos-du-salut/

Dieu.

Dans ce tableau sombre, la lumiere apparait : « mais Dieu,
riche en bonté, nous a aimés d’un grand amour ». Malgré tout,
malgré notre noirceur, Dieu dans sa bonté, nous a aimés. Ca
vient de lui, de sa générosité, de son ceur, et non de nos
mérites. Dans son amour, il s’est tourné vers nous et nous a
tendu la main pour nous relever.

Paul met 1’accent sur la générosité de Dieu, sur la richesse
de son action envers nous : non seulement il prend
l’initiative, mais il fournit tous les ingrédients du salut.
Dieu a tout fait : il nous a fait revivre, comme une nouvelle
création, il nous a relevés, il nous a fait asseoir avec le
Christ, il nous a préparé un chemin d’cuvres bonnes. Le salut
qu’il nous offre est un repas complet, de 1l’entrée au café,

auquel il ne manque absolument rien. Nous n'’avons rien a
compléter, a prouver, a confirmer : c’est parfait !

Cela ne veut pas dire pour autant que nous soyons passifs : le
salut est un don parfait, mais ce cadeau il faut le recevoir,
ce repas complet il faut le manger. C’est la foi : saisir la
main que Dieu nous tend, de toutes nos forces. Méme si la foi
nous engage totalement, dans une démarche active, ce n'’est pas
une euvre que nous faisons, ce n'est pas un plat ou un
complément alimentaire que nous ajoutons sur notre plateau,
c’'est simplement le fait de recevoir.

Revenons rapidement sur le salut que Dieu nous offre. Dieu
nous offre la possibilité d’'étre solidaires du Christ, de
recevoir notre part de ce qu’'il a vécu : il est mort,
subissant a notre place la colere de Dieu contre le mal des
hommes, il s’'est relevé de la mort, il a recu une vie
nouvelle, et il est monté aupres de Dieu, a c6té de qui il est
assis. Tout ce qu’'il a vécu, tout ce qu’il a recu, il nous
1l'offre, il nous invite a en étre bénéficiaires : sa mort,
c’'est notre acquittement, sa résurrection, c’est notre vie,
son éternité, c'est la nbétre, sa proximité avec Dieu, la



nétre. En Christ, tout nous est offert.

La Bonne Nouvelle que nous proclamons, c’est que Dieu nous a
aimés alors que nous ne méritions pas son amour, qu’il nous a
fait revivre alors que nous étions morts, et que ce salut est
un cadeau de A a Z. C’est la définition de la grace de Dieu
il prend toutes les initiatives, il prépare tout, il fait
tout, par amour pour nous, pour qu’aucun obstacle ne nous
sépare de la vie qu’il nous offre.

2) Disciples par grace

Dans la vie de celui qui est sauvé, il y a deux grandes
phases. La premieére consiste a recevoir le salut en Jésus-
Christ — le contact s’établit avec Dieu, c’est le début d’une
vie nouvelle (cette phase peut prendre 3 secondes comme
s'étaler sur 20 ans). Ensuite, c’est tout le reste, le fait de
marcher sur cette route nouvelle ou Dieu nous a conduits, et
c'est la vie de l'’enfant de Dieu qui est né a nouveau
lorsqu’il a recgu le salut en Jésus-Christ et qui grandit,
autrement dit, la vie de disciple.

Il y a beaucoup a dire sur ce cheminement de toute une vie,
mais j'aimerais simplement en souligner un aspect : tout comme
nous sommes nés de nouveau du fait de 1'amour généreux de
Dieu, nous grandissons par grace. Tout comme la vie que nous
avons recue et qui nous a fait passer des ténebres a la
lumiere est un don de Dieu, notre vie dans la lumiére est un
don de Dieu.

I1T me semble que parfois, on tend a commencer par l’amour de
Dieu et a continuer avec nos cecuvres, comme s’'il fallait
mériter a posteriori le salut qu’on a recu gratuitement,
justifier 1'amour de Dieu pour nous, comme si le salut nous
avait été accordé sous réserve d’'un potentiel que nous devons
maintenant exploiter sous peine de perdre ce salut. En réalité
on tend un peu, parfois, certes pas moi ni vous, a mettre des
conditions a un salut inconditionnel, gratuit, offert. La vie



gue Dieu nous offre avec lui est un cadeau que nous ne
méritons ni avant de le recevoir, ni pendant, ni apres : c'est
une grace.

A un moment, nous avons fait pleinement confiance a Dieu pour
croire que tout ce que Jésus-Christ a fait et vécu suffit pour
nous rendre dignes de vivre en présence du Dieu saint, juste
et pur, nous sommes entrés dans une vie nouvelle caractérisée
par la grace de Dieu — et il n'est pas question d’en
ressortir ! Sur toutes les étapes de notre chemin, c’est le
méme Dieu qui nous a sauvés qui nous accompagne : celui qui
déborde de générosité reste généreux, celui qui releve les
cadavres nous releve quand nous tombons, celui qui éclaire 1la
nuit illumine aussi nos jours gris.

De méme que pour entrer dans cette vie nouvelle, il nous
fallait croire et recevoir, de méme, a chaque étape, il nous
faut croire et recevoir la vitalité que Dieu nous offre. Paul
parle des cuvres bonnes que Dieu a préparées d’avance : ces
cuvres font partie du salut, elles en sont la conséquence et
le but. Nous avons été pardonnés, délivrés, re-créés pour
vivre la vraie vie, celle qui correspond aux projets du
Créateur. Nous avons été sauvés pour étre justes, aimants,
vrais, pacifiques, créatifs..

Une image qui éclaire la maniere dont ces cuvres se réalisent
dans notre marche chrétienne, c’est celle des fruits. Jésus
nous invite, en Jn 15, a nous attacher a lui pour pouvoir
porter du fruit. Paul, dans la lettre aux Galates, dit que
Dieu insuffle sa vie en nous par son Esprit, et que des fruits
en découlent : 1’amour, la joie, la paix, la maitrise de soi..
Tout comme Dieu nous a fait revivre, il renouvelle en nous sa
vie jour apres jour, il nous transforme et nous sommes appelés
a lui laisser le champ libre, pas a faire le travail a sa
place !

3) Une grace exigeante



On pourrait détailler a 1’infini 1’impact d’une relation
empreinte de grace avec Dieu sur notre identité, notre
caractere, notre travail, nos relations avec les autres, nos
attentes dans la vie, mais j’aimerais continuer un peu avec la
notion de grace. Contrairement a l’idée qu’on s’en fait, ce
n'est pas parce que c’'est donné que c’est facile a recevoir.
La grace nous colte, et accepter jour apres jour la vie
nouvelle de Dieu nous demande des efforts.

En effet, nous devons nous battre. En Christ nous avons été
délivrés des liens qui nous rendaient esclaves — oui mais, nos
anciens maitres n’ont pas encore disparu. Ils essaient de nous
entrainer, de nous séduire, de nous ramener chez eux. Paul
identifiait 3 maitres : le diable, notre penchant au mal, et
le « systeme » opposé a la vie de Dieu. Ils n’'ont plus le
pouvoir de nous maintenir dans l’esclavage et la mort mais ils
sont extrémement convaincants.. Vivre par la grace, c'est
lutter contre leurs discours et les habitudes apprises chez
eux. Par exemple, ce peut étre désapprendre le culte de la
performance, de 1'utilité, de 1la réussite écrasante, de
Ll'apparence, pour apprendre le service, 1’humilité, 1la
gratuité, la profondeur. Vivre par la grace, c’'est se rendre
sourd aux mensonges et aveugle aux illusions de notre monde,
de notre ceur, de notre tentateur, pour se concentrer
uniquement sur la main de Dieu qui nous tient fermement et qui
nous conduit sur le chemin de la vie.

Pour nous aider, nous avons Dieu qui travaille en nous par son
Esprit ; nous avons sa Parole qui nous montre ce qu’'implique
la vie avec Dieu ; nous avons dans l'Eglise des freres et des
seurs avec qui partager nos retards, nos détours, nos
avancées, nos sprints et nos chutes, des freres et des seurs
qui nous soutiennent et nous encouragent ; nous avons aussi la
priere, ce dialogue intime avec Dieu ou nous lui remettons nos
craintes, nos attentes, nos espoirs, ce dialogue ou nous
pouvons lui dire : « transforme-moi ! fais briller ta lumiére
dans les coins sombres de ma vie ! fais le ménage ! détruis,



par ta vérité, les mensonges que j'ai toujours crus ! Fais-moi
grandir ! » et Dieu le fait ! Rassurez-vous, quand on invite
Dieu a agir, il agit ! je 1’ai testé, il agit ! a 400% !

Conclusion

Le salut en Jésus-Christ est notre vrai repos. C’est le repos
de la personne qui n’a plus rien a prouver, plus rien a
mériter, aimée et redressée par le Dieu vivant. C’est le repos
de celui qui boit a la source, apaisé et comblé dans 1la
présence de Dieu. Tout est prét, tout est 1la, nous n’avons
qu’a ouvrir les portes et les fenétres de notre vie pour
laisser Dieu nous restaurer.

Toutefois, ce repos nous demande de l'énergie, pour rechoisir
jour apres jour de vivre avec Dieu, de laisser son amour et sa
justice remplir notre vie, de laisser son Esprit nous
transformer. Certains disent qu’il faut se convertir chaque
jour : je crois que c’'est un peu vrai. Chaque jour, il faut
nous ouvrir a nouveau a la vie de Dieu, chaque jour nous
détourner de ce qui nous détruit pour nous tourner vers Dieu
et saisir sa main. Jour apres jour, semaine apres semaine,
année apres année, revenir au Christ, en qui nous recevons
notre salut, notre valeur, notre sens, notre vie.

La louange, un ressourcement
nécessaire


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/15/la-louange-un-ressourcement-necessaire/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/15/la-louange-un-ressourcement-necessaire/

Lecture biblique: Psaume 92

La semaine derniere, j'ai commencé une série de prédications
sur le theme du repos. Nous avons médité sur le commandement
de Dieu a prendre du repos régulierement, et vu que ce repos
est tout a la fois un temps pour reprendre son souffle, un
temps pour prendre du recul et revenir a l’essentiel en se
tournant vers Dieu. Dans le livre des psaumes, un psaume s’est
retrouvé dédié au culte du sabbat, dédié a ces cultes du
repos, et ce psaume, le 92, nous conduit a méditer sous un
autre angle la question du repos avec Dieu.

Ce psaume ne parle pas du repos. Le psaume n’en est pas pour
autant hors-sujet, car il prolonge ce que nous disions la
semaine derniere : ce temps passé avec Dieu est 1’occasion de
voir notre vie autrement, c’est 1’occasion d’'étre profondément
renouvelé, et de s’enraciner dans 1’essentiel. Et tout cela se
vit dans la louange, qui domine le texte, ce qui je pense peut
nous aider a méditer a la fois sur les bienfaits du temps
passé avec Dieu et sur les bienfaits de la louange. Je
voudrais prendre comme définition de la louange le fait de
célébrer la bonté de Dieu, comme le dit le psaume, sans
forcément réduire cette démarche a un type de chants ou de
paroles, mais plut6ét y voir l’attitude du croyant devant Dieu,
mélée de joie, de reconnaissance, d’admiration, et de
confiance. Comment le fait de célébrer 1a bonté de Dieu nous
aide-t-il a vivre le vrai repos ? Autrement dit, comment la
louange nous permet-elle de nous ressourcer aupres de Dieu ?


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/07/Tree-with-roots-planted-in-the-water.jpeg

1) Pour dévoiler la place de Dieu
dans notre vie

Tout d’abord, louer Dieu nous permet de nous extraire du flux
quotidien de notre vie pour 1l’'envisager sous une autre
perspective. En fait, la louange nous encourage a voir Dieu a
l'euvre dans notre vie, et le psaume 92 nous le montre de
trois manieres différentes.

Premierement, le psalmiste célebre Dieu pour ce qu’il est,
pour ce qu’'il fait en général : il est bon de célébrer Dieu,
car ses euvres sont grandes et ses pensées sont profondes,
Dieu est puissant, sage et bon. Parmi les sujets de
prédilection des Juifs, il y avait la création et le souvenir
d’avoir été sauvés de l’'esclavage en Egypte. On peut ajouter
la célébration de Jésus-Christ, incarné, mort et ressuscité
pour le salut des hommes, ce moment historique dont 1l’impact
n'est pas inférieur a celui de la création, puisqu’il nous
offre une vie nouvelle. Quand on manque d’idées pour prier
Dieu, ou méme quand on en a d’ailleurs, c’est toujours bon de
commencer en se rappelant qui est Dieu et ce qu’il a fait dans
le passé pour son peuple, ca nous rappelle 1’amour, la sagesse
et la puissance de Dieu.

Deuxiemement, le psalmiste remercie Dieu pour des actions
spécifiques dans sa vie (v.11-12) : tu as relevé mon front,
mon @il repere ceux qui m’espionnent etc. Dieu a délivré le
croyant des conflits et des dangers qui le menacaient, il lui
a permis de relever la téte, et il 1’a rendu fort comme la
corne du buffle. Pour cette délivrance particuliere,
ponctuelle, le croyant exprime sa reconnaissance. De méme,
nous sommes appelés, régulierement, a chercher, a discerner
dans le tissu de notre vie, les fils que Dieu a entremélé aux
notres, les motifs qu’il a dessinés, les raccords qu’'il a
cousus.

Troisieme motif de louange : le destin funeste des méchants.



Je vous avoue que j'ai mis un peu de temps a saisir pourquoi
ce passage sur les méchants qui sont comme 1’herbe et qui vont
disparaitre. Ca fait un peu mesquin, se réjouir du malheur des
autres.. En fait, j’ai l'impression que le psalmiste mentionne
les méchants, les malfaisants qui prosperent, qui ont du
succes, qui poussent, comme 1’herbe des champs, pour tous les
cas ou Dieu n’'a pas délivré. Il y a des situations ou le
croyant ne sort pas vainqueur de la difficulté, il y en a méme
beaucoup, et devant ces difficultés, ces souffrances, ces
injustices, on serait facilement tenté de renoncer a la
louange, de désespérer, de douter de la bonté de Dieu. Le
psalmiste nous 1invite franchement, dans ce genre de
situations, a changer de perspective et a prendre du recul.
C'est vrai, les injustices grouillent dans notre monde, mais
Dieu reste Dieu, Dieu est juste, et sa justice sera un jour
manifestée. Un jour, il n'y aura plus ces mensonges, ces abus,
ces pieges, ces vices, ces actes cruels, il n'y aura plus la
loi du plus fort, la tromperie, la cupidité, 1’égoisme, car
Dieu est Dieu, il regne pour toujours, et méme s’'il tolere
pour un peu de temps ces situations affreuses, un jour il vy
mettra un terme, et c’est dans cette perspective qu’'on peut
louer méme dans 1’épreuve. Dieu déteste 1le mal, et un jour le
mal sera éradiqué completement.

La louange est bonne pour tous, elle nous dévoile les bontés
de Dieu : ses qualités, ses ruvres passées, actuelles, et
futures. Elle nous permet de voir notre vie autrement, en vy
décelant 1’amour et 1’intervention de Dieu. Elle nourrit aussi
notre attente : un Dieu bon, juste et tout-puissant ne peut
pas se satisfaire du monde tel qu’il est aujourd’hui, et nous
non plus. Se concentrer sur Dieu, c’est aussi attendre avec
foi et espérance le jour ou Dieu établira completement 1la
justice et la paix.



2) Pour renouveler et rafraichir

En conséquence, louer Dieu nous renouvelle, nous rafraichit,
nous ressource. C’est ce qu’expriment les images de la fin du
psaume : je baigne dans une huile fraiche, dit le psalmiste.
L’huile permettait de soigner les blessures, donc elle exprime
parfois le soulagement, mais elle était aussi utilisée pour
les célébrations, surtout quand elle était parfumée. C’est le
signe de la joie, de 1’abondance. De méme, les croyants, les
justes, ceux qui aiment Dieu, sont comparés a des arbres
luxuriants, verts et feuillus, a des palmiers chargés de
grappes de dattes, a des cedres bien hauts et bien solides.
Célébrer les bontés de Dieu est méme un secret de jouvence
les vieux restent jeunes, ils portent encore du fruit, ils ne
se flétrissent pas avec 1l'age, mais ils s’épanouissent et
continuent de rayonner, proclamant avec toutes les générations
que Dieu est bon.

Ceux qui aiment Dieu sont comme plantés dans son temple -
c'est-a-dire, sa présence, dont le temple était le lieu
symbolique. En s’enracinant profondément dans notre relation
avec Dieu, on se ressource, on recoit de quoi pousser bien
haut, de quoi étre forts, de quoi porter du fruit a notre
tour. Jésus a approfondi cette image en se comparant au cep de
la vigne, en qui, nous petits sarments, nous sommes appelés a
demeurer, a qui nous devons nous attacher, pour recevoir la
vie de Dieu. C’est par Jésus, qui révele Dieu aux hommes, que
nous pouvons recevoir les bienfaits de la « terre », la vie de
Dieu, pour grandir et porter du fruit, encore et encore.

Une des impressions qui ressort du psaume, c’est la joie qu’a
le croyant a célébrer Dieu. La joie se manifeste entre autres
par le plaisir qu’on a a louer Dieu, a proclamer sa bonté. En
début de culte, le psaume 34 nous exhortait a golter combien
le Seigneur est bon. Il me semble que souvent on est peu
réducteur de ce c6té-la, en envisagent seulement les chants du
culte. En réalité, la louange c’est une attitude de ceur qui



s’exprime de multiples maniéres, en fonction des moments, des
caracteres. Nous sommes différents : certains n’aiment pas
chanter ou rester en priére pendant des heures ! Pour eux, ce
n'est pas la musique qui conduira a célébrer Dieu, mais une
balade en pleine nature, ou la contemplation intérieure, en
silence, ou pour d'autres, la réflexion intellectuelle sur ce
que Dieu fait, est, veut, projette etc. Pour d’autres encore,
ce sera des gestes — allumer une bougie, se mettre a genoux..
Pour d’autres, s’engager dans une association et euvrer a la
justice au nom de la justice de Dieu. Il y a mille manieres de
louer Dieu, car il nous a créés divers et variés. Au-dela du
culte ou nous choisissons une forme parmi d’'autres, chacun est
appelé a trouver les situations, les formes, les contextes, ou
il pourra au mieux saisir la bonté de Dieu, la célébrer et
s’en nourrir.

3) Pour faire grandir le croyant

J’'aimerais envisager un troisieme bienfait de la louange, il
en reste d’'autres, bien sir, c’est celui de faire grandir le
croyant. Le psaume nous laisse cette image du « juste », le
croyant en réalité, qui est tourné vers Dieu et qui s’efforce
de le suivre : c’est un arbre, haut, solide, verdoyant et
fertile. Il porte du fruit. Le juste, ce n’est pas celui qui
est parfait, mais celui qui s’enracine en Dieu et qui puise en
lui ses valeurs, ses orientations, ses motivations. C'est
celui qui se nourrit profondément de la relation avec Dieu —
et ca se voit ! Le juste croit en Dieu, il le reconnait comme
Dieu, a la différence du malfaiteur qui méprise Dieu, il
L’aime et il lui obéit. La louange renouvelle notre relation
avec Dieu en nous rappelant qui il est, ce qu’il fait, ce
qu’il veut, et comment il nous voit. Cette louange, cette
célébration, n’a pas seulement pour but d’étre une balise
réguliere dans notre vie, mais elle nous fait grandir, comme
l'arbre qui pousse de plus en plus haut.

Un des bienfaits de la louange, c’est de nous faire



progresser, parce qu’'on a pris le temps de voir comment Dieu
se comporte, ses habitudes et ses valeurs. Elle nous permet
d’adopter son point de vue, elle nous dépeint ses qualités, sa
bonté et sa justice, sa sagesse et sa fidélité. Contempler
Dieu et le célébrer nous rappelle quel est notre modele, qui
est celui dont nous sommes l’'image, quelle est notre vocation
d’'étres humains créés a la ressemblance de Dieu.

La louange doit avoir un impact sur notre avenir : ce que nous
vivons avec Dieu dans ces temps de proximité doit nous
recentrer sur l’essentiel, nous éduquer, nous fortifier, nous
motiver, pour la vie de tous les jours. Elle doit nous
permettre de persévérer dans la foi, 1l’espérance, 1’amour,
elle doit nous renouveler profondément pour notre marche avec
Dieu. Cela se traduit par des fruits, par une vie peu a peu
transformée, par un caractere influencé par celui de Dieu, par
un état d’esprit semblable, par des euvres concretes qui
traduisent notre attachement a Dieu : 1'honnéteté, 1la
patience, la bienveillance, la justice, 1'amour, etc. Le
premier critere de distinction entre le juste et le malfaiteur
— qui loin d’étre un cedre pousse l’'herbe stérile et éphémere

c’'est le comportement ! Les actes, les gestes, les paroles
de la vie quotidienne, qui vont rendre visibles ce que nous
vivons avec Dieu.

Conclusion

La louange est une caractéristique essentielle de notre temps
avec Dieu, et donc du repos. Elle nous permet de nous baigner
dans sa présence, de nous ressourcer en nous rappelant combien
il est juste et bon. Elle ravive notre amour, notre confiance
en Dieu et notre espérance, elle nous permet de dire « oui,
Dieu est mon rocher, il est mon salut ». Pourtant, la louange
n’'est pas juste un bon moment passé avec le Seigneur, qui nous
fait du bien et nous permet de continuer la route, c’est aussi
un temps qui nous forme et nous nourrit, au plus profond de
nous-mémes, pour nous transformer et nous rendre a notre tour



débordants d’amour et de sagesse, de justice et de fidélité,
témoins de Dieu dans ce monde.

Le temps de la pause

Lecture biblique: Exode 20.8-11

C'est les vacances ! Certes, pas pour tout le monde, mais le
pays entier change de rythme pendant ces deux mois de vacances
scolaires. J'al saisi cette occasion pour commencer une petite
série sur le theme du repos, pendant le mois de juillet.

On croit qu’'on sait se reposer, parce qu’on le fait plus ou
moins, chacun, parce qu’on sait dormir et que personne n’cuvre
24/7. Cela étant, la Bible aborde a plusieurs reprises le
theme du repos, dans 1'AT comme dans le NT. Et en général,
quand Dieu choisit d’aborder un sujet dans la Bible, c’est que
nous avons besoin d’apprendre, d’entendre un autre pdv sur ce
sujet, et de nous laisser transformer sur ce point. Pour le
repos, c’'est pareil, surtout que dans nos sociétés, tout le
monde ou presque est épuisé : ceux qui travaillent beaucoup ou
pas, les enfants, les retraités.. Méme si souvent nous ne nous
dépensons pas beaucoup physiquement, nous sommes en proie a
une grande fatigue, essentiellement nerveuse. Dans ce contexte
ou le repos n'est pas vraiment reposant, j'espere que ces


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/07/05/le-temps-de-la-pause/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/07/legs-434918.jpg

textes bibliques nous aideront a mieux profiter du repos dans
la perspective de Dieu.

C'est évident, pour commencer cette série, il fallait parler
du sabbat, jour de repos hebdomadaire demandé par Dieu au
peuple d’'Israél. Il figure dans les 10 commandements, dix
paroles que Dieu adresse a son peuple fraichement délivré
d’Egypte, au temps de Moise, dix paroles pour apprendre a bien
vivre, a vivre selon les principes de Dieu.

Notre mode de vie actuel pousse a en demander toujours plus, a
faire toujours plus, a bien remplir nos agendas sans laisser
aucun trou. On peut se dire que c'’était mieux avant : c’était
srement différent. Pour Israél, respecter le sabbat n’a
jamais été facile, et Dieu rappelle régulierement, avec
différentes explications, pourquoi il faut respecter le
sabbat. La premiere explication, c’est celle de notre texte

vivre ce 7° jour comme un jour de repos, a l’'image du 7° jour
de la création. En effet, le premier chapitre de la Genese
décrit Dieu créant le monde entier en une « semaine », créant
ainsi un parallele entre l’'action humaine et 1’'action divine.
I1 y a plusieurs manieres de comprendre ces jours de création,
mais ce qui est essentiel dans notre texte, c’'est que le

peuple est appelé a se reposer le 7° jour parce que Dieu s'est
reposé, en suivant le rythme de Dieu, toutes proportions
gardées.

Creusons un peu le sens du sabbat pour voir s’il peut nous
éclairer sur une maniere de vivre conforme a ce que Dieu
attend de nous.

1) Un temps pour souffler

Ce qui saute aux yeux, et sans vouloir faire de lapalissade,
c’'est que le jour de repos est un temps pour souffler, un
temps pour reprendre haleine, pour se ressourcer.



Le jour n’existe pas sans la nuit, l’'inspiration sans
l'expiration, 1la musique sans le silence.. Le récit de la
création, étonnamment, nous montre que la création n'est
vraiment achevée que lorsque Dieu s’est mis en repos : son
ecuvre, c'est a la fois 1’activité pure, directe, et le repos
qgui le suit. On pourrait avoir 1l’'impression que la pause est
un vide, un vide un peu effrayant qu’il faut vite combler,
mais vivre prend en compte ces deux pbdles, et le balancement
qui fait passer de l'un a 1’autre avec régularité, c’est comme
la marche, ce qui nous permet d’'avancer. N’'avoir que le repos
ou que l’activité, c’est vivre a cloche-pied.

L'’ordre de Dieu surprend par le fait qu’il inclut toute la
maison : ni toi, ni tes enfants, ni tes serviteurs juifs, ni
tes bétes, ni l'étranger qui travaille chez toi. Tous doivent
faire la pause : les parents et les enfants, les juifs et les
non-juifs, les patrons et les employés, les humains et les
bétes. On connait l’expression « il n'y a pas de repos pour
les braves » : eh bien si ! Méme les braves doivent se
reposer. Le repos n’est pas pour les faibles, pour les gens de
constitution fragile, pour les chétifs : tous, méme les plus
forts. Le repos, a l’inverse, n’'est pas le privilege des
nantis, des maitres, qui ont le pouvoir de faire ce qu’ils
veulent alors que d’autres travaillent pour eux, ou d’anciens
qui ont bien mérité le droit de se reposer aujourd’hui. Le
repos, c'est pour tout le monde ! C’est une nécessité pour
toutes les créatures, c’est le rythme qui est le ndtre.

Le repos n’est pas pour autant un mal nécessaire, di a nos
limites de créatures, un temps ou on ronge son frein en
attendant que la machine reparte : Dieu lui-méme s'est
reposé ! Dieu tout-puissant, infatigable, qui a tout créé par
sa parole seulement, Dieu s’est reposé et a repris son
souffle. Etonnant ! Dieu lui-méme considere que le repos est
un moment a part entiere, un moment de valeur, dont il veut
gue nous profitions pleinement nous aussi.



La limite entre le 7° jour et les 6 autres parait tranchée : tu
dois faire tout ton ouvrage en 6 jours (l’ouvrage comprenant
le travail payé et les taches de la vie quotidienne : passer
sa journée de repos a faire le ménage, la lessive, les courses
la compta, ce n’est pas le but !). Bien siir, le repos ce n'est
pas un arrét total ou une hibernation : il faut bien se
nourrir, il faut traire les bétes, il faut se laver — de méme,
si Dieu s’'est mis en repos apres avoir posé les grandes bases
de la création, Dieu continue de soutenir le monde, de le
faire vivre. Ce qui est clair, c’est le changement de
modalité : 1la production, le rendement, l'activité ne sont pas
l'objectif du jour de repos, qui invite a un changement de
rythme et d’orientation.

2) Un temps pour prendre du recul

En effet, au-dela du répit, le repos a aussi pour but de nous
pousser a prendre du recul, a relever la téte de notre guidon
pour voir ou on en est, pour adopter une perspective plus
large que le métro-boulot-dodo. En particulier, le repos
régulier nous pousse a avoir une vie autre que le travail,
méme non rémunéré. Régulierement, par le repos, je me souviens
qgue je ne sulis pas ce que je fais, je suis plus, et ce
« plus » a la possibilité de s’exprimer dans ce temps ou je ne
travaille pas. Le travail, l’activité, ce n'’est le tout de
notre vie, et prendre du repos c’est relativiser cette
activité. Dieu lui-méme, créateur merveilleux, refuse de se
réduire a son activité de créateur, il ne se rend pas esclave
de sa puissance, de ses cruvres, de sa performance.

L’exhortation a nous reposer nous aide a poser une limite a
notre ouvrage, de sorte qu’il ne nous dévore pas, qu’'il ne
nous étouffe pas, qu’il ne devienne pas notre maitre qui pense
a notre place et définit nos priorités pour nous. Se reposer,
c'est se rappeler qui on est, pourquoi on va dans telle
direction, pourquoi par ce moyen-la, c’'est refuser d’'étre
emporté dans un torrent qui nous submerge.



Petite parenthése : un des problemes de notre société, c’est
que nous sommes tentés de remplacer la frénésie du travail par
la frénésie des loisirs et divertissements, connaissances,
médias, réseaux sociaux etc. — vous savez, quand on commence
la semaine plus fatigué qu’on ne l1’'a terminée, quand on
aimerait un deuxieme week-end, mais un vrai, cette fois. Les
propositions de la société nous envahissent : sans méme parler
de la pression au travail (répondre aux mails urgents la nuit
ou le week-end, étre toujours disponible, etc.), les loisirs
sont devenus une occupation a part entiere qui remplace le
guidon du travail par le guidon des loisirs — autant chez les
adultes que chez les enfants d’ailleurs. Et c’est pour
beaucoup difficile de mettre une limite a toutes ces
propositions, notamment parce qu’on risque de paraitre, selon
les cas, dépassé, paresseux, casanier. Je ferme la parenthese.

Se mettre en retrait, en recul, par rapport a son activité, je
me demande si ce n'est pas un signe de confiance et
d’humilité. D’humilité parce que si Dieu s’'est reposé sans que
le monde arréte de tourner, alors, le monde peut continuer
aussi méme si je prends un jour de congé. Bien s{r, on va nous
dire que non, mais la réalité, c’'est que tout ne repose pas
sur nos épaules, loin de la. Humilité, et confiance, parce
qu'en s’'arrétant — raisonnablement — on reconnalt que c’est
Dieu qui agit pour nous, qu’il prend soin de nous, pendant
notre travail et pendant notre repos. C’est croire que Dieu
veille sur nous jour et nuit, qu’il précede, accompagne et
suit tous nos projets. Le repos nous rappelle que jamais les
choses n’adviennent par nous seuls, mais toujours avec Dieu.

3) Un temps pour 1l’essentiel

Alors le repos, c’est un temps libre : libre de souci, libre
de performance, libre de pression, on pourrait dire, un temps
gratuit. Mais le temps libre, ce n’est pas un temps vide ! le
temps gratuit n’'est pas sans valeur ! Une place se libere dans
notre vie pour que nous reprenions notre souffle, relevions la



téte et regardions a l'’essentiel.

Que fait Dieu quand il se repose ? Bonne question ! Je crois
qu’une des réponses, c’'est qu’'il se réjouit de sa création

il a posé les bases, et maintenant, comme un jardinier, il
regarde ses plantes pousser, il arrose, il taille.. Dieu
savoure la relation qu’il développe avec sa création. En
effet, le but de la création, ce n’est pas seulement
1’émergence d’une autre forme de vie, c’'est la possibilité
d’avoir une relation avec les créatures. Dieu nous a créés, en

6 jours, pour vivre une relation d’amour avec nous, le 7° jour
qui dure depuis longtemps. De méme, notre repos a pour
vocation d’étre consacré a Dieu, un temps orienté vers la
relation fondamentale, essentielle, vitale de notre existence,
celle que nous avons avec notre créateur, peéere, sauveur,
seigneur, Dieu.

Se consacrer a Dieu, ca peut paraitre sec et austere. En
réalité, nous tourner vers Dieu, c’est savourer sa présence,
son amour, sa fidélité, sa sagesse, mais c’'est aussi se
réjouir de ses dons, en se rappelant que tout ce qui est bon
nous vient de notre Pere : la famille, les amis, la santé, la
nature, le travail aussi, et tant d’autres sujets de
reconnaissance. Selon les personnalités, on peut savourer la
bonté de Dieu en famille, en solitaire, pendant une randonnée
ou une lecture, on peut prier ou chanter, jardiner ou
bricoler, mais ce temps de repos, c’'est le temps d’'ouvrir
grand les yeux sur la relation que nous avons avec Dieu.

Conclusion

Pour Israél, le sabbat était incontournable : moment régulier
de repos, de recul, d'adoration. Le sabbat avait encore une
autre dimension : il symbolisait le repos a venir, le repos de
la foi, la bonne nouvelle que Dieu nous sauve en Jésus-Christ
et que ce n’est pas par notre travail ou nos euvres, mais que
c’est un don gratuit, une grace, que nous sommes appelés a



recevoir jour apres jour.

Le sabbat est-il dépassé ? oui, dans sa forme. Non, dans ses
principes. Bien sdr, on est appelé a prendre conscience chaque
jour de la présence de Dieu, a savourer ses dons a chaque
instant, a nous rendre disponibles a chaque minute. Sauf que
souvent, le toujours devient jamais, car la vie quotidienne
prend le pas sur le repos avec Dieu. Prendre des temps
réguliers — quotidiens, hebdomadaires, annuels - pour
volontairement se ressourcer, s’'extraire des exces du
quotidien et revenir a l’essentiel, ca fait partie de notre
rythme. Je crois que les principes du sabbat sont toujours
pertinents, aujourd’hui comme hier. Que Dieu nous aide a
trouver comment nous pouvons, chacun, trouver ces temps de
vral repos.

Dieu aime les généreux

https://soundcloud.com/eel-toulouse/diey-aime-les-g-n-reux

Lecture biblique: 2 Corinthiens 9

Je vous invite a méditer le texte du jour, en 2 Co 9, un texte
qui traite lui aussi d’'offrande de solidarité, de la part des
églises de Grece (notamment de Corinthe, au sud de la Grece,
c.a.d. 1'Achaie, a qui 1’ap6tre Paul écrit depuis 1la
Macédoine, au nord) en faveur des églises de Jérusalem et de
ses alentours. Paul a déja consacré 1’'ensemble du chapitre 8 a
ce sujet pour exhorter les Corinthiens a bien mener cette
collecte, eux qui étaient a l'initiative de la proposition de
venir en aide aux chrétiens de Jérusalem, frappés par la
famine et la pauvreté. Il ajoute maintenant un autre long


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/01/dieu-aime-les-genereux/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/diey-aime-les-g-n-reux

passage pour insister et approfondir sa réflexion.

« C'est inutile de vous écrire au sujet de 1’aide a apporter
aux chrétiens de Jérusalem ». N'empéche que Paul y consacre
deux chapitres entiers de sa lettre : c’est que ce n’'est pas
si inutile ! On voit que cette collecte de solidarité en
faveur des églises de Jérusalem est un sujet important,
d’ailleurs Paul en parle dans d’'autres lettres, voire un sujet

un peu épineux. Dans les 1°” versets de notre chapitre, il
explique qu’'il écrit a l'avance pour prévenir de l'arrivée
d’'une petite délégation qui viendra encourager au bon
déroulement de 1la collecte, avant que Paul et quelques
Macédoniens ne passent récolter 1'offrande en allant vers
Jérusalem. Paul prend donc des précautions particulieres sur
ce sujet, veillant notamment a ce que toutes les personnes
impliquées soient irréprochables. C’est que 1l'enjeu est
grand : les chrétiens d’'origine non-juive, paienne, étaient au
début un peu méprisés par les chrétiens d’'origine juive, et
c'est ces chrétiens grecs qui vont maintenant venir en aide a
1’église juive, en besoin. L’enjeu n'est donc pas seulement
matériel, avec la question toujours épineuse de 1’argent,
quelle que soit 1’'époque, mais touche aussi a la communion
entre églises.

Ce qui m'a frappée, c’est que tout au long de son exhortation,
Paul revient sans cesse au theme de la générosité : vous avez
promis des dons généreux, il faut qu’on voie que vous donnez
de bon ceur, Dieu aime celui qui donne avec joie, Dieu donne
en abondance toutes sortes de bienfaits, etc. etc. Cet appel a
la générosité, j'aimerais que nous puissions, vous et moi,
L’entendre a nouveau ce matin.

1) Appelés a la générosité

Nous sommes appelés a étre généreux — dans ce texte, c’'est au
sujet de 1'offrande sonnante et trébuchante, mais on peut a
mon avis étendre la générosité a tout type de don sans



s’'écarter de la pensée de 1’apodtre.

Paul nous appelle a étre généreux pour le bien de nos freres,
pour leur venir en aide, par solidarité. Cela dit, il me
semble que Paul va au-dela de 1’'idée de solidarité classique,
en soulignant le rdéle de Dieu dans l'offrande. Tout ce que
nous avons est un don de Dieu, c’est une grace — méme ce qui
nous parait le plus évident est le fruit de la bienveillance
de Dieu a notre égard. Ces biens qu’il nous donne, il les
prévoit pour nous, pour nos besoins, mais Paul rappelle que
Dieu a aussi en vue de nous donner pour que nous puissions
donner a notre tour aux autres. D’une certaine maniere, ce que
nous recevons est appelé a étre donné a nouveau — c’'est un des
moyens par lesquels Dieu prend soin de nous et des autres, en
passant par la générosité des freres. Le but de 1’argent ou
des biens matériels n’est donc pas d’'étre possédé, pour soi,
mais d’étre un moyen que Dieu utilise pour faire du bien a
nous et a ceux qui nous entourent. En étant généreux, nous ne
faisons rien de moins que participer au projet de bienfaisance
de Dieu, a sa providence, a ses bénédictions aux autres. Comme
toujours, Dieu aurait pu s’occuper tout seul de prendre soin
de chaque homme, mais étonnamment, il choisit de nous
impliquer profondément dans ce processus, de sorte que nous ne
sommes pas des petits oisillons attendant chacun, passivement,
la becquée, mais des freres et des seurs partageant ce que le
Pere nous a donné.

Petite remarque. On pourrait se dire avec pragmatisme : seuls
ceux qui recoivent beaucoup sont appelés a étre généreux. Pas
forcément, il y avait des pauvres a Corinthe. La pauvreté
n’'empéche pas d’'étre généreux, bien au contraire — qu’on se
rappelle l’'offrande de la veuve avec ses deux sous ou un ami
démuni qui n'hésite pas a partager le peu qu’il a. Nous sommes
tous appelés a étre généreux, chacun selon sa situation — et
c'est peut-étre pour c¢a que Paul ne donne pas d’ordre de
grandeur mais appelle a une générosité authentique : il ne
s’agit pas de donner la dime comme on s'acquitte d’un impot,



avec plus ou moins de réticence, mais de donner avec le ccur,
en entrant joyeusement dans cette chaine de transmission des
bienfaits de Dieu. Cela dit, méme si elle se nourrit du don
des individus, la collecte pour Jérusalem n’est pas un acte
individuel, mais un projet communautaire ou chacun peut
s’impliquer d’une maniére ou d’'une autre. Je pense que c’est
aussi une maniere tres positive de vivre le don pour les
autres, dans un projet qui nous implique en tant que
communauté.

2) Une générosité ancrée dans la
fol

Pour Paul, si nous sommes appelés a étre généreux, c’'est que
la générosité n'est pas un simple trait de personnalité, mais
une vertu ancrée dans la foi. C’est au nom de notre foi que
nous sommes généreux, peu importe notre condition, notre
caractere ou les habitudes recues dans notre enfance.

Ce que Paul développe particulierement dans ce chapitre, c’est
que la générosité est un signe de foi. Donner généreusement,
c’'est reconnaitre qu’on a tout recu, sans mérite. C’est dire
oui, ce que j'ai vient de Dieu, et si c’est Dieu qui me le
donne, alors il a slirement une intention par rapport a ce don.
En quoi puis-je utiliser ce qu’il m’a donné pour le bien ?
pour mon bien, celui de ma famille, celui d’'autrui.. Si nous
voulons, a cause de notre foi, vivre selon la volonté de Dieu,
et que Dieu donne largement pour que nous puissions avoir
assez pour donner a notre tour, alors la foi nous conduit a
étre généreux. Nous souhaitons honorer Dieu en faisant sa
volonté dans tous les domaines de notre vie, en utilisant tout
ce qu'il nous donne de la meilleure maniere — notre corps, nos
pensées, nos dons, mais aussi notre argent et nos biens.

Donner, c’est un signe de foi, de consécration a Dieu, mais
aussi un geste de confiance. Paul insiste : Dieu vous donnera
largement, de sorte que vous aurez toujours ce qu’il vous faut



et un surplus a offrir a votre tour. On a toujours peur de ne
pas avoir assez, de perdre, d’'étre sans ressources le
lendemain ; mais comme Jésus appelle a demander 1le pain
d’aujourd’hui et a avoir confiance que Dieu s’occupe du pain
de demain, comme Dieu empéche le peuple d’Israél dans le
désert de se faire des réserves de manne, Paul nous invite a
faire confiance, a laisser Dieu prendre soin de nous. Il nous
appelle a accepter d’'étre dépendants — dépendants de Dieu pour
demain, dépendants des autres — dépendants par confiance, pas
par paresse ou par imprudence, pas pour forcer Dieu ou le
tester, mais a vivre avec confiance dans le Dieu qui nous aime
et qui prend soin de nous.

Paul évoque une autre raison, dans le chapitre précédent c’est
vrai, mais c’est tellement central dans son développement que
je vais simplement vous lire le verset ch.8, v.9 : « En effet,
vous connaissez le don généreux de notre Seigneur Jésus-
Christ. I1 était riche, mais pour vous il s'’est fait pauvre,
afin de vous rendre riches par sa pauvreté ». Nous sommes
appelés a étre généreux car notre sauveur et notre seigneur,
celui en qui nous avons droit a un nouveau départ et qui nous
montre le chemin a suivre, Jésus-Christ, a accepté de tout
perdre, de tout subir, pour que nous recevions un héritage
extraordinaire et immérité : la vie avec Dieu, pour
1’éternité, dans 1’abondance de son amour, dans la gloire de
sa présence rayonnante, dans l’éclat de sa justice. Pour nous
qui n'avions rien et qui ne méritions rien, le Fils de Dieu
s’est donné pour que nous recevions tout ce qu’il y a de plus
précieux. Cet exemple de générosité gratuite, pleinement
consentie, motivée par 1’amour, c’'est 1le fondement de
1l'évangile et de notre foi.

3) Etre généreux pour devenir
vraiment riches

Paul utilise encore un argument qui peut paraitre étrange



celui qui seme peu recoit peu, celui qui seme beaucoup recoit
beaucoup. Est-ce a dire que la générosité est encore le
meilleur investissement, la meilleure technique pour gagner de
L’argent rapidement ? Ce serait se méprendre. Que récolte-t-on
lorsque 1’'on seme ? On récolte la joie de ceux qui ont recu,
leur louange a Dieu pour sa sagesse et sa providence, et leur
reconnaissance pour notre don, qui les conduit a prier pour
nous par amour fraternel. Un des fruits de la générosité,
c’'est les relations qu’on a les uns avec les autres. Pourquoi
Dieu ne donne-t-il pas séparément a chacun ce dont il a
besoin, point ? On 1lui adresserait les mémes louanges !
Pourquoi nous fait-il participer a sa générosité ? Pourquoi
passer par des intermédiaires qui, comme chacun sait, ne sont
pas toujours tres fiables ? Pour tisser entre nous des
relations d’échange. Dieu ne se contente pas d’avoir des
relations avec chacun de nous, il veut que nous nous aimions
les uns les autres, que nous vivions entre nous des relations
aussi riches que ce que nous vivons avec lui.

Cela nous conduit a un autre regard sur la richesse : est
riche celui qui donne et recoit 1’amitié, la priere, la joie
d’un frere dans le besoin. Est riche celui qui marche sur le
chemin de Dieu, parsemée de rencontres et d’échanges. Notre
richesse ne se tient pas dans notre compte en banque, mais
dans notre vie avec Dieu, une vie ancrée dans 1’amour de Dieu
pour nous et ouverte aux autres. Méme si dans notre société de
surconsommation excessive, nous entendons régulierement le
message que nous sommes ce que nous avons, que notre valeur
correspond au poids de nos possessions, l’évangile nous
rappelle que chacun, nous sommes précieux aux yeux de Dieu,
que c’est lui qui donne du sens, du contenu, du poids a notre
vie, parce qu’il est notre Pere, qu’il nous aime et qu’il nous
invite a entrer dans son cuvre.



Conclusion

L'appel de Dieu a la générosité nous invite a prendre du recul
par rapport a nos possessions : l’'argent est un moyen de faire
ce qui est bon, de mettre en cuvre la volonté de Dieu pour
nous et pour les autres. Nous sommes appelés, du coup, a
prendre nos distances, a regarder avec discernement ce que
nous avons — qu’'est-ce qui est nécessaire, essentiel, qu'est-
ce qui peut étre partagé ? Cela nous poussera slUrement a faire
le tri dans nos habitudes, mais en choisissant de vivre avec
sobriété et générosité, nous témoignons que notre richesse
c'est le Christ, que nous avons tout en lui et que nous
voulons vivre comme lui, avec joie et confiance en Dieu. Qu'Il
nous aide a progresser dans la foi, dans la reconnaissance,
dans 1’amour, pour mener une vie qui témoigne de tout ce qu’il
a fait pour nous !



