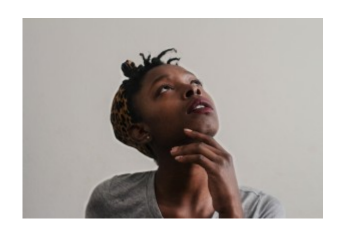
# Doutes et foi



En tant que chrétiens, nous croyons que nous sommes sauvés à cause de l'amour de Dieu, et que nous avons simplement à croire que Jésus a fait le nécessaire pour que notre passé ne soit plus un obstacle entre Dieu et nous. La foi est au cœur de notre rencontre avec Dieu, dès le début, mais aussi tout au long de la vie du croyant dans sa relation avec Dieu. Mais comment nous représentons-nous cette foi ? Qu'est-ce qui la caractérise ? Qu'est-ce qui est incompatible ? Qu'est-ce qui nous fait dire de quelqu'un : « ah... lui/elle, quelle foi il a ! » ?

Je vous invite à nous tourner vers la rencontre entre Dieu et un grand croyant s'il en est, Abraham. Ou plutôt, sa femme, Sara. Je vais lire le récit de cette rencontre, mais c'est surtout sur la fin que nous nous attarderons.

# Lecture biblique : Genèse 18.1-15 (version Bible en Français Courant)

1 Le Seigneur apparut à Abraham près des chênes de Mamré. Abraham était assis à l'entrée de sa tente à l'heure la plus chaude de la journée. 2 Soudain il vit trois hommes qui se tenaient non loin de lui. De l'entrée de la tente, il se précipita à leur rencontre et s'inclina jusqu'à terre. 3 Il dit à l'un d'eux : « Je t'en prie, fais-moi la faveur de t'arrêter chez moi. 4 On va apporter un peu d'eau pour vous laver les pieds et vous vous reposerez sous cet arbre. 5 Je

vous servirai quelque chose à manger pour que vous repreniez des forces, puis vous continuerez votre chemin. Ainsi vous ne serez pas passés pour rien près de chez moi. » Les visiteurs répondirent : « Bien ! Fais ce que tu viens de dire. »

- 6 Alors Abraham retourna en toute hâte dans la tente pour dire à Sara : « Vite ! Prends trois grandes mesures de fine farine et fais des galettes. » 7 Ensuite il courut vers le troupeau, choisit un veau tendre et gras. Il le remit à son serviteur, qui se dépêcha de le préparer. 8 Quand la viande fut prête, Abraham la plaça devant ses visiteurs avec du lait caillé et du lait frais. Ils mangèrent tandis qu'Abraham se tenait debout près d'eux sous l'arbre.
- 9 Ils lui demandèrent : « Où est ta femme Sara ? » « Dans la tente », répondit-il. 10 L'un des visiteurs déclara : « Je reviendrai chez toi l'an prochain à la même époque, et ta femme Sara aura un fils. » Sara se trouvait à l'entrée de la tente, derrière Abraham et elle écoutait. 11-12 Elle se mit à rire en elle-même, car Abraham et elle étaient déjà vieux et elle avait passé l'âge d'avoir des enfants. Elle se disait donc : « Maintenant je suis usée et mon mari est un vieillard ; le temps du plaisir est passé. » 13 Le Seigneur demanda alors à Abraham : « Pourquoi Sara a-t-elle ri ? Pourquoi se dit-elle : "C'est impossible, je suis trop vieille pour avoir un enfant" ? 14 Y a-t-il donc quelque chose que le Seigneur soit incapable de réaliser ? Quand je reviendrai chez toi l'an prochain à la même époque, Sara aura un fils. »
- 15 Effrayée, Sara nia : « Je n'ai pas ri », dit-elle. « Si, tu as ri ! » répliqua le Seigneur.

Une des choses que j'aime tant avec la Bible, et notamment dans sa première partie, l'Ancien Testament, c'est que les personnes que nous y rencontrons sont bien humaines, avec leur grandeur et leur fragilité. Ce ne sont pas des héros, lisses et sans failles.

Dans ce texte, c'est Dieu qui vient à la rencontre d'Abraham — à son insu. Il ressemble à un homme et Abraham va deviner peu à peu que ces trois personnages sont mystérieux.

Abraham se laisse déranger et montre sa grandeur : il déploie une générosité impressionnante, toute orientale, en faisant préparer 21 kg de farine et un veau gras… pour 4 ! Sans le savoir, Abraham se comporte en fait de façon appropriée devant Dieu : il lui offre le meilleur, se prosterne devant lui, le considère comme une bénédiction… Même si l'hospitalité d'Abraham est inspirante, j'aimerais me concentrer sur Sara.

Comme on aborde souvent les sujets sensibles au café, la discussion surgit quand le repas est terminé. Presque 25 ans plus tôt, Dieu avait promis un fils à Abraham, de qui naîtrait un peuple au destin particulier. Depuis, rien. Abraham & Sara sont toujours sans enfant. Sara a fini par prendre les choses en main et a eu recours à un genre de mère porteuse. Mais Dieu n'a pas reconnu cet enfant comme le fils qu'il avait promis : il a bien l'intention de faire des miracles et de faire naître un enfant chez Sara, l'épouse stérile d'Abraham. Dans le chapitre précédant (ch. 17), Dieu réaffirme son alliance avec Abraham et son engagement à faire naître en Sara un héritier. Ici, Dieu prend la peine de contacter Sara, la future mère : en respectant les codes sociaux, il s'adresse à cette femme mariée par l'intermédiaire de son mari. Devant cette promesse, elle rit — Abraham avait ri lui aussi, et c'est ce qui lance un échange très intéressant avec Dieu.

#### 1/ La situation de Sara

Celui qui raconte l'histoire prend la peine de nous rappeler la situation : non seulement Sara & Abraham sont stériles, mais en plus, maintenant, il y a l'âge. Comme toute femme ménopausée, Sara ne peut plus enfanter. Le texte porte un regard réaliste sur ce que Sara vit, et on sent tout son découragement. Depuis des années, l'absence d'enfant. L'espoir déçu mois après mois. Et les premiers symptômes de la ménopause, les bouffées de chaleur, les changements dans son corps, comme autant de signes qui disent que si Abraham a un fils, il ne sera pas d'elle… le rire de Sara est un rire jaune, non par mépris de Dieu, mais par manque d'espérance. Elle n'a simplement plus la force d'y croire.

Sara subit de plein fouet le drame de la stérilité, et de l'âge. Elle se sent vieille, sans avenir, comme si plus rien de bon ne pouvait lui arriver. On le sait, à partir d'un certain âge, les facultés diminuent, l'énergie, les forces — j'ai souvent entendu : « à quoi je sers ? je suis bon à rien, inutile, je ne peux plus rien donner ou ce que j'ai à offrir, personne n'en veut… » En particulier dans une société qui adule la jeunesse, les difficultés de la vieillesse sont perçues encore plus comme un fardeau dont on aimerait se débarrasser.

Cette description de Sara nous montre qu'il y a une place devant Dieu pour poser ce qui nous paraît insurmontable, que ce soit la stérilité, la maladie, l'âge, le deuil… Il y a une place pour le réalisme.

#### 2/ les doutes

Et ce réalisme parfois nous fait douter, comme c'est le cas chez Sara. Chez d'autres aussi : voyez Marie, la mère de Jésus. Quand l'ange lui annonce à elle, une jeune femme vierge, à peine fiancée, qu'elle va être enceinte, elle répond avec une question : « mais comment cela se fera-t-il ? je n'ai pas de relation sexuelle avec un homme » dit-elle. Lorsque l'ange lui explique, succinctement, que c'est Dieu qui va faire le travail, Marie se lance dans l'aventure.

Dans notre vie avec Dieu, nous aurons du mal à échapper au doute. Certains choisissent le déni (mais non tout va bien), ils avancent en marche forcée, grand sourire, réponse à tout —

mais la peine est réelle, et souvent à force d'avancer ainsi, ils finissent par s'écrouler. Je me souviens d'une femme, mûre, croyante depuis longtemps, très engagée dans une église, qui m'avait dit : « j'ai l'impression de me poser des questions que personne ne se pose. » Sceptique, je lui demandai ce que c'était ; elle me répond : « la question du mal dans le monde, de la violence, du handicap. Que penser de l'homosexualité ? etc. » et je me suis dit : elle n'est sûrement pas seule à être interpellée par ces situations ! Pourtant, nous présentons un visage bien respectable au culte, et quand la question se pose, nous répondons sans attendre avec la bonne proposition. Le doute ne vient pas forcément de ce que nous, nous vivons. Ca peut venir aussi de ce que nous voyons à l'extérieur.

A l'inverse, d'autres se laissent submerger par les difficultés de leur situation et perdent espoir. Ce qu'ils vivent paraît insurmontable, et même s'ils ne l'avouent pas forcément, ils finissent par penser que même Dieu ne peut rien y faire.

Malheureusement, dans les deux cas, chez le super croyant que tout le monde admire ou le super pessimiste, Dieu n'est pas invité dans la situation. C'est comme une pièce dont on fermerait la porte à double tour : les uns s'efforcent de l'ignorer (ils vont même repeindre la porte de la même couleur que le couloir comme ça on ne la voit pas), mais les autres ont accroché un grand panneau « interdit d'entrer ». Comme une alternative : soit on enterre ses doutes (et notre relation avec Dieu perd de son authenticité), soit on laisse les doutes nous enterrer dans la peur et l'amertume (et la relation avec Dieu devient partielle — il y a certains sujets qu'on exclut de la conversation, comme ces sujets tabous qui peuvent rendre certains repas de famille un peu gênants).

Il y a une troisième voie : simplement confier à Dieu nos doutes. Poser nos questions, comme Marie. Nos doutes peuvent devenir des occasions de parler avec Dieu : les psaumes, les Lamentations de Jérémie, le livre de Job en sont des exemples. Devant la violence de ce qu'ils vivaient, ces croyants-là ont osé interpeller Dieu, et nous pouvons suivre leur exemple. Ils ont ouvert ces portes verrouillées pour inviter Dieu dans leur situation — et Dieu leur a répondu. Il n'a pas forcément tout résolu, mais il s'est montré et il a répondu. Notre Dieu n'est pas un Dieu de qui il faut se cacher : Sara, effrayée, nie son rire, nie ses doutes. Mais Dieu termine la conversation en l'invitant à assumer ses questionnements — sûrement pour mieux les lui confier. Il y a des doutes qui nous coupent de Dieu, mais il y a aussi des doutes qui vont approfondir notre foi : tout dépend si on les laisse nous éloigner ou nous rapprocher de Dieu.

Personnellement, j'ai traversé il y a quelques années une grosse période de doute, sur ma vie et ma foi. Cela a été très dur, tout était remis en question, et dans un moment de désespoir, j'ai pu dire à Dieu (sans être trop sûre qu'il m'écoutait): "si tu es là, montre-toi! tu vois toutes mes questions, réponds-moi!" Et Dieu a répondu, pas de la manière que j'imaginais mais avec grande force. Je suis sortie de cette période avec une foi grandie, renforcée, fondée.

La foi ne consiste pas à éviter ou à faire taire nos doutes, dans un sens ou dans l'autre, mais à les surmonter en les confiant à Dieu.

#### 3/ la réaction de Dieu

Revenons sur la surprise de Dieu devant la réaction de Sara. Ce n'est pas sa souffrance qui l'étonne, c'est qu'elle se ferme à lui. A sa puissance, à sa présence. Et il répond — avec quelle douceur et quelle patience — en rappelant qui est Dieu : pourquoi la vieillesse serait-elle un problème ? Lui qui a créé le monde, ne peut-il pas rendre Sara féconde ?

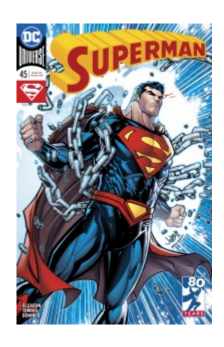
Dieu ne décrit pas la méthode qu'il va employer pour surmonter les problèmes, il rappelle juste qui il est. Non pas quoi, mais qui. Nous, nous restons bloqués sur les *quoi*, les comment, le possible, l'expérience passée. Lui, il rappelle *qui* — et il ne s'agit plus de croire que ceci ou cela est possible en soi (non, *en soi*, une femme ménopausée ne peut pas enfanter, non, un mort ne peut pas revivre, ni un coupable être déclaré innocent) mais de faire confiance à Dieu. De croire en lui. C'est lui, le Créateur de la vie, qui peut transformer ces situations.

Le miracle est difficile à croire — c'est le principe ! Mais Dieu nous demande de lever les yeux vers Lui, de croire que lui est capable de regarder ce qui ne va pas et de proposer une réponse. Dieu n'apportera pas forcément une solution magique et spectaculaire, mais un chemin au milieu de l'impasse, un moyen d'avancer. Ca peut être un vrai miracle (Sara aura un fils, Isaac, accueilli par des rires d'étonnement : comment, elle, elle est devenue mère ?...), ou simplement reconsidérer ce qu'on vit/ y trouver un sens. Et entre ces deux extrêmes, Dieu se réserve toute la palette des possibles.

#### Conclusion

Quand nous regardons notre vie, notre entourage, notre monde, il y a parfois de quoi douter. Ne laissons pas alors les doutes nous éloigner de Dieu, mais qu'ils nous rapprochent de Dieu! Nous n'avons pas à faire semblant devant lui, à faire les gros bras : nous avons été sauvés par grâce, sans mérites ni masques de bienséance — continuons de vivre dans cette grâce, sans compter sur nos mérites ni nos masques de bienséance. Osons parler avec Dieu, c'est ça la foi! osons parler en église aussi, entre nous, de ce qui nous ébranle — c'est à cette condition que nous pourrons accueillir la réponse de Dieu, une réponse qui nous conduit à une vie plus pleine et à une joie plus grande.

# Tout-Puissant! (A nul autre pareil 4/4)



Si les histoires de super-héros nous apprennent quelque chose, c'est au moins que nous sommes nombreux à désirer être forts, puissants, à avoir des super-pouvoirs — ou tout simplement du pouvoir. De bien des manières : par le statut social, par une réputation reconnue, par un corps fort ou un esprit habile, ou encore, par un portefeuille bien garni qui ouvrira la majorité des portes…

Ce n'est pas forcément pour être le chef suprême de la galaxie, ou pour commander aux autres, mais juste parfois pour échapper aux soucis et à la frustration du quotidien : pouvoir œuvrer comme on l'entend sans avoir à supporter un chef autoritariste, pouvoir offrir à ses enfants ce dont ils ont besoin et envie, venir en aide à un proche… Parfois simplement pouvoir aller où on veut alors que notre corps ne suit plus…

Les histoires de super-héros nous font rêver d'un autre quotidien, mais elles soulignent les limites que nous rencontrons chaque jour. En contraste avec notre situation humaine, Dieu, lui, est tout-puissant. Après avoir exploré sa grandeur infinie, son statut de créateur et sa présence constante, c'est sur sa toute-puissance que je vous invite à conclure notre série de juillet.

Pour méditer sur cette qualité de Dieu, je vous propose de lire ensemble une prière du prophète Jérémie. Jérémie a été prophète en Israël entre les années 650 et 580 avant Jésus-Christ. Alors que le pays sombre dans l'absurde et la décadence, Jérémie appelle le peuple à revenir à Dieu — en vain. De la part de Dieu, Jérémie annonce que le pays va devoir affronter les conséquences de son comportement : un puissant adversaire, l'empire babylonien, va les vaincre et déporter les responsables du peuple, détruire la capitale Jérusalem, détruire le Temple. La pression babylonienne se fait sentir : Jérusalem est assiégée, quand Dieu demande à Jérémie d'acheter le champ de son oncle en province. Jérémie obéit mais ne comprend pas, et va porter à Dieu ses questions. C'est Jérémie qui parle.

# Lecture biblique : Jérémie 32.16-25

- <u>16</u> Après avoir remis l'acte de vente à Baruc, j'ai adressé au Seigneur cette prière :
- 17 « Ah, Seigneur Dieu, tu as montré ta force et ton savoirfaire en créant le ciel et la terre. Rien n'est trop difficile
  pour toi. 18 Tu montres ta bonté jusqu'à mille générations
  humaines ; mais si des parents ont commis une faute, tu en
  fais supporter les conséquences à leurs enfants. Tu es le Dieu
  grand et fort ; tu te nommes le Seigneur de l'univers. 19 Tu
  as de grands projets, tu es souverain pour les réaliser. Tu
  regardes attentivement ce que font les humains, pour traiter
  chacun d'eux selon sa conduite et ses actes.
- 20 « Tu as montré qui tu es par des prodiges marquants,

lorsque nos ancêtres étaient en Égypte, et aujourd'hui encore, non seulement dans le peuple d'Israël mais aussi dans le reste de l'humanité, comme on le voit aujourd'hui. 21Tu as montré ta force et ton savoir-faire par des prodiges marquants et des plus impressionnants, pour faire sortir d'Égypte Israël, ton peuple. 22 Tu avais juré à nos ancêtres de leur donner le pays où nous sommes aujourd'hui, ce pays qui regorge de lait et de miel, et tu le leur as donné. 23 Ils sont venus en prendre possession. Seulement ils n'ont pas écouté ce que tu disais, ils n'ont pas suivi tes instructions, ils n'ont pas fait ce que tu commandais. Alors tu as envoyé tous ces malheurs qui arrivent aujourd'hui.

- 24 « Voilà en effet les Babyloniens qui avancent leurs travaux de siège de plus en plus près de la ville ; ils vont la prendre ; elle leur est déjà livrée, pour ainsi dire ; ils cherchent à la vaincre par les armes, la famine et la peste. Ce que tu avais prédit est arrivé, tu le vois bien.
- 25 Oui, la ville est presque aux mains des Babyloniens. Seigneur Dieu, pourquoi donc m'as-tu ordonné d'acheter ce champ et de le payer comptant devant témoins ? »

# Ce que le texte nous apprend

Dans sa situation de désarroi intense, voire de détresse, Jérémie se tourne vers Dieu avec cette question : pourquoi investir sur l'avenir alors que le pays va tomber ?

(v.17-19) Jérémie s'adresse d'abord à Dieu de manière générale, comme au Dieu fort, puissant, créateur. Puisqu'il a créé le monde, il peut tout faire. Qu'est-ce qui serait trop difficile pour lui ? Il est au-dessus de tout. Mais sa puissance n'est pas que de la force brute : Dieu est fondamentalement bon et le bien qu'il veut faire aux hommes résonne presque sans fin. En effet, la bonté sur mille générations... Ca dépend comment on calcule la durée des générations, mais la version minimale, avec une génération de

25 ans, ça fait déjà 25 000 ans… Jérémie a écrit il y a 2500 ans, selon ce calcul on n'en est qu'à la 100° génération! Quand la bonté de Dieu jaillit, rien ne l'arrête… Sa bonté et sa puissance ne font qu'un : elles sont impossibles à stopper.

Dieu est puissant, bon — et juste. Il nous tient responsables de nos actes, et nous avons à affronter les conséquences de ce que nous faisons (v.18b si des parents ont commis une faute, tu en fais supporter les conséquences à leurs enfants ; v.19). Toutefois, dans sa bonté, Dieu ne nous place pas sous un jugement de 1000 générations, ni même de 100, ni même de 10, mais d'une seule, ici. Les fautes des parents retombent sur leurs enfants. Vous allez dire, ce n'est pas juste! Pourquoi l'enfant paierait-il les erreurs des parents ? Il n'y est pour rien!

2 remarques à ce sujet. a) D'une part, les enfants sont de fait influencés et marqués par les actes de leurs parents, sans parfois que Dieu s'en mêle : dettes à payer dans l'héritage, éducation ou manque d'éducation, blessures d'enfance qui poursuivent parfois toute la vie. Il y a une solidarité familiale que nos sociétés individualistes oublient, mais qui est bien réelle. b) D'autre part, ce texte fait référence à la manière dont Dieu s'est révélé à Moïse (Exode 20.5) : à l'époque, il avait parlé d'un châtiment sur 4 générations (comparé à 1000 générations de bénédiction). Ici, on passe à 1 génération, et Ézéchiel, un prophète contemporain de Jérémie, annonce le temps où chacun sera jugé seulement d'après sa conduite (Ézéchiel 18).

Donc Dieu : tout-puissant, bon, et juste (attentif au droit, attentif à la justice). Avec un penchant net pour la grâce.

(v.20-23) Jérémie ajoute à sa description de Dieu ce que son peuple connaît de lui depuis que l'aventure a commencé avec Abraham, près de 1500 ans plus tôt. Dieu n'est pas toutpuissant qu'en général, visible dans sa création : il se révèle personnellement dans l'histoire, dans nos expériences.

(v.24-25) Dans un moment d'impuissance profonde, emprisonné dans une ville assiégée, sans trop comprendre ce que Dieu a en réserve, Jérémie choisit de contempler la puissance de Dieu, tout en demandant pourquoi : pourquoi a-t-il dû acheter un champ ?

Dieu répondra en évoquant l'avenir (Jérémie 32.26-44): le jugement qui tombe sur ce pays dépravé n'est pas le dernier mot. Dieu a prévu de relever son peuple, de le guérir et le restaurer, de faire revenir les déportés — ils seront à nouveau chez eux sur cette terre. Le champ acheté en pleine défaite est un geste d'espérance pour l'avenir. C'est bien la puissance de Dieu qui va se manifester à nouveau, à travers l'histoire : c'est Dieu qui permet aux Babyloniens de blesser le peuple d'Israël, afin de mettre un terme à leurs exactions, c'est Dieu qui permettra que cette nation existe à nouveau, que le peuple revienne, que la ville et le temple soient reconstruits (livres d'Esdras & Néhémie).

## La toute-puissance de Dieu

Dieu, être infiniment grand, est infiniment puissant. Dans sa puissance et sa liberté, il fait ce qu'il veut. Il fait tout ce qu'il veut! Et il ne fait que ce qu'il veut... Tout ce que Dieu veut faire, il le fait, et rien n'empêche qu'il arrive à ses fins. La seule limite qui existe à ce que Dieu peut faire, c'est ce que Dieu se refuse à faire : il se refuse à mentir, à être injuste, à faire le mal.

Le mal. Pourquoi le mal si Dieu existe ? Pourquoi tant d'horreurs si Dieu est tout-puissant ? Cela veut-il dire qu'il accepte et cautionne les catastrophes naturelles, les maladies, les guerres, les méfaits des uns et des autres ?

La Bible évite d'expliquer les causes du mal — comme si c'était un trou noir, un tourbillon qu'on ne peut approcher sans s'y noyer. Il y a pourtant quelques indices : Dieu n'a pas créé le mal. On ne sait pas pourquoi le mal est apparu,

mais certains anges se sont révoltés contre Dieu. L'humanité s'est engouffrée à leur suite : on en trouve le récit stylisé au début de la Bible, en Genèse 3. Dieu les a avertis, mais pas empêchés : il a tenu les hommes responsables de leur choix. Nous ne sommes ni marionnettes ni esclaves de Dieu : Dieu nous a créés pour être à son image, pour que nous soyons ses fils et ses filles, pas pour nous écraser de sa puissance. Les dérèglements, dans la nature et l'humanité, malheureusement les conséquences de ce choix de se déconnecter du Dieu juste et bon. Même si notre monde est mal en point, il va toutefois mieux qu'il ne devrait : dans sa bonté, Dieu fait grâce jusqu'à 1000 générations mais ne condamne qu'à 4 ou 1 générations. Dans sa bonté, Dieu ne nous laisse pas voquer dans le noir, mais il limite les conséquences de notre chute : comme si au lieu d'être morts, nous étions « simplement » paralysés en partie.

Ce que la Bible décrit, en revanche, c'est toute la réponse que Dieu apporte au mal qui nous étouffe : dans sa puissance, sa justice et sa bonté, il est devenu un homme, solidaire de sa création, le Christ, pour porter et absorber le choc de ces horreurs qui nous déforment, nous & le monde. Par sa mort, il a subi les conséquences de notre révolte. Par sa résurrection, par sa puissance de vie qui transperce la mort, par sa justice qui efface le mal, il annonce l'avenir & pose un geste d'espérance, comme Jérémie avec son champ : si nous nous tournons vers le Christ, Dieu nous restaurera.

# Des êtres responsables mais limités

Quel impact la foi en un Dieu tout-puissant a-t-elle sur nous ? Il y a la confiance, bien sûr, la confiance en Dieu quelles que soient les circonstances. Mais cela nous renvoie aussi à une réflexion sur notre pouvoir. En effet, même en tant que créatures minuscules devant Dieu, nous ne sommes pas sans pouvoir. Même si nous sommes loin de pouvoir subsister par nous-mêmes, nous avons quand même du potentiel, des capacités.

Comment exercer notre autorité de parents, de chefs d'équipe, de « premier dans la file », d'enseignants, de médecins, de chefs de famille, de responsables dans l'église,… ? A chaque fois que nous avons voix au chapitre, nous sommes tentés d'affirmer notre position, notre autorité, d'avoir raison. Parfois nous refusons de nous remettre en question, imaginant que notre sagesse est sans défaut, comme celle de Dieu. Parfois, convaincus que notre avis est le meilleur, nous sommes prêts à écarter l'autre avec indifférence ou mépris.

Dieu est l'être le plus puissant qui existe, dont nous n'imaginons même pas le début de la puissance : il a créé le monde. Pourtant, il n'agit que pour le bien et la justice. Il n'écrase pas ses créatures, quitte à se mettre un moment en retrait. Même dans le désaccord, il reste généreux, plein de bonté et de patience, cherchant mille solutions pour préserver ceux qu'il a créés. Être image de Dieu c'est aussi exercer notre pouvoir comme Dieu le fait. Loin d'être un tyran, Dieu montre sa puissance pour faire du bien, pour relever, pour élever l'autre, quitte à se donner lui-même.

Nous avons plus ou moins de responsabilités, de charge et d'autorité, mais il y a toujours des moments où nous sommes en situation de décision ou de pouvoir : tournons-nous vers Dieu pour apprendre. Apprenons à résister à nos élans tyranniques, et puisons à l'exemple parfait de la puissance de Dieu : le Christ, patient, généreux, porteur d'espérance.

# Infiniment présent! (A nul

# autre pareil 3/4)

Vivre dans la présence de Dieu, voilà un des aspects de la foi chrétienne. Quels sont ces moments où vous sentez Dieu présent ? Lorsque vous priez, dans le calme de votre chambre ? Quand vous chantez votre amour pour Dieu ? Ou bien, l'observation de la nature ; ou bien, la réponse de Dieu à nos prières : une solution qui se présente, une réponse favorable, une « coïncidence », une ouverture chez l'autre, un changement en soi…

Mais on ne peut pas parler de ces moments où on sent la présence de Dieu sans évoquer ces moments où Dieu semble absent. Lorsqu'on est dans une « routine » spirituelle qui ne nous fait plus vibrer… Ou en terrain profane, dans les moments ternes du quotidien par exemple : quand vous faites vos courses, dans les embouteillages, dans vos tâches ménagères ou vos réunions de travail… Dans un autre registre, lorsque quelque chose de mauvais nous apparaît brusquement comme séduisant et intéressant (c'est ce qu'on appelle la tentation), on se sent bien seul face à cette petite voix (intérieure ou extérieure) dont le murmure se fait persistant. Il y a pire : lors d'une épreuve terrible, la sensation que Dieu est absent, loin, indisponible.

Ces impressions de présence et d'absence font partie de la vie chrétienne et de la relation avec Dieu. Elles font écho au reste de notre vie : à part notre corps, quasiment tout ce que nous connaissons dans notre vie alterne entre présence & absence —nos proches, nos possessions, ce que nous voyons, même le soleil et la lune passent de la présence à l'absence. Ou'en est-il de Dieu ?

Pour continuer cette série de l'été sur les qualités uniques de Dieu, je vous invite à lire un passage dans le livre du prophète Jérémie, quelques siècles avant la naissance de Jésus. C'est Dieu qui parle.

## Lecture biblique : Jr 23.23-24 (NBS)

23 Ne suis-je Dieu que de près ? — déclaration du SEIGNEUR.

Ne suis-je pas aussi Dieu de loin ?

- 24 Quelqu'un peut-il se cacher dans une cachette sans que je le voie ?
- déclaration du SEIGNEUR.

Est-ce que je ne remplis pas le ciel et la terre ?

- déclaration du SEIGNEUR.

#### Texte et contexte

Quelques mots de contexte : Jérémie transmet les paroles de Dieu, ici, à des faux prophètes. A cette époque, injustice et scandales jonchent la vie politique, sociale, économique, et même spirituelle du peuple d'Israël. Depuis longtemps, Dieu les avertit des conséquences à de telles horreurs, et les invite à abandonner leurs pratiques pour revenir à ce qui est bon. Mais les responsables du peuple s'enferment dans le déni : « mais non, tout ira bien, après tout nous sommes le peuple élu !… »

Et ce qui met particulièrement Dieu en colère, c'est de voir des personnes qui s'autoproclament prophètes (c'est-à-dire porte-paroles de Dieu) et qui proclament de fausses promesses d'assurance alors que Dieu, lui, souhaite la repentance de son peuple! Ce sont des menteurs! Alors, Jérémie s'exprime, porteur lui des vraies paroles de Dieu: vous voyez les expressions « déclaration du Seigneur » par trois fois, qui visent à authentifier les prophéties de Jérémie. Il ne dit pas ce qu'il veut, mais il transmet le message que Dieu lui confie.

Ici, il dénonce l'idée que les prophètes pensent pouvoir dire ce qu'ils veulent en s'éloignant, comme on pourrait dire [mime : baisser la voix] un secret en baissant la voix ou [s'écarter/ se détourner, main sur la bouche] en s'écartant des autres. Comme si Dieu ne les entendait pas. Comme si Dieu était limité, enfermé dans un lieu dont on pourrait s'éloigner. Comme si on pouvait se cacher de lui.

Mais rien n'échappe à Dieu. Il voit tout, il entend tout, il sait tout — parce qu'il est partout. Il remplit le monde. Lui, le créateur du ciel et de la terre, lui le Dieu infini et infiniment grand, il remplit le monde de sa présence. Rien ne peut lui échapper. Il est omniprésent, c'est-à-dire qu'il est présent partout, en tout lieu, en tout temps. Et c'est cette qualité propre à Dieu que je vous invite à creuser.

## L'omniprésence de Dieu

Dieu n'a aucune limite. Notamment au niveau spatial ou temporel. On a du mal à l'imaginer, parce que ça n'a rien à voir avec ce que nous connaissons, mais Dieu existait avant la création du monde, avant la création du temps et de l'espace — ce qui veut dire qu'il ne se situe pas dans l'espace ou dans le temps. La création avec son cadre spatio-temporel est en quelque sorte devant lui, ou sous lui — distincte de lui.

Pourtant, je le rappelais la semaine dernière, Dieu n'est pas absent de la création : sans en faire vraiment partie, il la remplit toute entière comme un courant d'air qui traverse la maison ou l'eau qui gonfle l'éponge. Parce qu'il remplit le monde, notre monde existe. Si Dieu se retirait, tout serait mort. Dieu anime notre monde par son souffle, par son esprit — il soutient ce qui vit, permettant au soleil de briller, aux plantes de grandir, aux animaux de respirer. Sans lui, rien ne pourrait exister. En ce sens, il est présent partout, que nous en soyons conscients ou pas.

Cependant, Dieu est présent à différents degrés à différents endroits. Même si rien ne lui échappe, même s'il est partout, il n'adopte pas toujours la même posture. Dieu n'a pas de corps, alors le parallèle que je vais faire est un peu bancal : quand vous êtes quelque part, vous pouvez être dans un coin de la pièce en retrait/ en observateur, ou assis avec les autres, ou en discussion privée avec quelqu'un, ou encore debout à faire une présentation devant tout le monde. A chaque fois, vous êtes présent, mais différemment.

La Bible évoque différents lieux que Dieu remplit, avec différentes postures : l'univers, le ciel (résidence divine, comme en vis-à-vis de la terre où vivent les humains), son trône où rayonne sa gloire (c'est-à-dire qu'il est vraiment visible à cet endroit, le lieu d'où il exerce son autorité). Mais aussi Jésus-Christ, que le Temple de Jérusalem préfigurait partiellement : lieu/ personne où Dieu se montre et se laisse rencontrer - en Christ particulièrement, Dieu se révèle tel qu'il est : juste et bon, honnête et salvateur, sage et accueillant. Et puis il y a notre cœur : le cœur, c'est notre être intérieur, notre volonté dans la Bible, cette partie de nous qui nous dirige [aujourd'hui on dirait plus facilement la tête]. Lorsque nous croyons que Jésus Christ a comblé la distance qui nous séparait de Dieu en assumant nos fautes et nos hontes, nous devenons à notre tour le temple de Dieu, c'est-à-dire que par son Esprit, il habite notre cœur, il remplit notre âme — il insuffle en nous amour et pureté, et nous fait grandir à son image.

Avant de voir l'impact que l'omniprésence de Dieu peut avoir sur notre vie de foi, une dernière remarque : quelle que soit sa posture, Dieu est toujours pleinement présent, avec toutes ses qualités et tout son caractère, toute sa justice et toute sa bonté, toute sa sainteté et toute sa fidélité. Mais comme nous, selon sa posture et selon les moments, il montre un aspect de son caractère plutôt qu'un autre.

# Notre vie dans la présence infinie de Dieu.

Donc nous sommes constamment dans la présence de Dieu.

le conséquence, qui n'est pas forcément celle à laquelle nous pensons en premier mais que les paroles de Jérémie mettent en valeur : nous ne pouvons pas commettre le mal en cachette. Vous connaissez l'expression : « pas vu, pas pris » ou « ni vu, ni connu ». Brûler un feu rouge, chaparder un paquet de bonbons, ou encore colporter une rumeur dans le dos de quelqu'un (sans parler de mensonge, fraude ou infidélité) : tant que personne ne l'a remarqué, on peut avoir l'impression de ne pas vraiment être en tort, comme si notre faute n'existait pas tant qu'il n'y a pas de témoin.

C'est là le hic : Dieu est toujours présent. Témoin invisible de tous nos actes, de toutes nos paroles, de toutes nos pensées, même. Du coup, croire en un Dieu omniprésent devrait nous inviter à rechercher toujours plus une vie cohérente. A être pareil devant témoin ou dans le secret de notre chambre après tout, le plus important des témoins est aussi dans le secret de notre chambre… A parler de la même façon de quelqu'un, devant lui ou en son absence. A travailler avec le même zèle et la même qualité, que le chef soit présent ou qu'on soit en autonomie (Paul dira aux salariés de son époque : Quoi que vous fassiez, travaillez-y de toute votre âme, comme pour le Seigneur, et non pour des humains, Colossiens 3.23). A regarder homme ou femme de la même façon, que notre conjoint soit là ou pas. Une vie cohérente et intègre, parce que nous sommes toujours sous le regard de Dieu.

Croire que DIue est toujours présent nous motive à vivre une vie cohérente, mais c'est aussi un puissant encouragement. Dieu nous soutient. Même dans nos coups de mou, nos moments de solitude, nos doutes, nos peurs, nos épreuves, nos tentations : il est là ! Rien ne lui échappe, et il est près (de nous). David dira : même dans la vallée de l'ombre de la mort, je ne crains rien, car tu es avec moi (Psaume 23.4). Dieu est là, c'est le fondement de notre paix.

Lorsque nous avons l'impression que Dieu est absent, bien souvent c'est nous qui sommes aveugles à sa présence : préoccupés, submergés par nos craintes, distraits par mille sollicitations... Dans son sermon sur la montagne, Jésus nous adresse une parole d'encouragement : *Cherchez et vous trouverez. Celui qui cherche trouve* (Matthieu 7.7-8). Celui qui cherche la présence de Dieu la trouve, car il est déjà là.

C'est la délicatesse de Dieu qui parfois reste dans le coin de la pièce tant qu'on ne l'a pas invité à s'asseoir avec nous. Cette invitation de notre part, je crois que c'est la prière dans ce qu'elle a de plus essentiel. Dieu sait déjà, Dieu connaît, Dieu voit, mais on peut facilement vivre comme s'il n'était pas là. Prier, c'est se rendre attentif à sa présence. C'est lui confier ce qui nous occupe, ou l'inviter à parler. C'est parfois sans paroles, comme on marche en s'appuyant sur le bras d'un plus fort ou en tenant la main d'un être aimé. C'est peut-être un court recentrage : dans la voiture, la file d'attente, en réunion ou en repas de famille — Dieu est présent, là, maintenant, avec moi, avec nous.

La paix que nous recevons en prenant conscience que Dieu est toujours présent à nos côtés, cette paix s'élargit quand nous prenons en compte le fait que Dieu est aussi toujours présent aux côtés des autres : nos parents qui sont parfois loin, au pays, nos enfants qui volent de leurs propres ailes, parfois loin aussi, nos bien aimés dans leurs occupations... Au lieu de nous affairer sans cesse et de nous inquiéter comme si tout dépendait de nous, nous pouvons nous appuyer sur cette assurance : Dieu est présent. Avec nous, avec nos proches parfois loin, dans tout l'univers.

#### Conclusion

Puisque Dieu est présent, puisqu'il se rend particulièrement présent à nous dans notre cœur grâce au Christ, prenons le temps de nous recentrer régulièrement sur la réalité de sa présence dans notre vie. Au moment de l'épreuve, de la tentation ou du souci : concentrons-nous sur cette vérité. Il est là. Dans la lassitude ou l'excitation, il est là. Profitons de sa présence pour nous tourner vers lui, autant que nous pouvons — et nous trouverons en lui inspiration, soutien et réconfort.

# Dieu créateur (A nul autre pareil 2/4)

La semaine dernière, nous avons médité sur le fait que Dieu est infini, en nous appuyant notamment sur la grandeur vertigineuse de la création pour nous donner de la perspective. Aujourd'hui, explorons un peu mieux ce que nous affirmons lorsque nous disons que Dieu nous a créés.

# Lecture biblique : Genèse 1.1-3 (NBS)

- 1 Au commencement Dieu créa le ciel et la terre.
- 2 La terre était un chaos, elle était vide ; il y avait des ténèbres au-dessus de l'abîme, et le souffle de Dieu tournoyait au-dessus des eaux.
- <u>3</u> Dieu dit : Qu'il y ait de la lumière ! Et il y eut de la lumière.

[puis toute la création est présentée sous la forme d'une semaine avec toujours la même puissance infatigable de Dieu qui parle, et la chose arrive]

#### Un Dieu créatif

Au commencement Dieu créa le monde (le ciel & la terre, c'est plus que le sol et l'air, ça désigne l'univers tout entier).

Au commencement de la Bible, il y a la création. Dieu se présente à nous d'abord comme le créateur, dont tout va découler.

Au commencement, il n'y a rien. Enfin rien : si, il y a Dieu ! Mais rien de ce que nous connaissons : temps, espace, matière, forme... Ce que nous appelons l'univers était sans forme ni contenu. Et Dieu crée ex nihilo (en latin — à partir de rien), c'est-à-dire qu'il n'a pas reçu d'aide extérieure. Parce que Dieu ne crée pas vraiment à partir de rien : il puise en lui-même les richesses qui vont se matérialiser dans la création. Toutes les choses créées sont belles et bonnes, et naissent sûrement d'une qualité belle et bonne de Dieu.

Petite remarque : nous ne savons pas comment le mal est arrivé dans le monde, comment un ange (créé lui aussi) a pu se détourner de Dieu et entraîner à sa suite d'autres anges et l'humanité entière. La Bible ne nous laisse pas pénétrer ces ténèbres-là. Mais parfois on présente Dieu et Satan comme des alter ego, des puissances équivalentes. Il n'en est rien ! Satan n'est qu'une belle créature qui a mal tourné. Tout ce que nous connaissons de mauvais, de mal, est une belle création qui a mal tourné. Satan, par exemple, n'a pas le pouvoir de créer — et le mal, tel que nous l'expérimentons en nous ou autour de nous, est bien souvent un détournement de quelque chose de beau au départ : le don qui devient vol, la parole qui se fait menteuse, la relation qui devient égoïste, orgueilleuse ou opprimante.

La Bible affirme ainsi une distinction nette entre le Créateur et les créatures… Au point qu'on peut faire cette équation : Non créé = Dieu. Créé = tout le reste. C'est facile de s'en rappeler !

Mais Dieu n'a pas créé que dans ces temps originels… Au-delà des événements factuels de la naissance du monde, ce commencement biblique nous indique que Dieu crée. C'est dans sa nature ! Parce que Dieu est créateur, créatif, il peut

faire des miracles. Je ne sais pas à quel point ça ressort du miracle pour lui, mais pour nous en tout cas, quand Dieu fait des exceptions à ses propres règles (tel un bon artiste), nous pouvons y croire : s'il a été capable de faire surgir la lumière du néant, la vie du rien, alors une guérison, une multiplication des pains ou la traversée d'un lac à pied ne sont pas si impressionnants. Quelle porte pourrait rester fermée devant celui qui a toutes les clefs ? C'est parce que Dieu est créateur qu'on peut recevoir cette bonne nouvelle de la résurrection du Christ : de la mort, il a fait surgir la vie à nouveau. C'est parce que Dieu est créateur que nous pouvons imaginer le monde nouveau qu'il promet : l'inventeur de l'univers n'est-il pas capable de faire une version améliorée, 2.0 ? Et c'est parce que Dieu est créateur que nous pouvons croire qu'il nous transforme déjà, par son Esprit, pour faire de nous des personnes qui lui ressemblent toujours plus.

Avec Dieu, tout est possible, car il a tout créé. N'ayons pas peur de lui confier nos impasses et nos doutes, nos craintes et nos rêves. N'ayons pas peur de croire profondément à ce monde nouveau qu'il veut établir, et de laisser cette perspective influencer notre quotidien.

# Dieu créateur personnel

Discutez avec un collègue ou un ami : bien souvent il ne sera pas vraiment athée matérialiste, mais il croira « qu'il y a quelque chose » — une énergie originelle, un premier moteur, un élan vital… c'est même le fond de bien des pratiques « énergéticiennes » qu'on trouve aujourd'hui, des pratiques méditatives, jusqu'aux convictions de certains écolo : on vous parlera de se reconnecter à l'énergie de… ou à Mère Nature.

Dans cette conviction, il y a du vrai : le monde est animé par un souffle, il vit grâce à quelque chose qui dépasse nos 5 sens. Cependant, l'apport biblique c'est d'affirmer que cette énergie créatrice a une personnalité. Le prophète Amos le

#### décrit ainsi :

Car voici : Celui qui façonne les montagnes, qui crée le vent, qui révèle à l'homme quel est son dessein, qui, des ténèbres, produit l'aurore, qui marche sur les hauteurs de la terre, il se nomme le SEIGNEUR (YHWH), le Dieu de l'univers. [Amos 4.13]

Selon Amos, le créateur a un prénom ! Yahwé ! un prénom qu'il a révélé à Moïse… La diversité et la beauté de la nature confirment à mon avis l'idée que Dieu est une personne : tant d'harmonie, de générosité, d'exubérance et de joie… De même, pourquoi tant de personnalités différentes sur terre (même entre mes deux chats !) si l'énergie de base est neutre ?

Dieu est même tellement personnel que lorsqu'il a vraiment voulu nous montrer qui il est, il est devenu un homme : Jésus (cf. Jn 1). Il s'était déjà montré dans le vent, le feu, l'orage… Mais ce qui le représente le mieux parmi les créatures, c'est l'être humain !

Restons un instant sur cette conviction au cœur de notre foi chrétienne : Dieu, infini, transcendant, éternel et créateur est devenu créature. C'est comme si le peintre était entré dans sa toile… Il y a un fossé entre Créateur et créatures : nous ne sommes pas faits pareil ! Mais ce fossé s'est élargi lorsque l'être humain s'est détourné de Dieu, très tôt dans l'histoire, revendiquant son autonomie… Et cela était si insupportable à Dieu qu'il a décidé de commettre l'impensable : devenir lui-même un homme. Il n'est pas entré et sorti de Jésus comme on met un manteau qu'on retire en arrivant à la maison. Non, il a assumé notre humanité, il s'est attaché à nous pour toujours : Jésus ressuscité, Jésus trônant auprès de Dieu, est toujours un homme... En quelque sorte, Dieu a scellé en lui-même une alliance entre lui et nous, une alliance que personne ne peut détruire, pour être sûr que rien ne puisse nous séparer de lui à nouveau.

## Implication : tout lui appartient

1. se rappeler que nous sommes créés.

Notre vie lui appartient. Tout ce que nous avons, tout ce que nous sommes, tout ce que nous accomplissons… regardez les sujets de conflit et d'orgueil : c'est si ridicule du point de vue du Créateur ! L'un est plus fort, l'autre est plus intelligent — qu'importe, ça ne vient pas de lui ! L'un est sociable, l'autre rêveur : pourquoi s'enorgueillir ? Notre souffle nous est donné, nos qualités, nos talents, notre vie toute entière repose sur la générosité de Dieu. Paul disait aux Corinthiens : Z En effet, qui est-ce qui te distingue ? Qu'as-tu que tu n'aies reçu ? Et si tu l'as reçu, pourquoi fais-tu le fier, comme si tu ne l'avais pas reçu ? (1 Co 4.7).

Notre valeur vient de ce qu'on a été créé, pas de nos capacités, notre carnet d'adresses, notre salaire ou nos origines. Nous avons étés créés, c'est-à-dire: désirés, pensés, conçus, et réalisés par Dieu. Qu'il nous associe en partie (minime) à ses œuvres en nous rendant acteurs (de la naissance d'un enfant, de réussite, d'œuvres) montre seulement sa générosité : tout lui appartient mais il ne s'agrippe pas à ses possessions. Il nous invite à participer à ses œuvres merveilleuses.

# 2. Créés pour honorer Dieu en tout

Nous n'avons pas tous reçu les mêmes atouts/ talents… Dieu le sait et ne nous tient pas rigueur de ne pas être comme les autres! Bien au contraire, il se réjouit de notre caractère particulier.

Toutefois, ce que nous avons reçu, c'est pour l'honorer, pour le glorifier, chacun à notre manière.

A quoi ça ressemble ? Quand vous honorez quelqu'un, vous faites quelque chose qui le rend fier : compliments, place accordée, écoute, mais aussi application de sa façon d'agir,

voire imitation de sa façon d'être. Honorer Dieu, c'est tout ça : l'écouter, lui accorder une place centrale, lui dire notre admiration, imiter sa façon d'agir et vouloir vivre comme lui : en cherchant justice, vérité, amour, paix. Et ce, dans tous nos contextes de vie : dans nos pensées, notre foyer, nos relations, notre travail/ nos occupations... A quoi ça ressemble d'honorer Dieu en tant qu'infirmière? ingénieur? boulanger? électricien? retraité?

## 3 . Dieu a créé chaque être vivant

Si Dieu est créateur, il est créateur de tous & de tout. Prenons conscience que Dieu est à l'oeuvre pour chacun, qu'il l'a fait vivre et qu'il l'appelle à le rencontrer. cf. l'histoire de Jonas qui ne veut pas voir la bonté de Dieu s'appliquer aux autres créatures (en particulier aux ennemis de son peuple).

Dans nos rencontres/ nos relations, soyons attentifs à ce que Dieu est en train de faire dans la vie de ceux à qui nous parlons: comment se révèle-t-il? Comment leur parle-t-il? Et nous, comment pouvons-nous les aider à interpréter ces signes que Dieu place dans leur vie?

# Infiniment grand ! (A nul autre pareil 1/4)

Comme j'en ai l'habitude, je vous propose une petite série estivale pour nous guider pendant les cultes de juillet. Inspirée par un livre que j'ai commencé récemment, je vous propose de méditer quatre qualités de Dieu.

Selon les récits de création qu'on trouve au début de la

Bible, Dieu en créant le monde, a donné à l'être humain une place particulière : il l'a créé à son image. Nous sommes faits pour lui ressembler, pour le représenter dans le monde. Lorsque nous créons, agissons, pensons, aimons, parlons, rêvons… nous imitons Dieu et nous le représentons dans le monde. Lorsque nous sommes justes, dans la vérité, avides de pureté et de bien, pacifiques et patients, nous imitons Dieu et nous le représentons dans le monde… Il est bon de méditer sur la façon dont nous pouvons refléter Dieu dans le monde : cela nous inspire pour être et agir en image de Dieu.

Mais Dieu a aussi des qualités qui n'appartiennent qu'à lui, des caractéristiques que nous ne pourrons jamais imiter ou égaler — et il est bon aussi de méditer sur ce qui fait que Dieu est Dieu, qu'il est Dieu et pas un être humain, et sur la perspective que cela apporte à notre vie de croyants.

Je commence avec une caractéristique de Dieu que nous venons de chanter : il est grand. Infiniment grand. Pour nous lancer dans cette méditation, je vous invite à lire le psaume 145, une prière juive attribuée au roi David. Petite remarque avant de lire : les mots étranges avant chaque verset correspondent aux lettres de l'alphabet hébreu — l'auteur a voulu écrire un acrostiche, comme s'il voulait décrire la grandeur de Dieu de A à Z...

# Lecture biblique : Psaume 145

Louange. De David.

Alef

Mon Dieu, mon roi, je t'exalterai et je bénirai ton nom à tout jamais.

#### 2 Beth

Tous les jours je te bénirai et je louerai ton nom à tout jamais.

#### 3 Guimel

Le SEIGNEUR est grand, comblé de louanges ; sa grandeur est insondable.

#### 4 Daleth

D'une génération à l'autre on vantera tes œuvres, on proclamera tes prouesses.

#### 5 Hé

Je répéterai le récit de tes miracles, la gloire éclatante de ta splendeur.

#### 6 Waw

On dira la puissance de tes prodiges et je raconterai tes hauts faits.

#### 7 Zaïn

On célébrera le souvenir de tes immenses bienfaits, on acclamera ta justice.

#### 8 Heth

Le SEIGNEUR est bienveillant et miséricordieux, lent à la colère et d'une grande fidélité.

#### 9 Teth

Le SEIGNEUR est bon pour tous, plein de tendresse pour toutes ses œuvres.

#### **10** Yod

Toutes ensemble, tes œuvres te loueront, SEIGNEUR, et tes fidèles te béniront.

#### **11** Kaf

Ils diront la gloire de ton règne et parleront de ta prouesse,

#### 12 Lamed

en révélant aux hommes tes prouesses et la gloire éclatante de ton règne.

#### **13** Mem

Ton règne est un règne de tous les temps, et ton empire dure à travers tous les âges.

Noun

Dieu est véridique, fidèle en tous ses actes.

#### 14 Samek

Le SEIGNEUR est l'appui de tous ceux qui tombent, il redresse tous ceux qui fléchissent.

#### **15** Aïn

Les yeux sur toi, ils espèrent tous, et tu leur donnes la nourriture en temps voulu ;

#### <u>16</u> Pé

tu ouvres ta main et tu rassasies tous les vivants que tu aimes.

# 17 Çadé

Le SEIGNEUR est juste dans toutes ses voies, fidèle en tous ses actes.

#### **18** *Qof*

Le SEIGNEUR est proche de tous ceux qui l'invoquent, de tous ceux qui l'invoquent vraiment.

#### 19 Resh

Il fait la volonté de ceux qui le craignent, il écoute leurs cris et les sauve.

#### 20 Shîn

Le SEIGNEUR garde tous ses amis, mais il supprimera tous les infidèles.

#### **21** Taw

Ma bouche dira la louange du SEIGNEUR, et toute chair bénira son saint nom, à tout jamais !

## Ce qui ressort du texte : une grandeur insondable

Cette prière mêle les affirmations sur Dieu (il est…) et l'invitation à l'acclamer, à le louer sans fin — personnellement mais aussi en tant que communauté. Et ce qui ressort, c'est vraiment cette impression de grandeur, cette grandeur de Dieu qui est insondable (c'est-à-dire qu'on ne peut pas l'explorer jusqu'au bout) elle est sans fond, sans fin.

L'infinie grandeur de Dieu se laisse deviner dans la création — et nombreux sont ceux qui aiment contempler la nature au sens large pour méditer sur le Créateur... Didier nous a fait voyager dans l'infiniment grand avec les étoiles et les galaxies ; on pourrait tout autant s'émerveiller de l'infiniment petit avec les cellules, les atomes... imaginezvous que rien que dans votre système digestif, on trouve une petite galaxie de 40 milliards de bactéries... Sans oublier l'incroyable diversité qui caractérise notre planète : au niveau minéral, végétal, animal... [70 espèces de menthes ; un nouvel animal sous-marin découvert à chaque excursion de quelques minutes de plongée en Méditerranée... et jusqu'aux décimales du nombre Pi, estimées récemment à 10 000 Milliards par une équipe japonaise...] Cela nous donne une (minuscule)

idée de ce qu'est l'infini de Dieu : infini dans le temps, infini dans l'espace, sans limites aucune… Ca donne le vertige !

## https://www.youtube.com/watch?v=1V0Xpmqtze4

Le psaume 145 met particulièrement en avant la grandeur de Dieu dans sa puissance (il est capable de tout, dans le bon sens du terme) et dans sa bonté, son amour. L'auteur parle même de prodiges : Dieu est prodigieux ! incroyable ! Tout ce qu'il fait ou met en place est prodigieusement intelligent, harmonieux, bon et beau... La création le montre, mais l'ensemble de ceux qui ont une relation avec Dieu par la foi en sont particulièrement témoins.

Et vient l'acclamation, qu'on ne peut dire sans une pointe de surprise : aussi grand soit-il, Dieu, le grand Dieu, le Dieu de l'infini… est proche de ceux qui l'appellent. Il rejoint ceux qui le cherchent. Ce Dieu si grand n'a pas perdu le compte de ceux qu'il aime, il veille avec fidélité sur eux. Encore un vertige : plus de 7 milliards d'humains sur terre et dans cette foule, Dieu vous voit et vous rejoint…

# Si Dieu est infini, qu'est-ce que ça implique dans notre façon de penser à lui, et d'être avec lui ?

Si Dieu est infini, alors <u>nous ne pouvons nous lasser de Dieu</u>. Vous avez sûrement dans votre vie des choses qui vous lassent, et d'autres qui vous émerveillent sans fin : une chanson que vous écoutez en boucle, un film que vous regardez à chaque Noël, un tableau chez vous qui vous étonne toujours autant par sa beauté, un paysage même (voire votre jardin) que vous aimez contempler jour après jour en y voyant toujours de nouvelles nuances. Si de telles choses ne nous lassent pas, alors Dieu !... Il est infiniment harmonieux, infiniment agréable, infiniment lumineux, d'une splendeur aux infinies nuances ! Pour l'auteur du psaume, même en plusieurs siècles on ne saurait tout dire ! Tout chanter ! Remarque en passant : la louange, ce n'est pas que le chant, c'est d'abord cette

capacité à nous émerveiller de Dieu et à le lui montrer, avec tout ce que nous sommes — par nos paroles, nos pensées, notre silence admiratif, mais aussi nos choix de vie, nos actes et nos projets.

Si Dieu est infini, alors <u>on ne peut pas le classer</u>. On ne peut pas le mettre dans une boîte, bien étiquetée, bien rassurante. Non, par définition, il dépasse notre vue, notre imagination — impossible d'en faire le tour, même en pensée!

Par notre lecture et méditation de la Bible, par l'observation de la nature, par la réflexion, ou par nos expériences personnelles, nous avons appris des choses sur Dieu : pour ma part, du haut de mes 33 ans, je peux dire que Dieu m'a protégée dans le danger, est patient devant mes fautes, a ouvert des possibilités là où tout semblait bouché. Ca rejoint totalement ce que je lis dans la Bible de la puissance de Dieu, de son pardon constamment renouvelé, de sa créativité inimaginable. Et vous, dans votre lecture de la Bible, dans vos réflexions et vos expériences, qu'avez-vous appris sur Dieu ?

Ce que nous savons de lui est un trésor. Mais comme tous les trésors, on peut en abuser et vouloir le posséder, le capitaliser, le rentabiliser. Or le trésor de ce que nous savons de Dieu n'est qu'une pépite dans les merveilles qui le caractérisent... Nous rappeler que Dieu est infini nous pousse à l'humilité : il ne nous appartient pas, nous lui appartenons !

A cet égard, le v.19 pourrait nous faire tiquer [Il fait la volonté de ceux qui le craignent,

il écoute leurs cris et les sauve] : est-ce vraiment vrai ? Si ça l'était, ce serait presque dangereux... Imaginez que Dieu soit esclave de mes prières, de vos prières et exécute vos moindres volontés... A mon avis, ce verset affirme avec force le fait que Dieu écoute chacun de nos prières, la prend en compte et agit pour nous faire avancer sur son chemin, vers le meilleur.

Mais ce meilleur, parfois nous ne le voyons pas. Parfois pris dans l'étau de nos limites personnelles, de notre myopie et de notre ignorance, nous doutons, oubliant que si Dieu est infini, alors toutes ses qualités sont infinies : sa puissance et sa bonté, oui, mais aussi sa sainteté, sa vérité, sa paix, et sa justice.

J'insiste sur sa **justice**... comme le psaume d'ailleurs ! [Le SEIGNEUR est juste dans toutes ses voies, fidèle en tous ses actes, v.17] Pourtant nous croyons parfois que nous ferions mieux ! Si nous étions Dieu, alors... plus de maladies, plus d'accident, plus de méchanceté, plus de catastrophes naturelles, etc. En disant cela, nous exprimons notre désarroi et notre souffrance devant le mal, et c'est légitime ! Mais parfois, parfois, peut-être quand nous sommes touchés personnellement par une épreuve (nous-mêmes ou un proche) nous nous risquons à imaginer que Dieu est injuste parce que nous ne comprenons pas pourquoi ces choses arrivent. Si nous tirions toutes les conséquences de cette présomption, nous devrions dire que si Dieu est injuste, alors il doit l'être infiniment. Et comment pourrions-nous dire qu'il est infiniment injuste tout en étant infiniment bon ? Ou alors il est infiniment mauvais, ou infiniment neutre ? La création, nos expériences ordinaires de Dieu ne semblent pas aller dans cette voie...

Certains liront le livre de Job pour digérer : un homme juste qui se récupère toutes les misères imaginables — et pourquoi ? Dieu finit par répondre, sans expliquer : il est plus grand que ce que Job peut imaginer. Lui seul, Dieu, a une vue d'ensemble. Son histoire nous rappelle que dans la souffrance et l'épreuve, nous nous cognons aux murs de nos propres limites, de nos doutes, de nos peurs. Pourtant notre point de vue est bien étroit, et nous ne savons que peu de choses de ce qui se passe vraiment.

Dans de tels moments, nous pouvons crier à Dieu notre souffrance, et lui demander de se montrer. Mais ce psaume de louange nous invite aussi à enraciner profondément en nous (déjà quand ça va bien) cette conviction que Dieu est juste, infiniment juste, et que dans nos limites, nous avons peutêtre une vision trouble et partielle de ce que Dieu est en vrai. Job, impressionné, répondra avec humilité: « Maintenant que je t'ai vu, je n'ai plus qu'à me taire… » Osons parler (les psaumes invitent à exprimer toute la gamme de nos sentiments, de l'exubérance au désespoir, au doute et à la rage) mais prenons aussi en compte ces vérités sur Dieu: si Dieu est infini, il est infiniment juste et infiniment fidèle. Nous pouvons avoir confiance en lui.

#### Conclusion

Le v.20 [Le SEIGNEUR garde tous ses amis, mais il supprimera tous les infidèles] affirme que ceux qui se détournent de Dieu, ne pourront pas subsister ni tenir devant lui. C'est dur à lire! Dur pour ceux qui ne connaissent pas Dieu, dur pour nous aussi... Bien que limités, nous avons plutôt l'impression d'être infiniment faillibles. Bien qu'aimant Dieu, nous savons que nous le trahissons.

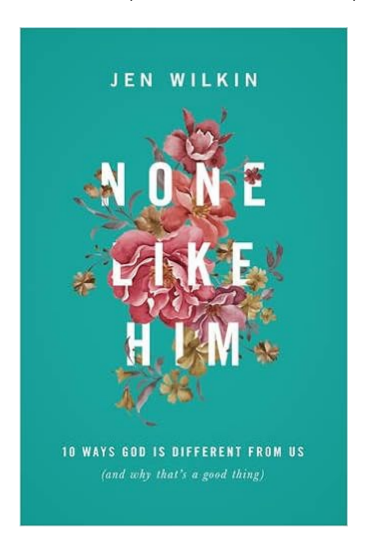
Et c'est là que le mystère infini de la Bonne Nouvelle qu'est Jésus-Christ nous saisit. En lui, Dieu l'infiniment grand, s'est fait petit enfant. Puisque nous sommes incapables de l'atteindre, il vient nous rejoindre dans ce que nous sommes, avec nos limites et nos failles. Eternel, il a enduré la mort. Infiniment juste, il a assumé nos injustices. Nos injustices à nous tous, sans limites. En Jésus, nous avons la preuve de l'infinie puissance, l'infinie bonté, et l'infinie justice de Dieu.

#### Romains 3.23-26 :

- 23 tous ont péché et tous sont privés de la gloire de Dieu. 24 Mais dans sa bonté, Dieu les rend justes gratuitement par Jésus-Christ, qui les libère du péché.
- 25-26 Dieu l'a offert en sacrifice. Alors par sa mort, le Christ obtient le pardon des péchés pour ceux qui croient en

lui. Ainsi Dieu a voulu montrer qu'il est toujours juste : il l'était autrefois, quand il a été patient et n'a pas puni les péchés des êtres humains. Mais il est juste aujourd'hui, puisqu'il veut à la fois être juste et rendre justes ceux qui croient en Jésus.

Pour aller plus loin, le livre qui a inspiré cette série



None Like Him: 10 Ways God Is Different from Us (And Why That's a Good Thing), Jen Wilkin, Crossway books, 2016.