Venir a Jésus tel qu’on est

Le texte qu’Annick a choisi (Esaie 55.6-13) pour nous aider a
nous centrer sur Dieu nous rappelle combien Dieu veut agir
dans notre vie, la transformer pour qu’'elle soit féconde,
fructueuse, joyeuse, vivante ! La ou poussent les
broussailles, les ronces, les épines, des choses stériles et
douloureuses, la ou nous rencontrons des blocages, Dieu veut
mettre de beaux arbres verdoyants, forts, solides. Mais
parfois, quand on a besoin de Dieu, quand on est pris dans les
ronces, on n’'ose pas aller vers Dieu, parce que lui est
tellement supérieur a nous. C’est justement quand on a besoin
d’un peu de grace, de pardon, d’'amour, qu’on hésite a
s’'approcher de Dieu. On est pris par l'ampleur de nos
probléemes, par la honte, comme si on attendait d’aller mieux
pour lui demander son aide.

Je vous propose ce matin de suivre la rencontre
entre Jésus et une femme dont la vie était remplie de ronces
et d’'épines, et qui a su surmonter sa honte. Je commenterai le
texte au fur et a mesure.

Lecture biblique : Marc 5.21-34

21 Quand Jésus eut regagné en barque l’autre rive, une grande
foule s’assembla prés de lui. Il était au bord de 1’eau.

22 Arrive l’un des chefs de la synagogue, nommé Jairus
voyant Jésus, il tombe a ses pieds 23 et le supplie avec
insistance en disant : « Ma petite fille est prés de mourir ;
viens lui imposer les mains pour qu’elle soit sauvée et
qu’elle vive. »

24 Jésus s’en alla avec lui ; une foule nombreuse le suivait
et le pressait de toutes parts.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2023/06/21/venir-a-jesus-tel-quon-est/
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/21/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/22/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/23/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/24/TOB

J'ai lu ces versets pour que vous ayez le contexte de la
rencontre qui suit.

Jésus commence a étre bien connu, il a fait beaucoup de
miracles (délivrances, guérisons..) qui montrent qu’'il vient

d'ailleurs : c'est une sorte de sceau qui authentifie son
origine. Mais du début a la fin des Evangiles, les miracles ne
sont jamais une fin en soi : toujours, ils soutiennent le

message de Jésus, l'invitation a regarder au-dela de 1’horizon
terrestre pour recevoir 1'amour et la paix de Dieu, pas
seulement aujourd’hui mais pour toujours.

25 Une femme, qui souffrait d’hémorragies depuis douze ans 26
— elle avait beaucoup souffert du fait de nombreux médecins et
avait dépensé tout ce qu’elle possédait sans aucune
amélioration ; au contraire, son état avait plutdt
empiré —, 27 cette femme, donc, avait appris ce qu’on disait
de Jésus. Venant par-derriére dans la foule, elle toucha son
vétement. 28 Elle se disait : « Si j’arrive a toucher au moins
ses vétements, je serai sauvée. »

Cette femme, bien qu’anonyme, Marc prend le temps de
la décrire, de décrire une situation qu’on peut qualifier de
désespérée. Elle souffre d‘une longue maladie qui 1’affaiblit
(elle est slrement anémiée), et qui la handicape (comment
vivre normalement avec des pertes de sang continues ?). Elle a
tout essayé, pendant douze ans (douze ans ! Ou étiez-vous, il
y a douze ans ?). Pendant douze ans, elle a accumulé rendez-
vous sur rendez-vous, elle a tout testé, et rien n’a marché
a chaque fois, 1’espoir suivi d’'une déception.

Sa maladie est particuliere dans la mesure ou elle perd du
sang — et les pertes de sang, réguliéres comme irrégulieres,
sont dans le judaisme antique un gros tabou, quelque chose de
perturbant qu’on regarde comme impur (comme tout état
physiologique exceptionnel /méme si c’est un exceptionnel
régulier). Du coup, si on touche une femme comme elle, on ne
peut plus participer au rituel religieux : alors cette femme


https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/25/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/26/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/27/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/28/TOB

finit au bord de la société, aussi évitée qu’un 1lépreux.

Donc souffrance, désespoir, isolement social et spirituel.
Dans sa vie, il n'y a plus rien d’autre que la maladie, et en
méme temps la maladie est omniprésente. Aux cOtés de cette
femme, on peut retrouver tous ceux qu’'affectent des maladies
longue durée, visibles ou pas, et aussi ceux qui se retrouvent
a la fois en souffrance et dans 1’'isolement : un parent
d’enfant handicapé que les gens évitent car ils ne savent pas
quoi lui dire ou une personne au chomage depuis longtemps..

Pourtant, cette femme tente le tout pour le tout : Jésus a
bonne réputation, peut-étre que.. Dans le texte original, le
verbe toucher est le premier verbe conjugué aprés la longue
description de la situation (c’est pour ca que je l’ai
souligné). Son geste est mis au premier plan. C’est un geste
plein d’espoir mais qui pose quelques difficultés.

D’'abord, en touchant Jésus, elle transgresse les regles, car
elle risque de le rendre impur.

Ensuite, elle a une approche un peu magique du miracle : le
pouvoir de Jésus se transmettrait a ses objets (ce que
beaucoup croyaient dans 1’Antiquité), en décalage avec les
écrits juifs, ou Dieu a tout fait pour qu’on arréte de donner
du pouvoir aux choses et qu’on se tourne vers le Créateur.
Mais elle, elle est dans cette croyance populaire,
superstitieuse.

Et puis elle ne demande rien a Jésus, c’est une démarche
qu’'elle fait 1littéralement dans son dos, sans son
consentement : un geste qui en dit long sur sa honte, sa
timidité, sa peur d’'interrompre (Jésus part en consultation,
il est pressé), comme si elle n’avait pas vraiment le droit de
demander.

Dans cette main qui touche Jésus, il y a un mélange d’espoir
et d’'hérésie, d'élan et de honte.



Que se passe-t-il alors ?

29 Aussitdt, sa perte de sang s’arréta et elle ressentit en
son corps qu’elle était guérie de son mal.

30 Aussitbét Jésus ressentit en lui-méme qu’une force était
sortie de lui. Il se retourna au milieu de la foule et 1l
dit : « Qui a touché mes vétements ? »

Immédiatement, la femme est guérie, et elle le sent.
Comment 7?.. je ne sais pas. Mais ce qui est frappant, dans le
texte, c’est que Marc fait le parallele entre le ressenti de
la femme et celui de Jésus : au milieu de cette foule
bruissante et pressante, il y a quelque chose qui se joue pour
eux deux, seulement, quelque chose de treés profond et
d'intime.

Jésus, en posant sa question, donne l'impression d’avoir subi
le miracle, d’'étre a la traine. Soit Jésus sait tres bien ce
qui s’est passé, et pose la question dans un but pédagogique,
pour forcer la rencontre avec la femme ; soit Jésus pose
vraiment la question, et dans ce cas, il a été moyen d’'un
miracle un peu malgré lui, mais pas malgré Dieu. Parce que
dans cette foule, plein de gens devaient avoir des problemes,
et leur proximité avec Jésus n’'a rien changé. Donc forcément
quelqu’un a déclenché le miracle pour cette femme : Jésus, ou
Dieu, ou les deux.. c'est un peu mystérieux.

31 Ses disciples lui dirent : « Tu vois la foule qui te presse
et tu demandes : “Qui m’a touché ?” »

32 Mais il regardait autour de lui pour voir celle qui avait
fait cela.

Vu le texte, Jésus sait que c’'est une femme qui 1’a touché,
donc peut-étre était-il conscient du miracle en amont.

La réaction des disciples souligne qu’il y a deux touchers
la foule, qui touche Jésus sans y penser, et la femme, dont le


https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/29/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/30/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/31/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/32/TOB

geste était lourd de sens. Et Jésus fait tres bien 1la
différence. Ca nous renvoie a nos facons d’approcher Dieu,
d’approcher Jésus aujourd’hui, dans la priéere, la louange, la
méditation : la forme est assez anecdotique finalement. Il y a
ce qu’'on fait et pourquoi on le fait. Et Dieu voit au-dela des
apparences, ce qui l'intéresse, c’'est notre ceur, notre
intention, méme si c’est mal exprimé, maladroit, a moitié
faux.. pas grave. Ca ne 1’empéche pas de répondre ! Comme une
maman qui recoit une boite fabriquée par ses enfants pour la
féte des meéres: méme si la peinture a débordé et que la boite
ne ferme pas bien, c'est l'affection de ses enfants qu’elle
voit d’abord. Pour Dieu c’est pareil : il fait le tri entre
nos facons de faire, et ce qu’'il y a dans notre ceur (notre
espoir, notre affection, notre demande, notre peur, notre
révolte, nos besoins, notre confiance..).

33 Alors la femme, craintive et tremblante, sachant ce qui lui
était arrivé, vint se jeter a ses pieds et lui dit toute la
vérité.

34 Mais il lui dit : « Ma fille, ta foi t’a sauvée ; va en
paix et sois guérie de ton mal. »

La femme est en panique, déja a cause de ce qu’elle a fait
(est-ce que Jésus va la gronder d’avoir « volé » un
miracle ?), et aussi parce qu’elle vient d’'expérimenter
quelque chose d’'inimaginable : elle a été guérie sur-le-champ.

Pourtant, elle surmonte sa peur et elle avoue ce qui s'est
passé (c’'est slOrement la d’ailleurs que les détails de sa
situation sont révélés).

Or Jésus lui offre un accueil profond, plein d’amour (« ma
fille ») et lui montre qu’elle a toute sa place dans le peuple
de Dieu. En méme temps, il apporte une petite correction

« ta foi t'a sauvée » (sous-entendu, pas mon vétement). C’est
bien la graine de foi qui était dans le ceur de cette femme
qui a touché Dieu.


https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/33/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/34/TOB

Jésus 1'invite a vivre désormais en paix — plus qu'’en paix,
« shalom » en hébreu c’est 1la plénitude — et il prononce sa
guérison. C'est étrange, vu qu’'elle a déja ressenti 1’arrét
des saignements. On pourrait dire qu’il confirme la guérison
complete et définitive. Peut-étre aussi qu’on peut voir dans
ce « mal » dont elle est guérie la maladie et tout ce qui va
avec : douleurs, peurs, solitude, désespoir, honte.
D'ailleurs, Jésus répond a tout ca en prenant le temps de 1la
rencontre avec elle, alors qu’il y a urgence pour la fille de
Jairus (qu’il sauvera aussi !), comme pour signifier que ce
miracle n’est pas un miracle de seconde zone, une guérison a
la sauvette : Jésus s’arréte et offre a cette femme toute son
attention. Parce qu’au-dela du miracle, et de la guérison, ce
que Jésus apporte c’'est le message que Dieu la connait et
qu'il 1'aime. Qu’elle a autant de valeur a ses yeux que
L’enfant d’un grand chef religieux.

Je suis fan de romans policiers, et en ce moment je lis les
romans de Michael Connelly, notamment une série autour de
l'inspecteur Harry Bosch. Et le slogan de cet homme, c’est

« tout le monde compte, ou personne ne compte ». Peu importe
le passé de la victime, c’est son devoir de mener 1’enquéte.
Je retrouve un peu de ¢a chez Jésus : tout le monde compte a
ses yeux. Le notable respecté comme la femme que tout le monde
fuit, riche ou pauvre, celui qui suit le bon protocole comme
celle qui fait ce qu’elle peut et c’est limite : tout le monde
compte a ses yeux. Peu importe notre situation, notre honte,
le regard que les gens portent sur nous : pour Jésus, chacun
mérite qu’on s’arréte.

Jésus, tout-puissant et accessible

Dans ce passage, Jésus montre sa force, sa puissance, son
autorité sur toute sorte de mal. Pourtant, bien que tout-
puissant, Jésus reste accessible. Et c’est sur ca que je veux
insister ce matin : Jésus est accessible, il rend Dieu
accessible.



C'est un encouragement pour nous a aller vers lui malgré nos
situations difficiles ou méme déshonorantes. Ce n'est pas
parce qu’on est maladroit, pécheur (on 1’est tous !), ou méme
hérétique (on 1’est tous aussi) que Jésus nous rejette. Il
n'attend pas que nous utilisions la bonne formule ou le bon
protocole pour nous accueillir : méme une once d’'espoir, méme
une graine de foi, méme une aiguille dans une botte de
maladresse — il 1la voit, et il répond. L’histoire de cette
femme nous invite a oser, nous-mémes, nous approcher de Dieu,
de Jésus, méme quand nous nous sentons indignes : c’est la
définition de la grace ! Dieu en Jésus rejoint des hommes et
des femmes nuls, abimés, cabossés, indignes, victimes et méme
coupables, pour les remettre debout et les intégrer a sa
famille.

L’accueil de Jésus inspire aussi notre facon d’entourer ceux
qui s'approchent de la foi. Chez les protestants évangéliques
surtout, on a tres peur de 1'hérésie, du compromis, de
l'erreur et de la faute (parce qu’on veut honorer Dieu !),
mais du coup le risque c’est de mettre des barrieres que Dieu
ne met pas. La personne qui s'approche de Dieu avec
maladresse, avec des idées mélangées, une situation de vie
douteuse : Dieu regarde son ceur d’abord, et je crois que nous
devons apprendre a faire de méme. Surtout dans une société qui
n'a plus trop de repeéeres religieux chrétiens : méme si le
vocabulaire n'est pas tres adapté, ce qui est premier,
essentiel, et ce que Dieu regarde, je pense, c’'est la soif de
la personne : soif d’un amour fondamental, soif de grace, soif
de liberté, de sens, d’espoir.. En tant que témoins, notre
premiere mission c’est de pointer vers Jésus, pas d’apporter
des corrections ou de mettre une note. Apres, sur le chemin,
dans la relation, les choses se clarifient et se précisent,
mais ca vient apres : Jésus nous accueille, nous et les
autres, tels que nous sommes.



Calme comme un nourrisson

Dans le monde frénétique, agité, qui est le nbétre, dans un
quotidien trop souvent surchargé (pour les actifs multi-
actifs, les étudiants, mais aussi les enfants, les ados, les
retraités..), le calme et la tranquillité nous semblent étre un
trésor tellement précieux et si peu accessible. Contrairement
a ce qu’'on pourrait imaginer, ceux qui s’ennuient ou qui se
sentent déseuvrés ne sont pas forcément dans le calme et la
tranquillité : il peut y avoir 1’'inquiétude, la tristesse, le
manque.. Ainsi, pour ceux qui sont dans le trop-plein comme
pour ceux qui sont dans le vide, le vrai repos paisible est
une denrée rare, l’ombre d'un réve qu’on poursuit sans le
saisir vraiment.

Alors je vous invite a entrer dans un deuxieéme psaume, une
deuxieme priere juive du recueil du roi David, a partir de son
expérience du repos — et de ses conséquences. Ce psaume est
tiré d'un sous-recueil dans les psaumes, un ensemble de
prieres chantées lorsque les Israélites allaient en pelerinage
jusqu’a Jérusalem — essentiellement des chants qui invitent a
faire confiance a Dieu. Représentez-vous la foule de pelerins,
qui monte vers Jérusalem, vers le Temple, quelques siecles
avant Jésus-Christ

Lecture biblique Psaume 131

' Cantique des montées. De David.

0 Eternel, mon ceur ne s’enfle pas d’orqueil, mes yeux n’ont
pas visé trop haut,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2023/06/21/calme-comme-un-nourrisson/

je ne me suis pas engagé dans des projets trop grands, trop
élevés pour moi

’ Bien au contraire : j’ai conduit mon &dme au silence et au
calme.

Comme un nourrisson rassasié dans les bras de sa meéere,

comme un nourrisson rassasié, mon ame en moi.

’ Israél, mets ton espérance en l’Eternel, dés maintenant et
pour toujours !

Cette priere est un peu étrange.

Déja, David, puis ceux qui reprennent sa priere année apres
année, affirme son humilité. Ca parailt paradoxal, de se poser
devant Dieu comme quelqu’un de humble : est-ce que ce n’est
pas un peu orgueilleux ?

Ensuite, celui qui dit cette prieére prend Dieu a témoin mais
ne lui demande rien, ne lui dit rien, ne le remercie pas — on
a l'impression que cette priere, méme elle si s’'adresse
officiellement a Dieu, reste centrée sur « je, je, je ». Sauf
a la fin ou le priant se tourne vers ceux qui l’entourent en
les encourageant a faire confiance a Dieu — du coup c’est plus
une exhortation qu’une priere, non ?

Et puis, il y a cette image, surprenante, du nourrisson dans
les bras de sa mere. Je ne sais pas comment vous vous
représentez David ou les chantres qui avancent devant la foule
en récitant les psaumes.. Si on prend juste David, gquerrier,
roi, poete, un homme d’envergure qui en impose : on ne
s'attend pas a ce qu’il compare son intériorité, son ame, a ce
nourrisson vulnérable dans les bras de sa mere — ca fait un
peu barre chocolatée au ceur fondant, au ceur tendre, incongru
dans un monde ou il faut étre résistant, fort, sur ses gardes.
David assume son cb6té sensible !



L’image du nourrisson

Que nous dit cette image, essentiellement ? C’est
1’image-méme du contentement : 1’enfant vient d’'étre nourri,
il est repu, détendu, rien ne lui manque. Et ce n’est pas
seulement parce qu’il a mangé : il est dans les bras de sa
mere (bonne féte aux mamans), ce qui évoque la sécurité, la
proximité, 1’'intimité. Il est repu et entouré, accompagné,
soutenu. Je tiens quand méme a éviter les stéréotypes : il n'y
a pas que les mamans qui soutiennent leur enfant, et qui
savent se rendre proches des petits. En fait, il y a des
mamans tres dures, seches et distantes, et des papas tres
tendres : mais l’image est parlante.

Pour David, cette image du contentement exprime le calme, la
sécurité intérieure, la satisfaction qu’il a recherchés (et
trouvés) pour son ame.

Alors il ne dit pas d’'ou vient ce calme, quelle est la source
de son assurance, de son repos intérieur, il se compare
uniquement au nourrisson, laissant notre imagination faire le
dernier lien : celui qui nous nourrit, qui nous tient tout
proche de lui, celui qui nous protege et nous soutient — c’est
Dieu ! Dieu en qui tous sont appelés a placer leur espérance
(v.3).

On est habitués a voir Dieu comme un Pére, parce que c'est
l’'image parentale la plus courante dans la Bible, mais Dieu
n'est pas sexué ! Et la Bible, pourtant écrite dans un monde
d’"hommes, donne quelques traces d’un c6té maternel de Dieu,
doux, nourricier, accueillant et réconfortant. Dieu est a 1la
fois le Dieu tout-puissant, souverain, plein d’autorité,
impressionnant, a la voix grave comme un grondement d’orage,
et le Dieu tendre, proche, consolateur, qui tient dans ses
bras ses enfants. Dieu a toutes les caractéristiques de
parents équilibrés.

Avec ce Dieu-la David se sait en sécurité, a sa place,



rassasié — cette image du nourrisson s’appuie pour l’instant
sur l’'expérience de la fidélité de Dieu, mais elle annonce la
mission de Jésus : tout faire pour nous ramener dans les bras
du Pere maternel, pour que nous retrouvions notre identité
d’enfants de Dieu. L'apdtre Jean présente ainsi Jésus : (Jean
1.10) La Parole [créatrice, divine] était dans le monde et le
monde est venu a l’existence par elle, et pourtant le monde ne
l’a pas reconnue.

11 Elle est venue dans son propre pays, mais les siens ne
l’ont pas accueillie.

12 Cependant, a tous ceux qui l’ont recue et qui croient en
elle, elle a donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu. 13
Ils ne sont pas devenus enfants de Dieu par une naissance
naturelle, par une volonté humaine ; c’est Dieu qui leur a
donné une nouvelle vie.

Par la foi en Christ, Dieu le Fils devenu homme pour nous
réconcilier avec Dieu, nous devenons pleinement fils et filles
de Dieu, nous entrons dans le cercle des intimes, pour
toujours.

Calme et simplicité

C'est a partir de cette expérience intérieure avec Dieu que
David peut rester humble, modeste, ajusté, a la bonne place -
et il le dit avec satisfaction, et reconnaissance. Ce n’est
pas par ses propres moyens mais c’est parce qu’il connait sa
place aupres de Dieu, qu’il peut rester a la bonne place dans
le monde.

David cite un comportement en particulier : le fait de ne pas
se lancer dans des projets hors de portée, faramineux, vous
savez, ce genre de projet grandiose qui peut précipiter dans
la faillite parce que c’est démesuré.

Dans le regard qui peut se porter trop haut, dans l’orgueil
qui peut enfler le ceur, il me semble qu’il n’'y a pas


https://lire.la-bible.net/verset/Jean/1/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/1/12/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/1/13/NFC

seulement l'ambition excessive, mais que ca peut conduire (et
c’'est souvent le cas) a des regards hautains portés sur les
autres. Parce que derriere cette ambition effrénée, il y a le
besoin de se prouver, et souvent on se prouve soit par ce
gu’on accomplit, soit par comparaison avec les autres. Trente
siecles plus tard, on en est toujours la : beaucoup se
prouvent par ce qu’ils font (pas forcément le faire comme
production/par le travail, mais les activités, les voyages,
les projets, les passions), ou par ce qu’'ils ont (avec toute
1’influence de la société de consommation), ou par ce qu'ils
montrent.

S’il y en a un qui pouvait se laisser tenter par des projets
ambitieux, c'était bien David, roi d'Israél ! S’'il y en a qui
pouvait regarder les autres de haut, c’'était bien lui ! La
posture de David est d’autant plus remarquable qu’il a des
occasions d’étre orgueilleux, imprudent, excessif, mais il ne
fonde pas son identité sur ce qu’il fait, ou sur son statut,
ou sur ce qu’'il a : non, c’est sa proximité avec Dieu qui lui
donne son assise, sa sécurité intérieure.

Et a plusieurs niveaux. D’abord parce que Dieu est fidele et
qu’'il prend soin de lui : pas besoin de paniquer devant des
défis, devant les pressions pour entreprendre tel projet ou
face a quelqu’un de déstabilisant. David peut rester a sa
place parce qu’il sait qu’il y a quelqu’un de bien plus grand
qui agit, et qui maitrise !

David est assuré, aussi, en profondeur, parce qu’il se sait
précieux aux yeux de Dieu : il ne fonde pas son estime de lui
sur le regard des autres, mais sur le regard de Dieu. Il peut
accepter ainsi ses limites, ce qu’il est, les difficultés.

Et puis je crois que cette notion d’étre rassasié aupres de
Dieu en dit long : il n'y a pas besoin de toujours plus,
contrairement a ce qu’on nous fait croire. La tranquillité du
nourrisson rassasié s’'oppose a la frénésie d’un monde qui nous
propose toujours plus d’expériences, de nouveautés.



Alors je ne pense pas que David (et la Bible, et Dieu)
condamne les curieux et les entreprenants — loin de la ! —
mais plutdét nos motivations pour avancer sur ces chemins-la
est-ce qu’'on y joue notre identité ? si oui, on risque de
faire de ce qu’on trouve sur ces chemins une idole, alors que
Dieu nous invite a fonder notre identité et notre vie sur lui,
sur son amour pour nous, et sur ses projets avec nous.

Une attitude a cultiver

Je conclus avec cette étrange formulation de David au début du
verset 2 : j’ai conduit mon ame au silence et au calme. Méme
si le repos se trouve aupres de Dieu, David a sa
responsabilité — d’'y aller, au moins, auprés de Dieu ! On
s’imagine souvent que la paix de Dieu nous vient comme ca,
qu’'elle doit couler comme une évidence, sans qu’on fasse
d'effort. Derriere ce verset 2, on sent pourtant une
intentionnalité, une discipline méme, pour chercher (et
trouver) le repos aupres de Dieu. Le quotidien d’un roi, méme
dans 1’Antiquité, ne devait pas étre si éloigné du ndtre en
termes de tentations, sollicitations, pressions, agressions,
charge mentale.. Au milieu de ce quotidien frénétique et
stressant, David conduit son ame au calme que Dieu donne. Il
réajuste son orientation pour se réaligner sur Dieu, sa
fidélité, sa grace..

Comment ? vu le psaume, et les autres que David a écrits, par
la priere et le chant qui recentrent sur Dieu, ce qu’'il fait,
ce qu'il est, ce qu’il fait de nous. La louange et la priere
doivent d’abord nous tourner vers Dieu, c’est parce qu’'il le
mérite que nous lui disons notre admiration, notre confiance,
notre désir de lui laisser la premiere place.. Nous le louons
pour Lui, pas pour en retirer des bienfaits ! Mais.. lorsque
nous donnons a Dieu cette premiere place, bénéfice secondaire,
nous trouvons nous aussi notre place, nous nous recentrons, et
cela nous permet de voir les choses autrement.

La priere peut passer par des images, par la visualisation



ou suis-je devant Dieu la maintenant ? dans quelle position ?
et lui ? comment est-il envers moi ? Ca peut étre une habitude
réguliere, mais je trouve que dans les moments les plus
stressants (avant une réunion compliquée, quand on doit parler
avec quelqu’un qui nous déstabilise, devant un choix
difficile), ce temps de recentrage par la parole ou par
1l’image peuvent nous conduire vers le calme et la paix que
Dieu nous donnent.

Je parlais en introduction de frénésie ou de vide : nous
recentrer sur Dieu nous rassasie et remet le reste a sa place
— ca ne veut pas dire que plus rien d’autre ne compte, mais
que nous avons trouvé notre ancrage, notre repos, notre force
en Dieu — et qui pourra nous l’'enlever ? En Christ, Dieu est
pour nous, proche de nous — qui pourra nous ébranler ?

Vivre selon Ll’Esprit

Si nous croyons en Jésus, nous avons recu son Esprit, méme
s'il n'y avait pas de flammes de feu virevoltant sous le
plafond. L’événement de la Pentecbdte est spectaculaire, pour
montrer la nouveauté, car cette connexion spirituelle avec
Dieu, une connexion permanente, vivifiante, transformatrice -
c'est inédit !

A quoi peut ressembler l’action de l’'Esprit dans notre vie ?
L'’ap6tre Paul y répond dans sa lettre aux chrétiens de
Galatie, ch.5. Avec les Galates, Paul remet les pendules a
L'heure et leur rappelle que le chrétien vit par la grace du
Christ, couvert par son pardon, libre des culpabilités, des
regles, des pressions que certains voulaient exercer sur les
nouveaux convertis.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2023/06/21/vivre-selon-lesprit/

Lecture biblique : Galates 5.13-26

13 Mais vous, fréres et sw®urs, vous avez été appelés a la
liberté.

Seulement ne faites pas de cette liberté un prétexte pour
vivre selon les désirs de votre propre nature.

Autrement dit, étre libre, ce n’est pas étre libertin !

Au contraire, laissez-vous guider par l’amour pour vous mettre
au service les uns des autres. 14 Car toute la loi se résume
dans ce seul commandement : « Tu dois aimer ton prochain comme
toi-méme. » 15 Mais si vous agissez comme des bétes sauvages,
en vous mordant et vous dévorant les uns les autres, alors
prenez garde : vous finirez par vous détruire les uns les
autres.

Paul s’appuie ici sur 1'éthique de Jésus, pour qui 1’'amour
envers Dieu et envers l’'autre est le seul vrai principe qui a
du sens.

16 Voici donc ce que j’ai a vous dire : laissez le Saint-
Esprit diriger votre vie et vous n’obéirez plus aux désirs de
votre chair. 17 Car notre chair a des désirs contraires a ceux
de l’Esprit, et l’Esprit a des désirs contraires a ceux de
notre chair : ils sont completement opposés 1l’un a l’autre, de
sorte que vous ne pouvez pas faire ce que vous voudriez. 18
Mais si l’Esprit vous conduit, alors vous n’étes plus soumis a
la loi.

Paul oppose deux moteurs, qui nous motivent et nous conduisent
dans des directions opposées. La chair, opposée a l'Esprit de
Dieu, ce n’'est pas spécialement le corps : c’est plutot ce qui
en nous a perdu sa connexion avec Ll'Esprit, ce qui n'est plus
spirituel, ce qui n'est plus animé par Dieu. Soit on va vers
Dieu, soit on s’'éloigne de lui.

Exemples


https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/13/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/14/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/15/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/16/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/17/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/18/BFC

19 On sait bien comment se manifestent les wuvres de notre
chair : dans l’immoralité, l’impureté et le vice, 20 le culte
des idoles et la magie. Les gens se haissent les uns les
autres, se querellent et sont jaloux, ils sont dominés par la
colere et les rivalités. Ils se divisent en partis et en
groupes opposés ; 21 ils sont envieux, 1ils se livrent a
l’ivrognerie et a des orgies, et bien d’autres actions
semblables.

Je vous avertis maintenant comme je l’ai déja fait : ceux qui
agissent ainsi n’auront pas de place dans le Royaume de Dieu.

22 Mais le fruit de l’Esprit Saint, c’est l’amour, la joie, la
paix, la patience, la bienveillance, la bonté, la fidélité, 23
la douceur et la maitrise de soi.

La loi n’est certes pas contre de telles choses !

24 Ceux qui appartiennent a Jésus-Christ ont crucifié leur
chair avec ses passions et ses désirs.

25 L’Esprit nous a donné la vie ; laissons-le donc aussi
diriger notre conduite.

26 Ne soyons pas vaniteux, renoncons a nous défier ou a nous
envier les uns les autres.

Paul oppose le fruit de 1’Esprit et les euvres de la chair. Je
me concentrerai d’'abord sur la chair, et ensuite sur le fruit
de 1'Esprit.

Un choix a faire : deux modes de vie incompatibles

Pour les cuvres de la chair, la liste est longue ! Et Paul dit
méme qu’il aurait beaucoup a rajouter.. nombreux sont les
chemins sans Dieu, comme dans un labyrinthe que nous avons
créé nous-mémes — des chemins sans 1issue, tortueux,
destructeurs.

I1T est question de sexualité (les problemes de débauche sont


https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/19/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/20/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/21/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/22/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/23/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/24/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/25/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/5/26/BFC

courants a 1’époque de Paul au point de choquer méme les
philosophes paliens — comme quoi, rien de nouveau sous le
soleil), de pratiques occultes, d’addictions (ivrognerie,
orgies, etc.) et, pour moitié, de problémes relationnels. Je
vous disais bien que la « chair », ce n’est pas seulement les
désordres corporels : c’'est vivre déconnecté de Dieu. Et Paul
dénonce particulierement ici les divisions dans 1'église, les
conflits larvés ou violents. Ainsi, méme une personne qui
parait bien sous tous rapports mais qui critique constamment
ou qui regarde les autres de haut, cette personne-la tombe
dans la catégorie : cuvres de la chair. C’est tout aussi sale
que d’'étre addict a la pornographie ou de boire jusqu’a vomir.

Il y a une incompatibilité profonde entre la vie
dans 1'Esprit et la vie marquée par la chair, conduite par nos
instincts, nos pulsions, notre orgueil.. Paul la souligne en
rappelant que ceux qui se laissent conduire par la chair
n'hériteront pas du Royaume de Dieu. C’'est-a-dire que si l'on
ne prend pas Ll'Esprit comme moteur de notre vie, on vit sans
Dieu — aujourd’hui, et pour toujours.

On aurait envie de répondre a Paul : « t’es sOr de ce que tu
dis ? Ne sommes-nous pas tous pécheurs, esclaves de notre
chair d’une facgon ou d’une autre ? Certes, nous ne pratiquons
pas tous l’occultisme ou les orgies, mais la jalousie ? la
colere ? la rivalité ? le vice (méme caché) ? d’'apres toi, il
faudrait étre parfait pour entrer dans le royaume de Dieu ? Et
la grace, alors, celle que tu as tant préchée, celle qui
accorde au pécheur le pardon de Dieu ? »

Oui, nous sommes tous pécheurs ! Et pourtant, il y a une
différence. Une différence entre pécher malgré soi, et
s"adonner sans réserve au péché, a la chair. Prenons 1l'’exemple
d’un petit garcon, qui est entré en courant dans la cuisine, a
percuté un pied de la table, et a envoyé valser un verre, qui
s'est cassé. Il fond en larmes, vous demande pardon etc.
Affaire réglée. Trois semaines plus tard, rebelote, accident —
il faut parfois du temps pour gérer ses mouvements. Vous ne



lui en voudrez pas ! Mais ce comportement n’a rien a voir avec
celui qui, chaque fois que vous avez le dos tourné, sort un
verre pour le jeter par terre ! c’est autre chose !

Au v.24, Paul prend 1l’image de la crucifixion : ceux qui
suivent le Christ ont crucifié leur chair, ce moteur intérieur
qui pousse a pécher. Evidemment, c’est une référence au fait
de marcher dans les pas du Christ, mort a cause de nos
péchés : si je 1'aime, si je veux vivre avec lui, comment
encore choisir ce qui a causé sa mort ? Mais 1l’image de la
crucifixion est aussi pertinente, parce que la crucifixion ce
n'est pas la guillotine ! c’'est une mort lente. Un théologien
écossais (John Brown) commente ainsi : « la crucifixion
produisait la mort graduellement, pas d’un coup. Les chrétiens
authentiques ne réussissent pas a completement détruire la
chair ici-bas, mais ils 1’ont clouée a la croix et ils sont
déterminés a la laisser la jusqu’a ce qu’elle expire. »

En tant que chrétiens, nous sommes appelés a faire
un choix, et a nous y tenir : qu’est-ce qui nous dirige ?
qu’est-ce qui nous anime ? qu’est-ce qui nous motive ? sans
illusion (nous sommes pécheurs) mais sans complaisance (nous
rejetons ce qui peut nous éloigner de Dieu). L’avertissement
est essentiel : au pécheur repentant, il est fait grace. Mais
le pécheur qui se prélasse dans son péché sans se remettre en
question, ne se moque-t-il pas de Dieu et de son pardon ?

Le fruit de 1’Esprit

Aux euvres de la chair s’oppose le fruit de 1’'Esprit dans
notre vie.

Premiere remarque sur le fruit. A la différence des
ecuvres, le fruit ce n’est pas quelque chose que 1’on
maitrise ! Si vous aimez jardiner, vous savez que la récolte
ne dépend pas que de vous, mais aussi de 1’écosysteme : eau,
soleil, terrain.. et surtout, de l1’état de 1’'arbre : vous ne
pouvez pas produire a sa place, malgré toute votre bonne



volonté ! Et ca, c’est une bonne nouvelle ! parce que le fruit
de 1'Esprit ne dépend pas de nos efforts maladroits, mais de
la vitalité de la présence du Christ en nous.

I1T n’empéche que nous pouvons cultiver le fruit : guetter les
mauvaises herbes pour les enlever, vérifier 1la bonne
exposition au soleil, arroser quand c’est nécessaire.. Sans
prétendre agir a la place du Christ, nous pouvons favoriser la
croissance de son euvre en nous : en arrosant par la priere,
en nous exposant a la lumiere de sa parole, en nous appuyant
peut-étre sur des tuteurs, des soutiens, pour ne pas nous
écrouler.

Ce fruit est au singulier : il n'y a qu’un type de
fruit qui pousse dans la vie chrétienne, a la différence des
ecuvres désordonnées de la chair. C'est le fruit de 1'Esprit
tout doit grandir ensemble ! Ce n’est pas une liste dans
laquelle on choisit notre partie, en laissant le reste aux
autres (moi je prends la joie, et je vous laisse la patience
et la maitrise de soi !) : tout pousse ensemble !

Ce fruit touche essentiellement notre caractere, notre
posture, vis-a-vis de Dieu et des autres, avec un accent
particulier sur l’amour. C’est l’amour qui permet de rester
fidele, de persévérer, de se maitriser, de mettre les formes
dans ce que nous avons a dire.. 1'amour puisé en Dieu qui nous
permet de faire face aux difficultés dans la joie et la paix.

Ainsi, étrangement, le fruit de 1'Esprit ne répond pas
systématiquement a la liste des ®uvres de la chair : il prend
surtout le contrepied des relations abimées, qui naissent de
l’impatience, de 1la frustration, des malentendus, de
1’égoisme, de 1’orgueil, de l1’'indélicatesse.. Paul est tres
préoccupé par l’'unité dans 1’église, peut-étre a cause de la
situation chez les Galates ? mais en fait, dans toutes ses
lettres, il insiste sur l’amour fraternel, fruit de 1’'amour
recu du Christ : comme 1’amour de Dieu pourrait-il produire
autre chose dans notre vie que de l’'amour ? C’est le langage



de Dieu, et comme une langue étrangere, céleste, nous devons
en apprendre le vocabulaire, la grammaire, la conjugaison au
singulier et au pluriel.. une langue que nous devons réviser
sans cesse, et pratiquer sans relache, ensemble, pour pouvoir
la parler couramment ou que nous allions.

Pardonner pour étre pardonnés
?

Un des sujets qui revient régulierement dans les groupes ou
1’on discute de foi et de Bible, dans les visites, dans la
famille ou avec les amis, les collegues.. c’est la question du
pardon. Pas le pardon recu en Christ, non, le pardon que Jésus
nous invite a offrir a notre tour, comme une des actions
bonnes que Dieu a préparées d’'avance pour ceux qui rejoignent
sa famille.

J'ai 1'impression que pardonner a l'autre est toujours un
défi, tout simplement parce que derriere l'offense, il y a une
blessure, une trahison, une déception, une perte.. et a chaque
fois ! A chaque fois c’'est nouveau ! Pardonner a votre
colleqgue qui vous a humilié en réunion, ce n’est pas plus
facile sous prétexte que vous avez pardonné a votre neveu
d’avoir piqué dans votre porte-monnaie ! J’'imagine
(j'espere !') qu’avec la maturité spirituelle, on trouve le
chemin du pardon plus facilement, mais d'apres ce que
j'entends, le pardon reste un défi quasi universel jusqu’a la
fin.

Malheureusement, on ne peut pas éviter ce défi parce qu’il est


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2023/06/21/pardonner-pour-etre-pardonnes/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2023/06/21/pardonner-pour-etre-pardonnes/

au ceur du message de Jésus : le pardon de Dieu, d’'abord, et
cette invitation a aimer notre prochain, aimer malgré
l'offense, donc pardonner.

Je vous invite a creuser cette question du pardon avec un
passage de la priere du Notre Pere, priere que Jésus enseigne
a ses disciples, non pas pour qu’ils la répetent a la lettre,
mais pour donner un exemple, une direction, un modele. Ce
modele nous invite a nous centrer dans la priere d’'abord sur
Dieu et ses projets, et ensuite sur nos besoins. Dans ces
besoins, le pain/les besoins matériels, le pardon, 1la
protection face au mal extérieur et intérieur. Je ne sais pas
pour vous, mais la partie sur le pardon m’'a toujours un peu
mise mal a 1’aise

Matthieu 6.12 Pardonne-nous nos offenses, comme nous
pardonnons aussi a ceux qui nous ont offensés.

(littéralement : 12 remets-nous nos dettes, comme nous aussi
nous l’avons fait pour nos débiteurs — pour ceux qui ont suivi
le cycle de prédications sur les sens de la mort de Jésus sur
la croix, ou j'ai parlé notamment du pardon de Dieu comme
rachat de nos dettes pour nous conduire vers la liberté)

Le « comme » est terrible ! Jésus a l’air de dire qu’'il y a
une espece de correspondance entre le pardon que nous donnons
et le pardon que nous recevrons de Dieu. On aurait envie de
remplacer par « pardonne-nous pour que nous pardonnions, ainsi
nous pardonnerons.. » pendant un temps, je remplacais méme par
« et aide-nous a » ! Tout, mais pas « comme » !

En plus, Jésus en rajoute une couche

14 Si vous pardonnez aux gens leurs fautes, votre Pére céleste
vous pardonnera, a vous aussi, 15 mais si vous ne pardonnez
pas aux gens, votre Pére ne vous pardonnera pas non plus vos
fautes.

Au moins c’'est clair ! Notez que c’est le seul point de la


https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/12/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/12/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/14/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/6/15/NBS

priere sur lequel Jésus fait un commentaire.. Et la, c’est dans
L’Evangile de Matthieu, mais dans 1'Evangile de Luc qui
propose une variante de ce modele de priere, on retrouve aussi
le « comme » et le petit commentaire.

C’'est problématique, au moins pour deux raisons

= Notre pardon étant lent, tres tres progressif et
partiel, j'espere bien que le pardon de Dieu est de
meilleure qualité !

« Et théologiquement, comment Jésus peut-il dire ca, alors
méme que tout son message met l'accent sur l'initiative
de Dieu dans 1le pardon ? Sur 1’amour que lui-méme
montre, de la part de Dieu, a tous ceux qui
L’approchent ? Comment peut-il dire d’'un c6té : « venez
a Dieu comme vous étes, en toute simplicité ; méme si
vous perdus, errants, archi-nuls, méme si vous avez tout
raté, méme si vous vous sentez indigents, revenez vers
Dieu et il vous accueillera les bras ouverts parce qu’il
vous aime » et d'un autre c6té « Dieu vous pardonne
comme vous pardonnez a votre prochain » donnant
L’'impression qu’'il faut mériter le pardon que Dieu nous
offre, qu’il faut montrer patte blanche ?

Si on regarde le contexte de cette priere, on peut trouver un
élément de réponse : Jésus ne fait pas ici un discours sur le
salut, sur le regard que Dieu porte sur le pécheur et sur
l'invitation a nous tourner vers lui pour vivre une vie
transformée. Il donne simplement a ses disciples un modele de
priere quotidienne (donne-nous notre pain de ce jour), une
priere adaptée aux défis de la vie ordinaire : faire confiance
a Dieu pour nos besoins matériels, vivre de son pardon face a
nos échecs récurrents, et étre protégé du mal sur le chemin
qui nous attend. Ce n’est pas parce qu’un jour, on a compris
que Dieu nous offrait son pardon et qu’il nous aimait qu’'on
n"a plus besoin de son pardon ! Dans le cadre de cette



relation avec Dieu renouée grace au Christ, il y a un pardon
quotidien a recevoir pour nos défaillances quotidiennes.

Et c’est de ce pardon-la, pas du salut, mais de la grace au
quotidien, que Jésus parle, en le rendant inséparable du
pardon que nous sommes préts a accorder a ceux qui nous
entourent. En insistant sur cette correspondance, Jésus nous
montre que pardonner aux autres est incontournable si 1’on
veut vivre avec Dieu. Incontournable.

Pardonner aux autres, un incontournable de la vie chrétienne

Pourquoi le pardon que nous donnons est-il si important pour
Dieu que notre relation privée avec lui en dépende ?

D’abord, comme nous, Dieu ne supporte pas Ll’'hypocrisie.
Compter sur la générosité de Dieu alors qu’on garde notre ceur
fermé et amer, ce n’'est pas cohérent. Demander a Dieu un
bouquet alors que soi-méme on n’'est pas prét a faire une fleur
a L'autre, c’est un peu se moquer du monde, et de Dieu.

Il y a un autre passage ou Jésus évoque le pardon, sous la
forme de 1’'histoire du serviteur d’'un roi (parabole du
serviteur impitoyable, Matthieu 18). Le serviteur a une dette
de plusieurs milliards, impossible a rembourser — il implore
le roi, et le roi, ému de compassion (il représente Dieu dans
1l'histoire), efface la dette. Le serviteur repart libre, et il
croise en chemin un de ses collegues qui lui doit 1’'équivalent
de 3-4000 euros : il le saisit a la gorge, le menace.. l'autre
L'implore mais rien n'y fait. Le roi 1’apprend, et s’emporte
face au premier serviteur, dont 1'incohérence montre qu’il n’a
rien compris.

Parce que, étre cohérent devant Dieu, ce n’est pas pour faire
joli ou pour avoir bonne réputation ou pour prouver a Dieu
qu'il a bien parié sur le bon cheval — ce n’est pas une
question de performance, c’est une question de compréhension.
Lorsque je recois le pardon de Dieu, est-ce que j’'en mesure le
colt ?



Si je refuse a mon tour de pardonner, quel message j'envoie ?
que l'offense de mon prochain envers moi est plus grave, plus
injuste, plus impardonnable que la mienne envers Dieu ?

Certes, Dieu est parfait, mais le pardon qu’il nous offre
n’'est pas une évidence, je dirais méme qu’'il n’'est pas facile
— Dieu est scandalisé devant le mal, le mal décuplé et le mal
en germe, il connait nos mesquineries nauséabondes, et
pourtant, et pourtant son amour surmonte la montagne de
déchets que nous nous trimballons. Le pardon de Dieu n'est
tellement pas facile qu’il a envoyé son Fils, qui est mort
pour nous. Mort. Oui, pardonner a 1l'autre c’est faire un
sacrifice, mais on ne meurt pas, nous ! Jésus, lui, est mort
pour garantir notre salut.

Alors on comprend mieux pourquoi pardonner aux autres est si
incontournable aux yeux de Dieu : c’'est le signe qu’on a percu
un peu de 1’'immensité de sa démarche, et qu’on est prét a
l’'imiter a notre petit niveau.

Le contour du pardon

Or, qu’est-ce que pardonner signifie, concretement ? Parce que
nos difficultés a pardonner viennent en partie de nos préjugés
sur le pardon.

Jésus utilise régulierement 1’'image de la dette qu’on remet,
de l'ardoise qu’'on efface. Remettre une dette, c’est renoncer
a exiger 1le paiement, renoncer a exiger 1la réparation,
renoncer a la vengeance. (C’'est renoncer au ressentiment qui
ressasse la dette encore et encore comme un point de blocage
dans la relation. Pardonner, c’est lacher, en fait.

Cela étant, pardonner, ce n'est pas : autoriser ce qui s'est
passé, comme si on le validait ou qu’on le cautionnait (a
aucun moment, Dieu qui nous pardonne ne cautionne nos
horreurs) ; ce n’'est pas minimiser, relativiser (oh ce n’est
pas si grave.. si Dieu pardonne au meurtrier, vous croyez qu’il
considere que la mort de la victime n’a pas de poids ?) ; ce



n'est pas non plus se plonger dans un déni naif et imprudent
pour repartir téte baissée dans la gueule du loup ! (Dieu qui
nous pardonne nous invite a changer de vie, pas a répéter sans
cesse le méme schéma destructeur !)

Ainsi, le pardon a pour objectif la réconciliation. On efface
l’obstacle de la relation pour faire la paix et se retrouver
dans une relation a nouveau fluide. Dieu nous invite a des
relations avec autrui riches et paisibles, saines et
constructives.

Ca c’'est 1'objectif du pardon, mais ce n'est pas toujours
possible, et il est essentiel d’'étre réaliste quand on parle
de pardon. Jésus nous commande de pardonner, il ne nous
commande pas de nous réconcilier la ou ce n’est pas possible.
La réconciliation, c’'est un but, mais ce n’'est pas
automatique. Parfois il faut du temps pour redonner sa
confiance. Parfois la relation a définitivement changé et on
continue mais autrement, sans revenir « comme avant ». Et
parfois, pour se protéger et pour protéger 1’'autre de lui-
méme, il vaut mieux rester a distance. Exemple : vous avez un
colleque qui vous a piqué des sous dans votre portefeuille,
peut-étre que vous évitez de laisser votre sac sans
surveillance devant lui.. Vous étes en couple avec quelqu’un de
violent qui vous met en danger, vous et vos enfants (homme ou
femme, les deux situations existent) : méme si vous pardonnez,
il faut vous protéger ! tant que l'autre n’est pas capable de
se maitriser, il faut prendre de la distance ! Ca peut étre un
supérieur qui vous harcele, ou un voisin qui prend toujours
mal ce que vous dites : méme si vous choisissez de pardonner,
vous pouvez prendre de la distance tant qu’une relation saine
et paisible n’est pas possible.

En chemin vers le pardon
Quelques remarques avant de conclure.

Le pardon, c’est a la fois une décision a prendre, un choix a



faire, et en méme temps c’est un processus qui prend du temps
pour s'accomplir pleinement. Ce n'est pas parce qu’on a décidé
de pardonner que d’un coup, on ne ressent plus rien de négatif
quand on voit l'offenseur ou quand on repense a l'offense. Le
pardon c’est un cap qu’on se donne et auquel on choisit de se
tenir. C’est 1la que Jésus nous met la pression : quel cap on
veut donner a notre vie ? Le cap de la grace ou le cap du
ressentiment ?

Et puis, Jésus n’empéche pas de demander de l’aide a Dieu !
Son modele de priere est court, il ne couvre pas tout : bien
sir que Dieu est prét a nous donner les ressources pour vivre
comme lui ! il faut lui demander.. mais lui demander, c’'est
déja avoir fait le choix d’aller vers le pardon.

Cette vie marquée par le pardon nous conduit vers la grace et
la liberté. Oui, la liberté. Recevoir régulierement le pardon
de Dieu O6te de nos épaules le poids de la culpabilité, de 1la
honte, de toutes nos valises.. pardonner a 1’autre nous conduit
aussi vers la liberté : 1la liberté de ne plus nous définir
d'abord comme victime, de ne plus voir en nous seulement 1la
blessure qu’on porte, qu’on gratte et qu’on infecte parfois a
force de ranceur et de revendication. C’est important de
reconnaitre 1’'ampleur des blessures.. mais le but c’est d’en
guérir, pas de s'y emprisonner !

Dieu nous appelle a la liberté, la liberté dans la vérité et
L"amour. C’'est un chemin, un processus, Ll'apprentissage de
toute une vie, et pour avancer sur ce chemin jour apres jour,
nous avons tellement besoin de Dieu, expert en pardon, expert
en grace, pour nous apprendre a aimer comme lui, jour apres
jour.



A 1'écoute de Dieu

Se mettre a 1’'écoute de Dieu est un vrai défi ! Toute notre
vie, cela demande de la finesse de chercher la bonne longueur
d’onde pour capter pleinement ce que Dieu dit — comme avec les
vieux autoradios, ou il fallait jouer avec le bouton pour
trouver la station radio sans grésillement ni coupure / le
pire c’'était quand le son de deux radios se superposait, quand
on avait l’annonce info d’une radio sur la musique de l’autre..

Quel est l'’enjeu de bien entendre ce que Dieu dit 7?
Lapalissade : éviter les mal-entendus. Lorsqu’on va a Dieu
pour recevoir une réponse, notre mauvaise compréhension peut
entrainer des culpabilités, de 1’anxiété, ou au contraire de
1l’'obstination, de la rébellion — terrible si c¢a découle d’un
malentendu ! Lorsqu’on veut servir, trouver notre rdéle dans ce
monde, et qu’on recoit de Dieu un appel ou une mission, le
malentendu peut nous entrainer dans des impasses, dont Dieu
nous sortira slrement, mais cela nous aura colté. Et 1la
plupart du temps, nos malentendus débouchent sur des
décisions, des interactions, des actions qui influencent notre
vie ou celle des autres.

Je vous propose de voir ensemble un exemple, dans la vie de
Moise, grand prophete de Dieu, pour nous aider a repérer
certains mécanismes qui nous empéchent de bien capter ce que
Dieu veut nous transmettre. Nous sommes dans un contexte ou
Moise, avec son frere Aaron, a conduit le peuple d’Israél hors
d'Egypte, il y a presque 40 ans, pour aller vers la terre
promise, de 1l'autre c6té du désert. Assez vite apres la sortie
d'Egypte, le peuple remet en cause ce que Dieu fait, il se
plaint, il se rebelle.. a répétition ! Alors Dieu décide que le
peuple errera 40 ans dans le désert avant d’entrer en terre
promise — le temps que passe cette génération qui a vu tant de


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2023/06/21/a-lecoute-de-dieu/

miracles mais qui s'’est tant obstinée. Ce sont leurs héritiers
qui entreront dans le pays promis. Le texte d’aujourd’hui nous
emmene au début de la quarantieme année d’errance, apres bien
des péripéties qui ont confirmé que le peuple a du mal a faire
confiance a Dieu et a le suivre.

Lecture biblique : Nombres 20.1-13

1l Les Israélites, toute la communauté, arrivérent dans le
désert de Tsin le premier mois, et le peuple s’installa a
Qadesh.

C’est la que Miriam mourut et fut ensevelie.

Miriam, c’est la seur de Moise et Aaron, les deux responsables
du peuple. Cela fait presque 40 ans qu’ils sont sortis
d’'Egypte, et ils n’étaient déja pas jeunes a 1l’époque. Donc
son déces n'est pas une surprise, d’autant que Dieu avait
prévenu que l’ancienne génération ne rentrerait pas dans le
pays promis.

2 Il n’y avait pas d’eau pour la communauté ; 1ils se
rassembléerent contre Moise et Aaron. 3 Le peuple chercha
querelle a Moise. Ils dirent

« Si seulement nous avions péri quand nos fréeres ont péri
devant le SEIGNEUR ! 4 Pourquoi avez-vous amené l’assemblée du
SEIGNEUR dans ce désert, si nous devons y mourir, nous et
notre bétail ? 5 Pourquoi nous avez-vous fait monter d’Egypte,
si c’était pour nous amener dans ce lieu hostile ? Ce n’est
pas un lieu ou l’on puisse semer ; il n’y a ni figuier, ni
vigne, ni grenadier, il n’y a méme pas d’eau a boire. »

Evidemment, manquer d’eau dans le désert, c’est une situation
désespérante. C’'est normal d’avoir peur ! On peut concevoir
aussi la déception face a ce désert stérile, aux antipodes des
promesses d’une terre prospere.

Cela étant, cette situation n’est pas nouvelle.. Des la sortie


https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/1/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/2/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/3/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/4/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/5/NBS

d'Egypte, le peuple dans le désert rencontre des problemes
d’'eau, et se plaint : a chaque fois, Dieu répond et fait un
miracle (il assainit une eau non potable Exode 15, ou, a Massa
Exode 17, il demande a Moise de frapper un rocher pour en
faire jaillir de l'eau — qui abreuve toute la communauté).
Cela fait 40 ans que Dieu pourvoit en eau, en viande
(cailles), en nourriture de base (manne). Jamais il ne les a
laissés tomber ! Et le peuple panique encore ? Et le peuple se
plaint ?

6 Moise et Aaron s’éloignérent de l’assemblée pour aller a
l’entrée de la tente de la Rencontre. Ils tombérent face
contre terre, et la gloire du SEIGNEUR leur apparut.

7 Le SEIGNEUR dit a Moise :

« 8 Prends le baton et rassemble la communauté, toi et Aaron,
ton frére. Vous parlerez au rocher, sous leurs yeux, et il
donnera son eau ; tu feras sortir pour eux de l’eau du rocher
et tu feras boire la communauté et son bétail. »

Bon réflexe de Moise et Aaron : ils ne rentrent pas dans le
débat, mais ils se tournent vers Dieu, le seul a pouvoir
changer cette situation.

Et Dieu répond. Mais avant cela, il montre sa gloire a Moise
et Aaron. Avant de parler stratégie, il entre en face-a-face
avec ces responsables qui sont a nouveau chahutés, pris a
parti, comme s’il prenait le temps de les fortifier avant de
leur donner une mission.

Comme les fois précédentes, Dieu va montrer sa puissance et
subvenir aux besoins.

Le baton que Moise doit prendre, c’est le baton d’Aaron par
lequel Dieu a déja réalisé bien des miracles — c’est comme un
rappel concret de la fidélité de Dieu, la preuve visible que
Dieu a agi et continue d’'agir.


https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/6/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/7/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/8/NBS

9 Moise prit le baton qui était devant le SEIGNEUR, comme
celui-ci le lui avait ordonné. 10 Moise et Aaron réunirent
l’assemblée en face du rocher. Moise leur dit : « Ecoutez, je
vous prie, rebelles ! Est-ce de ce rocher que nous ferons
sortir de l’eau pour vous ? »

11 Puis Moise leva la main et frappa deux fois le rocher avec
son baton. Il en sortit de l’eau en abondance. La communauté
but, et son bétail aussi.

Voila, miracle accompli !

Mais le texte attire notre attention sur la facon dont Moise
accomplit sa mission : il prend le baton, comme Dieu a demandé
— parfait ! Puis, il ajoute deux étapes : il exprime son
agacement au peuple, et il frappe le rocher avec le baton
avant que 1l’eau n'en sorte.

12 Alors le SEIGNEUR dit a Moise et a Aaron : « Parce que vous
n’avez pas eu assez de foi en moi pour montrer ma sainteté
sous les yeux des Israélites, vous ne ferez pas entrer cette
assemblée dans le pays que je lui donne. »

13 Ce sont la les eaux de Meriba (« Querelle ») ou les
Israélites chercherent querelle au SEIGNEUR, qui montra sa
sainteté parmi eux.

Ce lieu prend le surnom de Meriba, lieu de querelle, comme
quarante ans plus tot, a Rephidim (Exode 17), ou Moise a aussi
répondu aux querelles du peuple en faisant sortir 1’eau du
rocher, accomplissant 1le miracle de Dieu. Deux villes
différentes, quarante ans d’écart, mais la méme difficulté du
peuple a confiance a Dieu.

Ce qui attire évidemment notre attention, c’est le jugement
que Dieu porte sur Moise et Aaron au v.12 : vous avez manqué
de foi, vous n’'avez pas montré ma sainteté, vous n’entrerez
pas dans le pays promis.


https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/9/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/10/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/11/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/12/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Nombres/20/13/NBS

Ce jugement parait dur ! Moise a commis une erreur, c'est
tout ! En plus il vient de perdre sa seur, il est agé : on
peut comprendre, quand méme, non ? OuU est le Dieu plein de
compassion et de grace ?

C'est vrai que le jugement parait dur, mais en fait, Dieu n’a
rien ajouté a ce qu’il avait déja décidé : je vous 1l’ai dit en
introduction, ca fait des décennies que Dieu a dit que cette
génération ne rentrerait pas dans le pays promis (Nombres
13-14). Il ne fait que confirmer sa sanction, face a un manque
de foi qui s’est confirmé. Si son jugement est plus marqué
envers Moise et Aaron, responsables de conduire le peuple,
c’est justement parce qu’ils sont responsables : 1’exigence de
Dieu est plus forte !

En quoi Moise et Aaron n’ont-ils pas montré la sainteté de
Dieu ? Dieu n’apporte pas de précision : est-ce la colere de
Moise lorsqu’il répond au peuple ? 1’usage du baton pour
frapper le rocher, en démonstration de colere ou alors de
puissance, comme si baton était magique ? Est-ce le fait
d’avoir reproduit le miracle de Rephidim (Ex 17) en pilotage
automatique (rocher + baton = frapper le rocher) ? Ou un peu
de tout ?

Ce qui m'interpelle en tout cas, c’'est que Moise, malgré sa
proximité avec Dieu, sa sagesse, son désir de mettre Dieu au
premier plan, et puis toute son expérience de vie avec le
Seigneur — tous ces défis relevés ensemble, tous ces miracles,
toutes les promesses reéalisées par Dieu — méme Moise peut
entendre de travers.

Peu importe comment on analyse sa réaction, Moise a confondu
ce que Dieu demandait et ce que lui-méme pensait (colere,
frustration, mémoire de ce qui s'était passé a Rephidim). Son
exemple nous invite ainsi a la vigilance lorsque nous
cherchons a écouter Dieu. Sans méme parler du péché, nos
émotions, notre expérience, notre éducation, nos habitudes
culturelles/ cultuelles, ce que nous avons appris (toutes ces



choses qui sont neutres en soi), peuvent venir déformer notre
perception de ce que Dieu dit, et du coup orienter de travers
nos choix, nos paroles, nos actions.

Alors tout ce bagage que nous portons est difficile a repérer,
parce qu’il fait partie de nous, il forme un lot d’'évidences
que nous calquons sur ce que nous percevons, comme des
lunettes de soleil qui modifient 1égerement la couleur de ce
que nous regardons.

Cette prise de conscience doit nous inviter au minimum a
L’humilité et a la prudence : si méme Moise, apres avoir vu la
gloire de Dieu, peut se tromper, alors nous.. humilité &
prudence lorsque nous interprétons un passage biblique,
lorsque nous répondons a quelqu’un, lorsque nous donnons un
conseil. C’est dangereux quand on croit qu’on « sait » : parce
qu’on maitrise ce qu’on vient d’apprendre, on s’imagine
parfois avoir tout compris ! parce que nous avons expérimenté
telle réponse de Dieu, nous pensons avoir trouvé LA solution a
tout !

Au-dela de cette attitude d’humilité et de prudence (qui
n'empéche pas la conviction !), Dieu invite a méditer
régulierement les Ecritures, a y revenir sans cesse pour
déboulonner peu a peu nos préjugés. Dieu ne nous parle pas que
par les Ecritures, parfois par une conviction intérieure, par
une image, par une parole percutante, prophétique, venue d’un
autre, mais les Ecritures bibliques sont la base et le cadre
de ce qu’'il nous révele. Revenir a 1'étude de la Bible, peu
importe le contexte, en cherchant a écouter aujourd’hui ce que
le texte dit, c’est une discipline qui aigquise notre audition
spirituelle pour entendre Dieu avec plus de finesse. Je
remarque ces dernieres années combien les textes que j'étudie
me surprennent, méme ceux que j'ai déja lus 10, 20, 30 fois —
a condition de prendre le temps de me laisser surprendre (ce
qui est un défi). C’est vrai quand on étudie la Bible pour
apprendre, c’'est encore plus vrai lorsqu’on étudie pour
transmettre a son tour : aux enfants, dans les groupes de



partage, pour une méditation, en présidence, en prédications..
dans ces cas-la, on creuse davantage, et on apprend autant ou
plus qu’on ne transmet !

L'exemple de Moise nous invite donc a la prudence, a la
vigilance, et a faire 1'’effort d’écouter ce que Dieu dit
aujourd’hui.

En méme temps, cette prudence ne doit pas nous paralyser
Dieu a accompli son miracle malgré les maladresses et les
débordements de Moise, montrant ainsi sa grace malgré notre
péché. Bien plus tard, le Christ montre cette grace en
promettant la vie de Dieu malgré nos péchés, nos incrédulités,
nos erreurs et nos fautes, si nous placons notre confiance en
lui. Mais justement, que cette grace ne soit pas un laissez-
passer pour recevoir le message de Dieu avec désinvolture,
mais plutdét 1’invitation a entendre plus finement la voix de
ce Dieu qui nous aime et qui nous invite a la vie.



