
Une  relation  libre  avec  le
Dieu généreux
Regarder le culte ici.

La Bible nous présente parfois de petites pépites, comme par
exemple cette jeune femme de l’Ancien Testament qui est très
intéressante : Aksa, la fille de Caleb. Seuls 3-4 versets nous
parlent  d’elle,  dans  le  livre  de  Josué  (Josué
15.13(19), ensuite répétés dans le livre des Juges (c’est
rare  !).  Bien  souvent  son  histoire,  si  courte,  passe
inaperçue,  alors  qu’elle  est  riche  en  enseignements…

Je vais lire la version dans le livre des Juges. Le peuple
d’Israël  vient  juste  de  s’installer  dans  le  pays  promis,
autour de 1400 av. J.-C., sous la conduite de Josué qui a pris
la suite de Moïse, avec des réussites et des déboires. Josué
meurt et personne ne le remplace vraiment : il n’y a pas
encore de roi à la tête du peuple. Pendant cette période qui
va durer plusieurs siècles, chaque tribu s’organise, et tente
de faire face aux difficultés rencontrées. C’est une période
brouillon, assez sombre, remplie de batailles avec d’autres
peuples ennemis locaux ou voisins. Sombre aussi parce que le
peuple échoue à rester connecté au Dieu qui l’a sauvé et
conduit jusqu’ici ; et leurs écarts répétés vont influencer
leur façon d’être en société, révélant de façon flagrante que
plus on s’éloigne du Dieu juste et bon, plus les relations
humaines se détériorent.

L’histoire d’Aksa se trouve au tout début de cette période,
lors de l’installation des Israélites dans la terre promise,
lorsque  la  situation  est  encore  encourageante.  Son  père,
Caleb, de la tribu de Juda, un vieux de la vieille, le dernier
vivant  à  avoir  expérimenté  les  événements  de  l’Exode,  la
libération d’Israël hors d’Egypte, donc Caleb remarque que sa
tribu peine à aller au bout de son installation, et laisse

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/10/18/une-relation-libre-avec-le-dieu-genereux/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/10/18/une-relation-libre-avec-le-dieu-genereux/
https://www.youtube.com/watch?v=I4yfa0y-WpY&t=11s


certaines villes aux mains des ennemis. Et voici comment il
décide de motiver sa tribu à aller au bout du projet :

Lecture biblique : Juges 1.12-15

12 Caleb dit : Je donnerai ma fille Aksa pour femme à celui
qui battra Qiriath-Sépher et la prendra. 

13 Otniel, fils de Qenaz, frère cadet de Caleb, la prit ;
Caleb lui donna pour femme sa fille Aksa. 

14 A son arrivée, elle l’incita à demander un champ à son
père. 

Elle sauta de son âne, et Caleb lui dit : Qu’est-ce que tu
as ? 

15 Elle lui répondit : Accorde-moi une faveur, car tu m’as
donné une terre aride ; donne-moi aussi des sources d’eau.

 Alors Caleb lui donna les sources d’en haut et les sources
d’en bas.

 

Aksa et Caleb : une relation de confiance

L’anecdote  aurait  pu  s’arrêter  au  v.13  :  on  aurait  su
qu’Otniel, neveu de Caleb, était le héros qui avait remporté
la dernière bataille, et cela aurait suffi pour permettre au
lecteur de comprendre pourquoi, plus tard, Dieu allait appeler
Otniel à être juge, c’est-à-dire, comme le nom ne l’indique
pas,  ici  à  protéger  et  diriger  son  clan,  pendant  une
quarantaine  d’années.  Donc  Otniel  sera  le  premier  chef
régional, et à ce titre, son lien de famille avec Caleb est un
motif de respectabilité : nous, on tique à la perspective d’un
mariage entre deux cousins (autres temps, autres mœurs), mais
le texte souligne plutôt la filiation entre un chef respecté
(Caleb) et la prochaine génération, qui reprend le flambeau de
façon prometteuse.

https://lire.la-bible.net/verset/Juges/1/12/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Juges/1/13/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Juges/1/14/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/Juges/1/15/NBS


Sur le plan de l’histoire d’Israël, cela suffit – pourtant le
texte ajoute des détails, complètement inutiles d’un point de
vue militaire ou historique, sans but d’expliquer une pratique
ultérieure ou le nom donné à un endroit ; non, gratuitement,
nous avons droit aux détails de la négociation de la dot
d’Aksa ! Mais pourquoi donc ??

Quand on parle de société traditionnelle, patriarcale, comme
c’était le cas pour les Juifs de l’Antiquité, et dans tout le
contexte de la Bible, à la fois l’Ancien Testament centré sur
Israël  et  le  Nouveau  Testament  présentant  Jésus  et  ses
disciples, on sait que la place des femmes dans la société
était très limitée, et on se représente volontiers les femmes
passives,  voire  réduites  au  statut  d’objet  –  on  en  voit
l’exemple typique lorsque Caleb offre sa fille en prime de
guerre au combattant héroïque : même si c’est un honneur,
notre Aksa n’a pas son mot à dire !

Les  détails  que  le  texte  nous  donne  sont  d’autant  plus
frappants, et viennent nuancer ce tableau caricatural… Si Aksa
épouse  Otniel  sans  broncher,  elle  n’hésite  pas  à  prendre
position lorsqu’elle considère – avec beaucoup de bon sens –
qu’une terre aride sans point d’irrigation ne va pas la mener
très loin pour élever du bétail ou cultiver des champs… !

Et Aksa de prendre l’initiative pour changer cette situation.
D’abord, elle essaie de convaincre son mari d’agir, mais il
n’a pas l’air de l’écouter – en tout cas le texte reste
silencieux. Alors elle fait tout le trajet pour retourner chez
son père, dont nous ne voyons que le moment où Caleb la voit
descendre de son âne, ce qui suffit à l’interpeller.

Aksa présente ensuite sa demande (ici, c’est sûrement résumé),
avec un savant mélange d’audace, de confiance, et de respect :
elle demande une faveur, bien consciente qu’elle a déjà reçu
sa dot, et que ce qu’elle demande en plus, même si c’est
nécessaire, n’est pas dans les habitudes…



Et Caleb, loin de la reprendre sur les us et coutumes (je ne
t’ai pas élevée comme ça ma fille ! Fais avec !), apporte une
réponse d’une générosité inattendue : non seulement il accède
volontiers à sa demande, mais en plus il la double en donnant
un terrain irrigué au nord, et un terrain irrigué au sud.
L’erreur est doublement corrigée.

On voit dans sa réponse toute sa sollicitude paternelle, un
désir d’équité, et beaucoup d’humilité puisqu’il n’hésite pas
à se laisser interpeller.

Des modèles inspirants

Aksa est un modèle inspirant, jusqu’à aujourd’hui, avec sa
grande liberté, sa facilité à exprimer son besoin et à oser
demander une faveur – sans dépasser les bornes pour autant. Or
cette liberté n’est possible que parce que son père, Caleb, a
une posture accueillante et généreuse. Ce qui peut tous nous
inspirer,  pour  nos  relations  hommes-femmes,  mais  pas
seulement ! dans toutes les relations où il y a une différence
ou une asymétrie : grands-petits, anciens-nouveaux, etc. C’est
la posture de chacun des deux qui permet cette dynamique de
confiance respectueuse.

C’est d’autant plus marquant que la période qui suit, je l’ai
dit, s’assombrit à grande vitesse, à mesure que le peuple
sombre  dans  l’idolâtrie  religieuse  et  l’injustice  sociale.
Etonnamment, tout au long de ce livre, il y a beaucoup de
personnages  féminins,  qui  deviennent  un  peu  comme  des
marqueurs de l’état de la société : on commence avec Aksa,
libre, forte, confiante, en sécurité, soucieuse de favoriser
les meilleures conditions de vie – et peu à peu ça se dégrade,
avec des femmes qui finiront par être sacrifiées (pas au sens
figuré !), anonymisées, victimes de violence et d’atrocités,
ou  alors  d’autres  femmes  qui  porteront  la  violence,  la
tromperie,  avec  des  comportements  destructeurs  (pensez  à
Dalila par exemple qui manipule Samson pour lui ôter sa force
et favoriser sa mise à mort par les Philistins).



Ici,  avec  Aksa  et  Caleb,  on  est  encore  dans  la  période
prometteuse, lumineuse, pleine d’espoir, et les relations ont
un cadre ample, flexible, où chacun peut exister pleinement
sans écraser ni se faire écraser, où le respect et l’humilité
côtoient l’initiative et le franc-parler.

Vous l’aurez compris, en tant que femme, j’aime énormément ce
texte, mais pas seulement à cause de la liberté d’Aksa ! Si
tous les pères, les maris, les frères, s’inspiraient de Caleb,
notre  société  serait  merveilleuse  !  Et  pas  seulement  les
hommes : tous ceux qui ont du pouvoir, en fait – les mamans,
les grands-parents, les enseignants, les juges, les patrons ou
les cadres, les responsables de service, les autorités… si
chacun à sa mesure, dans sa sphère, s’inspirait de Caleb, de
son désir d’équité, de son humilité et de sa générosité… Ce
serait extraordinaire !

          Une illustration pour notre relation avec Dieu

Dans ce portrait de Caleb, il y a plus encore ! Vous y avez
peut-être pensé, on voit chez lui se dessiner le profil d’une
autre  personne,  humble,  généreuse,  passionnée  de  justice…
Dieu ! Dieu, en particulier tel qu’il se révèle à travers
Jésus… Désireux de rétablir la justice dont nous nous sommes
écartés, prêt à offrir bien plus que nos besoins, un Dieu
plein de grâce, qui n’hésite pas, à travers Jésus, à passer
par  l’humiliation  et  la  mort  pour  déblayer  et  libérer  le
chemin qui nous conduit à lui (Philippiens 2.5-11) – dans la
surabondance de sa grâce et de son amour, il donne bien plus
que deux terrains supplémentaires : il se donne lui-même pour
nous permettre de recevoir en héritage la plénitude de sa paix
et de son amour.

Alors, si l’attitude de Caleb oriente vers la grâce de Dieu,
que peut-on voir dans l’attitude d’Aksa ? La liberté d’une
enfant, pleine de confiance dans l’amour que son père lui
porte, dans la justice qu’il ne manquera pas d’accomplir, dans
sa générosité. Cet enfant de Dieu, libre devant son Père,



c’est d’abord le Christ, le Fils par excellence, en complète
harmonie avec lui. Et nous, en nous appuyant sur le Christ,
Fils aîné qui partage avec nous la plénitude de son héritage,
nous pouvons retrouver cette proximité avec Dieu, comme avec
un  Père  bienveillant,  juste  et  généreux,  respectueux  et
accueillant. Et comme des enfants, comme Aksa, nous pouvons
aller vers lui librement, avec confiance.

Et puisqu’Aksa apporte une demande à son père, son exemple
peut nous inspirer dans notre façon de prier. Combien de fois
limitons-nous nos prières en nous disant que notre demande est
hors-cadre, qu’il nous faut accepter notre lot, sagement, en
silence ? Combien de fois nous disons-nous que tel besoin
n’est pas très spirituel, et que cela n’intéresse sûrement pas
Dieu ? Or la Bible nous présente des croyants audacieux, qui
n’hésitent pas à dire à Dieu ce qu’ils vivent et de quoi ils
ont besoin. Libre ensuite à Dieu d’agir selon sa sagesse, mais
nous  pouvons  lui  présenter  nos  demandes  simplement,
clairement, avec la confiance d’Aksa envers son père : une
confiance sûre de la bonté de Dieu, respectueuse (à Dieu de
prendre la décision), et reconnaissante (on n’exige pas un dû,
on demande une faveur imméritée).

Je me demande si ce n’est pas à ce type d’attitude que Jésus
pensait lorsqu’il a parlé de la prière dans le Sermon sur la
Montagne (Matthieu 7.7-11)

7 « Demandez, et on vous donnera. Cherchez, et vous trouverez.
Frappez à la porte, et on vous ouvrira. 

[…] 9 Quand votre enfant vous demande du pain, qui parmi vous
lui donne une pierre ? 10 Quand il vous demande du poisson,
qui lui donne un serpent ? 

11 Vous, vous êtes mauvais/ imparfaits, et pourtant, vous
donnez de bonnes choses à vos enfants. Alors, ceci est encore
plus sûr : votre Père qui est dans les cieux donnera de bonnes
choses à ceux qui les lui demandent. »

https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/7/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/9/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/10/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/11/PDV


Alors  que  l’audace,  la  simplicité  et  la  confiance  d’Aksa
viennent nous renouveler dans notre vie de prière avec Dieu,
notre Père, qui nous accueille par Jésus-Christ. Amen

 

Sur le seuil (Une espérance
qui nous transforme 4/4)
Regarder le culte ici.

Nous arrivons aujourd’hui au terme de la campagne de rentrée
proposée  par  notre  Union  d’églises  :  «  Une  espérance  qui
transforme  ».  Cette  quatrième  semaine  de  méditations  nous
place sur le seuil, c’est-à-dire à l’entrée ou au début de
quelque chose de nouveau.

Si nous recevons une espérance en Christ, et que Dieu nous
transforme de l’intérieur par son Esprit, que se passe-t-il
après ? dans quelle direction aller ?

Les disciples de Jésus se sont eux-mêmes trouvés sur le seuil,
en particulier lorsque Jésus est revenu à la vie et est apparu
par-ci  par-là  à  différents  groupes.  C’était  une  situation
temporaire, instable, et clairement, la résurrection du Christ
annonçait quelque chose de plus grand : la venue du Royaume de
Dieu, comme si Dieu était passé à la vitesse supérieure pour
mettre en œuvre ses projets.

Ce sentiment, nous pouvons le ressentir à un niveau personnel,
quand on démarre de nouvelles études ou un nouveau travail,
quand on se marie, quand un enfant arrive, quand on déménage,
quand on entre en retraite, etc. : on sent que c’est le début

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/10/12/sur-le-seuil-une-esperance-qui-nous-transforme-44/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/10/12/sur-le-seuil-une-esperance-qui-nous-transforme-44/
https://www.youtube.com/watch?v=gtDj5zcGSU4


de quelque chose, et on est sur le seuil. J’ai pris des
exemples  plutôt  positifs,  mais  le  seuil  peut  aussi  être
anxiogène : lorsqu’on apprend une maladie, un accident, qu’on
perd  son  travail  ou  un  proche,  ou  lorsque  les  crises
successives de notre société (faut-il les détailler ?…) nous
déstabilisent.  Régulièrement,  dans  notre  vie,  que  ce  soit
encourageant ou inquiétant, nous nous retrouvons avec cette
question : et maintenant ? que va-t-il se passer ?

La  façon  dont  Jésus  répond  aux  disciples  nous  apporte  un
éclairage.

Lecture biblique : Actes des Apôtres 1.6-8 

6 Ceux qui étaient réunis auprès de Jésus lui demandèrent : «
Seigneur, est-ce en ce temps-ci que tu rétabliras le règne
pour Israël ? » 

7 Jésus leur répondit : « Il ne vous appartient pas de savoir
quand viendront les temps et les moments, car le Père les a
fixés de sa seule autorité. 

8 Mais vous recevrez une force quand l’Esprit saint descendra
sur vous. Vous serez alors mes témoins à Jérusalem, dans toute
la Judée et la Samarie, et jusqu’au bout du monde. »

Le questionnement des disciples

En soi, la question des disciples semble légitime : depuis des
siècles, dans la spiritualité juive nourrie par les prophéties
bibliques, on attend la venue du Règne de Dieu, on attend un
renouvellement profond du peuple – renouvellement lancé par la
venue du Messie, l’Envoyé de Dieu, qui rétablira les bonnes
bases pour vivre avec Dieu. Par leur question, les disciples
montrent qu’ils ont compris que Jésus est le Messie, et que
c’est par lui que Dieu va intervenir pour son peuple : c’est
bon signe !

Or Jésus refuse de répondre à la question des disciples. Et il

https://lire.la-bible.net/verset/Actes/1/6/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Actes/1/7/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Actes/1/8/NFC


met l’accent sur l’autorité de Dieu, qui gère le déroulement
de son projet comme il l’entend – après tout, il est Dieu !
Les disciples auraient tellement aimé avoir les détails, le
planning, le budget ( ?), l’organigramme…

Et on est pareils ! A chaque crise, politique/ sanitaire/
écologique/  éthique,  j’entends  le  même  questionnement  :
« c’est bientôt la fin, non ? » Bientôt, je ne sais pas, en
tout cas, on n’a jamais si près – c’est mathématique !

Cela  nous  rassure,  d’imaginer  savoir  !  C’est  plus  facile
d’envisager l’avenir quand on sait comment les choses vont se
dérouler, quelles étapes nous devrons franchir. Derrière ce
désir de savoir, il y a un peu le désir de contrôler la
situation, ou en tout cas, de se rassurer en projetant des
éléments connus sur une situation inconnue.

Mais c’est une impasse : cela ne nous regarde pas. Nous ne
sommes pas chefs de projet, nous n’avons pas à nous octroyer
cette place que seul peut occuper Dieu, le créateur, le roi,
le sage. Et même si nous ouvrions le dossier pour consulter
les plans, qu’est-ce que cela nous apporterait vraiment ? A
part  ce  sentiment  de  pouvoir  contrôler  la  situation,
anticiper, ou au contraire procrastiner ?! Pour Jésus, il le
dit  dans  les  Evangiles  quand  il  est  confronté  aux  mêmes
questions, il s’agit de vivre chaque jour comme le dernier
(#Corneille), en vivant sincèrement notre foi.

Et c’est bien de foi qu’il est question : face à l’inconnu,
Jésus nous demande de faire confiance à Dieu, à sa sagesse, à
sa puissance. Dieu est souverain, et nous pouvons compter sur
lui pour mettre en œuvre son projet en temps voulu, sans
retard, sans accroc, sans erreur. Lorsque nous sommes sur le
seuil, au départ d’une situation inconnue que nous ne pouvons
pas maîtriser, Jésus nous invite à faire confiance à Dieu.

Je précise : ce n’est pas une confiance qui nous fait marcher
les yeux fermés (quoiqu’on aurait beaucoup à apprendre des



aveugles et malvoyants en termes de confiance !!), mais les
yeux ouverts, fixés sur Dieu. Comme dans un brouillard : au
lieu de chercher à distinguer le bord de la route, faire
confiance c’est nous concentrer sur la lumière qui est devant
nous, la lumière de Dieu.

 

Une responsabilité : être témoins du Christ là où nous
allons 

Cela  étant,  même  si  Jésus  répond  un  peu  sèchement  à  la
question des disciples, il leur donne quelques repères.

* Une responsabilité : être les partenaires de Dieu

Là où les disciples étaient dans une attente un peu passive de
ce que Dieu allait faire, Jésus renverse la perspective : Dieu
agit, mais avec vous, par vous ! Il ne s’agit pas d’attendre
au coin du feu l’annonce qu’enfin Dieu a démarré la prochaine
étape…  Dieu  nous  envoie  sur  le  terrain  avec  des  tâches
particulières, pour construire son Royaume. Vous connaissez
ces  entreprises  ou  ces  associations  qui  sont  basées  à  un
endroit mais qui œuvrent ensuite sur différents territoires,
en s’appuyant sur des partenaires locaux ? L’ONG du SEL, par
exemple,  fonctionne  ainsi,  avec  des  partenaires  dans
différents pays pour proposer et mettre en œuvre des projets
humanitaires.

Dieu fait de nous ses partenaires locaux. Et comme le siège
peut envoyer à ses partenaires des ressources financières,
matérielles,  humaines  etc.,  Dieu,  depuis  son  siège  social
invisible, nous envoie la meilleure ressource qui existe : son
propre Esprit, infini, flexible, efficace.

Quand il parle ici à ses disciples, Jésus fait référence à un
événement très précis : la Pentecôte, quelques jours plus
tard,  où  les  disciples  recevront  de  manière  spectaculaire
l’Esprit de Dieu qui les inspire et les équipe pour annoncer



l’espoir que le Christ apporte. Par la suite, tout croyant
reçoit automatiquement l’Esprit de Dieu, qui lui permet d’être
connecté à Dieu et de recevoir personnellement l’amour que
Dieu nous porte à travers le Christ – ce n’est pas forcément
spectaculaire, mais c’est bien réel.

Dieu nous donne ses précieuses ressources, il se donne lui-
même via son Esprit, pour nous équiper dans notre mission de
partenaires locaux.

* L’ouverture

L’autre point remarquable, c’est que les disciples attendaient
l’action de Dieu pour leur peuple, pour Israël. Or Jésus leur
révèle que le projet de Dieu, projet de justice et de paix,
n’est pas limité à Israël – même si pour un temps, Dieu avait
fait d’Israël son échantillon témoin. Nous sommes désormais
dans la phase 2.0 du projet, et tous sont concernés par le
salut universel que le Christ offre.

Alors, effectivement, les disciples vont répandre le message
du Christ, et le groupe va grossir, se répandre, d’abord en
Méditerranée,  puis  de  plus  en  plus  loin.  Cette  mission
universelle, qui n’est pas encore terminée, nourrit l’appel
des  missionnaires,  jusqu’à  aujourd’hui,  pour  rejoindre  les
peuples qui n’ont pas encore reçu cette bonne nouvelle du
salut en Christ.

Mais on aurait tort de ne voir cette mission qu’en termes
géographiques  :  nos  frontières  ne  sont  pas  forcément  des
frontières  politiques.  Sur  quels  territoires,  sur  quels
terrains, les gens ont-ils besoin de découvrir cet espoir que
le Christ nous offre ? La France est une belle terre de
mission… Entre une tribu amazonienne et une salle des profs à
Tournefeuille, je ne sais pas où l’annonce de l’Evangile est
la plus percutante… ! C’est  aussi sur nos lieux de travail,
en classe, dans nos engagements associatifs, avec ceux que
nous côtoyons au quotidien (voisins, aides à domicile, amis…),



sur internet aussi, que Dieu nous envoie comme partenaires
locaux, pour être témoins du Christ.

* Témoins du Christ

Justement,  être  témoins.  C’est  un  mot  chargé  de
représentations, de pression voire de culpabilité, dans le
monde chrétien. Comment être témoin ?

A l’origine, comme en français, le témoin c’est celui qui a vu
quelque  chose  et  qui  en  parle.  Bien  sûr,  on  n’est  pas
seulement témoins en mots, mais aussi par notre attitude, nos
actions, nos choix de vie. Cela étant, dire notre foi apporte
un éclairage incontournable à ce que nous pouvons communiquer
globalement.

Ainsi,  le  témoignage  s’enracine  dans  l’expérience
personnelle : il ne s’agit pas forcément de faire des grands
discours ou d’avoir tout compris, mais de raconter ce qu’on a
vu, entendu, expérimenté. Tous, si nous vivons quelque chose
avec Dieu, nous pouvons être témoins de ce vécu spirituel,
sans nous poser en grands évangélistes qui vont convertir les
foules…

Pour  ma  part,  j’ai  remarqué  que  c’était  difficile  de
simplement parler de ce que je vis avec des personnes qui ne
partagent pas ma foi, comme si j’étais gênée d’évoquer ce
sujet hautement tabou qu’est la spiritualité. Bien sûr, prier
en amont aide, parce que nous nous rendons disponibles à ce
que Dieu peut communiquer à travers nous. Mais il faut aussi
apprendre  à  surmonter  notre  pudeur  presque  honteuse,  bien
française, pour oser dire les choses comme elles sont. Je me
suis rendu compte que, quand je parle d’un événement personnel
à ma famille ou mes amis, si pour ne pas les mettre mal à
l’aise, je ne dis pas ce que Dieu a fait (p. ex. en me donnant
paix, discernement, courage, compassion, etc.), en fait je
laisse de côté le plus important, et je ne dis pas la vérité.

Être témoins, c’est partager et dire simplement ce que nous



vivons avec le Christ, sans écraser l’autre, sans se cacher
non plus – en priant que Dieu utilise notre intervention, et
celle de ses autres partenaires locaux, pour que sa lumière
touche toujours plus de personnes.

 

Lorsque nous sommes sur le seuil, nous voudrions des réponses,
être rassurés en connaissant le plan d’action et l’itinéraire
choisi. Mais Jésus nous demande de faire confiance à Dieu en
fixant nos yeux sur lui, et de vivre aujourd’hui, là où nous
sommes, à notre échelle, notre partenariat avec lui, avec
confiance et sincérité – Dieu s’occupe du reste !


