Transfigurés pour honorer
Dieu (Une espérance quli nous
transforme 3/4)

Voir le culte ici.

Nous continuons ce matin le parcours de méditations proposé
par notre Union d’'églises sur le theme : la foi, une espérance
qui nous transforme. La semaine derniére, Dieu était comparé a
un potier, qui nous faconne et qui nous restaure comme un
artiste restaure une cuvre abimée pour lui rendre sa beauté
d’origine.

Aujourd’hui, nous nous centrons un peu plus sur ce processus
de transformation. Marc nous a cité 3 exemples de personnes
transformées par leur relation avec Jésus. Regarder a ces
témoins nous inspire, mais cela peut aussi nous
décontenancer : nous ne sommes pas pécheurs ou collecteurs
d’impéts en Galilée, ni théologien en Syrie ! Que retenir de
leur parcours qui puisse nous inspirer dans notre contexte
personnel, dans notre culture, notre société, nos
responsabilités diverses ? Paul nous mache le travail en
résumant ce processus de transformation en quelques versets,
vers la fin de sa lettre aux chrétiens de Rome.

Paul a longuement rappelé le ceur de la foi chrétienne : le
pardon de Dieu, immérité, offert a tous, pour offrir un
nouveau départ, la promesse d’une vie nouvelle, indestructible
parce que nourrie de son Esprit. Il en arrive maintenant aux
conséquences : a quoi ressemble une vie reconnectée a Dieu ?
Il y consacre plusieurs chapitres, en s'’attardant sur des
domaines particuliers (dans 1’'église, face aux autorités, en
situation de conflit, etc.) mais les tout premiers versets,
que nous allons lire maintenant, résument le principe général
que Paul va décliner ensuite.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/28/transfigures-pour-honorer-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/28/transfigures-pour-honorer-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/28/transfigures-pour-honorer-dieu/
https://www.youtube.com/watch?v=b4h04B5U3Is

Lecture biblique : Lettre de Paul aux Romains 12.1-3

1 Freres et seurs, puisque Dieu a ainsi manifesté sa bonté
(ses compassions) pour nous, je vous exhorte a offrir votre
corps en sacrifice vivant, qui appartient a Dieu (saint) et
qui lui est agréable. C’est la le véritable culte conforme a
la parole de Dieu.

2 Ne vous conformez pas aux habitudes de ce monde, mais
laissez-vous transformer par 1le renouvellement de votre
mentalité. Vous discernerez alors ce que Dieu veut : ce qui
est bien, ce qui lui est agréable et ce qui est parfait.

3 A cause du don que Dieu m’'a accordé dans sa bonté
(compassion), je le dis a chacun de vous : ne vous prenez pas
pour plus que vous n'étes, mais ayez une idée juste de vous-
méme, chacun selon la part de foi que Dieu lui a donnée.

Paul exhorte — il n’invite pas, il supplie ! — ceux qui aiment
le Christ a vivre autrement, et comme je le disais, il parlera
ensuite de situations précises. D’'abord, je vais lever
quelques ambiguités, parce que Paul veut marquer les esprits,
et du coup il utilise des mots forts, parfois en changeant le
sens.

Verset 1 : notre vie comme un culte

Commencons par le commencement : c’est a cause des compassions
de Dieu que nous sommes appelés a changer. La compassion de
Dieu, c’'est sa capacité a nous aimer quand nous n'’en sommes
pas dignes, sa tendresse, sa patience, son pardon — révélé
dans le don de sa vie pour nous en Christ, qui a pris sur lui
toutes nos indignités pour qu’on n’'en parle plus, qu’'elles ne
pesent plus sur nous et sur notre relation avec Dieu. Ces
indignités, elles 1l’'ont écrasé jusqu’a la mort, mais il est
revenu a la vie, ouvrant la promesse d’'un nouveau départ avec
Dieu, pour une vie indestructible. Parce que Dieu nous a aimés
et s'est donné pour nous en Christ, alors nous sommes appelés
a nous donner a lui. Ce n'est pas dans 1l’autre sens : on ne



change pas pour plaire a Dieu, mais parce que Dieu nous aime.

En réponse a l’amour de Dieu, nous sommes invités a nous
offrir comme un sacrifice vivant. Un sacrifice, vivant ? Oui,
si Jésus se donne pour nous donner la vie, ce n'est pas pour
qu’'on se tue ou qu’on se mortifie ! Jésus fait tout pour nous
faire entrer dans la joie, la liberté, 1la beauté de la vie
avec Dieu. Paul parle de sacrifice parce qu’a son époque,
c’'était le ceur de la religion, qu’on soit Juif ou
polythéiste. La facon de bien faire le sacrifice, le bon
protocole, pour étre sir de plaire au dieu. Toute la dimension
du culte, son rituel, ses participants, était extrémement
codifiée — pour étre s(r de bien faire. Pensez par exemple a
ceux qui nettoient les blocs d’opération dans les hopitaux

c’'est extrémement codifié, parce que 1l’enjeu est essentiel !
Si Dieu est Dieu, on veut faire de son mieux ! Et puis on a

peur de lui, il est puissant, donc il vaut mieux bien faire.

On trouvait différentes sortes de sacrifices : pour demander
pardon, pour remercier, pour faire un cadeau, par amour. On
pouvait offrir une béte, ou de la farine, de 1'huile, du vin,
des gateaux.. En gros, on prenait ce qu’on avait de précieux
pour le donner a Dieu.

De quel sacrifice Paul parle-t-il pour nous ? Le sacrifice
pour demander pardon, pour réparer, pour payer les dettes,
c’'est Jésus qui 1’'a accompli, en troquant sa justice contre
nos injustices : efficacité parfaite, garantie, une fois pour
toutes, pour toute personne qui lui fait confiance. Donc si on
garde l’image du sacrifice, il nous reste 1l'offrande, qu’on
donne en remerciement, en cadeau.

Qu’offrir en cadeau a Dieu ? Paul cite notre corps — étrange !
Nous sommes tellement plus que notre corps ! En fait, notre
corps c'est la partie de nous qui agit, qui est ancrée dans la
réalité, que 1’'on voit, entend, touche, et qui a un impact sur
les autres. C’est nos paroles, nos écrits, nos postures, notre
regard, nos actions, nos choix, nos votes.. C'est nous dans ce



gue nous avons de plus concret, de présent dans le monde, en
relation avec l'autre : une facon de dire que Dieu désire bien
plus qu’un petit merci de temps en temps dans un coin de notre
téte. Pour répondre a son amour total, nous sommes exhortés a
offrir toute notre vie comme un cadeau a Dieu, dans ses grands
moments, comme dans les instants ordinaires. Et c’est ca le
vrai culte, la vraie facon d’honorer Dieu.

Les Protestants, en quittant le catholicisme, ont changé le
nom du rassemblement du dimanche : au lieu de parler de messe,
on a parlé de culte. Pourquoi pas ! Mais ca donne 1’impression
que le culte, c’est-a-dire le moment ou on honore Dieu, c'est
le dimanche matin, dans un batiment, avec un certain nombre de
personnes, des chants, des prieres, des réflexions sur
L'Ecriture. Ce moment de rassemblement fait partie du culte,
oui, puisque nous honorons Dieu en le célébrant et nous
mettant a son écoute ensemble — mais c’est juste un aspect !
LE culte, c’est notre vie. Au travail, au lycée, au sport, a
la maison, dans les transports, sur les réseaux, avec les
voisins, dans les magasins, voila ou se déroule LE culte
notre vie, 7 jours sur 7, 24h sur 24, toute notre vie confiée
a Dieu parce que lui nous a aimés de tout son ceur.

Versets 2-3 : un quotidien transformé

Et ce culte, cette offrande qui honore Dieu, ce témoignage
vivant de notre reconnaissance pour son amour vertigineux,
c’'est un quotidien transformé, un quotidien qui reflete ce que
Dieu aime.

Dans ce processus, il y a deux phases : une part de rejet, et
une part d’adhésion. On arréte certaines choses pour en faire
de nouvelles. Et Paul oppose deux grandes directions : les
habitudes d’un monde qui ne fait plus place a Dieu, et ce que
Dieu propose comme bon, beau, agréable et parfait. L’idée ici,
c'est de résister aux pressions de la société (hier comme
aujourd’hui) pour tirer notre inspiration de Dieu, si on veut
refléter ce que Dieu aime.



Etre transformé, ca vient de metamorpheo en grec, qui a donné
métamorphose en francais : une transformation profonde, qui ne
veut pas dire qu’on devient quelqu’un d’autre mais qu'on
s’'exprime sous une autre forme, plus aboutie, plus belle -
Ll'image courante, c’est celle de la chenille qui devient
papillon. Et c’est le verbe qui est utilisé pour parler de la
transfiguration de Jésus, sur la montagne avec ses disciples,
quand il devient tellement lumineux qu’'il ressemble a un ange.
Laissez-vous, laissons-nous, transfigurer.. illuminer (dans le
bon sens), inspirer par la pureté de Dieu..

Et pour que notre corps, visible, soit transfiguré, cela
commence dans notre intériorité, notre mentalité, nos facons
de pensées, nos motivations, nos valeurs : le moteur invisible
qui nous fait aller dans telle ou telle direction. Si notre
intériorité ne change pas, la transformation n’est
qu’'extérieure et artificielle, comme un mur humide qu'on
repeint sans l’avoir assaini : c’est beau quelque temps, mais
ca ne dure pas. Si nous voulons que notre vie visible reflete
la lumiere de Dieu, il faut que cette lumiere se répande dans
notre intériorité et 1’assainisse.

C'est essentiel de le rappeler, de peur qu’on imagine que le
monde et ses tentations sont la cause de tous nos maux : oui,
il y a des dysfonctionnements dans la société, mais la
tentation n’est néfaste que parce que j'y cede. Jésus a été
tenté, a fréquenté toutes sortes de milieux, sans jamais céder
au mal — il avait un ceur pur. Inversement, si notre ceur est
abimé, méme la situation la plus innocente peut dégénérer.

Je recois beaucoup d’'une anecdote de la vie de saint Jérome

chrétien citadin du 4° siecle ap. J.-C., il est connu pour
avoir traduit en latin 1’Ancien Testament. Il était moine,
c'était un érudit incroyable. Et SJ raconte que le pire moment
de tentation dans sa vie, ce n’était pas a Rome au milieu des
excés de la vie paienne, ce n’'était pas dans la vie
communautaire ou les susceptibilités s’entrechoquent, c'est



dans sa période ermite, lorsqu’il a vécu seul, a l'écart de
tout : la, il a ressenti profondément le vertige de son cecur
abimé et déformé.

Evidemment, entre un ceur abimé et un monde abimé, 1la
rencontre est explosive. D’'autant plus que « le monde »,
oubliant Dieu, nous invite a laisser libre cours a notre cecur
sans contrainte, a notre recherche de profit, a notre quéte de
jouissance a tout prix, a nos droits au détriment des autres,
a notre course en avant du plus, plus, plus qui écrase et les
autres et nous.

Dieu nous invite, non pas a changer le monde a la force de nos
bras, mais a laisser Dieu réparer et transfigurer notre ceur
pour que nous avancions différemment dans ce monde abimé en y
répandant sa lumiere.

Marcher dans le monde, sans étre empétré dans les marasmes du
monde.. Il ne s’'agit pas de devenir ascetes ou ermites (St
Jérome a prouvé que se retirer du monde ne suffit pas !), mais
de vivre avec discernement, pour choisir ce qui est bon,
agréable a Dieu, bienfaisant, beau, juste, vrai, pacifique,
constructif.

Evidemment, a chaque époque et dans chaque culture, il y a des
éléments contraires a ce que Dieu, et d’autres alignés sur ses
projets. Par exemple, aujourd’hui, que peut-on voir autour de
nous qui soit aligné sur Dieu ?

Je vous propose quelques éléments de mon point de vue, peut-
étre que vous ne serez pas d’'accord.. je vois du bon dans
certaines valeurs promues aujourd’hui : 1la solidarité, le
respect de l’environnement, la lutte contre le racisme ou
l'exclusion, l’'intention de voir la valeur des personnes hors
normes ; dans les sciences : l’exigence d’une certaine rigueur
de pensée, les progres techniques lorsqu’ils sont utilisés
pour construire et guérir ; dans les pédagogies, plus
inclusives ; dans 1l’art, quand il nous connecte a ce qu'il y a



de beau, d’authentique, de profond, dans 1'humanité.

Dieu nous propose ainsi une éthique en construction. C’'est
plus facile de mettre des regles, rigides, valables partout et
tout le temps pour tout le monde en disant « ca c’est bien, et
ca c'est mal ».. Mais Dieu n'’est pas rigide et uniforme : il
s’'adapte a nous par amour, et il nous demande de nous adapter,
par amour, a l’'autre. Certaines choses autour sont bonnes,
d’autres assurément mauvaises (on n’assassine pas, point) mais
au milieu, il y a des choses neutres qui peuvent basculer d’un
coté ou de 1'autre, comme 1’'intelligence artificielle, ou des
situations tellement abimées qu’on doit choisir 1la moins
mauvaise solution (p. ex. les personnes qui ont menti pour
protéger des Juifs pendant la 2WW : il fallait discerner ou
est la priorité).

Si on avait un mode d’emploi a suivre, ce serait facile, et ce
serait entre nos mains. Mais Dieu, en nous proposant une
éthique de sagesse et d’'amour, nous fait toucher du doigt que
ce n'est pas si simple, et que nous sommes obligés de dépendre
de lui. Si lui ne nous inspire pas, nhe renouvelle pas
constamment notre facon de voir les choses par sa Parole et
son Esprit, nous sommes perdus !

Donc dans notre transformation, il y a une part de décision
étre prét a se laisser travailler, a rejeter ce qui ne plait
pas a Dieu, a résister aux tentations, ET il y a une immense
part de confiance, de dépendance, de disponibilité envers Dieu
pour qu’il nous montre le chemin, aujourd’hui, la ou nous
sommes.

Et le verset 3 ? Il fait la transition vers la suite, au sujet
des relations dans 1'église, mais je 1'ai gardé parce que
l'avertissement est tellement pertinent : personne ne peut
imaginer qu’il maitrise la vie chrétienne, qu’'il a atteint le
niveau de bonté qui reflete 1la bonté de Dieu — qui que nous
soyons, quel que soit notre parcours, nous avons tous
infiniment besoin que Dieu nous transfigure, que sa lumiere



inonde notre ceur assombri et se répande généreusement autour
de nous.

Dieu, notre potier (Une
espérance qul nous transforme
2/4)

Regarder la vidéo du culte ici.

Nous poursuivons aujourd’hui 1le parcours de méditations
proposé par notre Union d’'églises, qui nous plonge, pendant 4
semaines, dans l'espérance que la foi nous donne, une
espérance qui nous transforme. La semaine derniere, nous avons
évoqué le fait de regarder vers l’'horizon de ce que Dieu
prévoit, un monde juste et bon, un point d’espérance, qui,
logiquement, produit des changements dans notre vision des
choses, et dans nos priorités. Bien plus, Dieu lui-méme met la
main a la pate (comme 1le boulanger) ou les mains dans 1la
terre, comme le potier, pour imprimer en nous, déja, cet ADN
d’'éternité, comme un avant-go(t de ce qu’il a hate de nous
faire vivre.

Cette semaine, nous allons explorer comment Dieu nous prépare
a vivre avec lui pour toujours, avec l’image du potier qui
faconne une matiere brute pour en faire une ®uvre belle -
l'implication étant bien sir, que, peu importe qui nous
sommes, Dieu veut faire de nous un chef-d’euvre qui rend
hommage a sa justice et son amour. En introduction, nous
sommes invités a réfléchir a notre attitude envers l’artiste,
notre posture, nos attentes, et du coup, la relation que nous
avons avec lui.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/20/dieu-notre-potier-une-esperance-qui-nous-transforme-24/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/20/dieu-notre-potier-une-esperance-qui-nous-transforme-24/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/20/dieu-notre-potier-une-esperance-qui-nous-transforme-24/
https://www.youtube.com/watch?v=zTxQcc94i1E

L"apotre Paul touche a cette question dans sa lettre a
1’église de Rome, dans un contexte un peu différent, que je
vous résume rapidement (on fait un détour mais promis, on
revient au potier !) : Paul écrit a des chrétiens de
différentes origines, dont des chrétiens d’'origine juive qui
ont tellement assimilé 1’idée d’étre le peuple élu qu’ils ont
du mal a accepter que d’autres puissent rejoindre le groupe.
Paul transmet que oui, ils étaient le peuple élu pour un
temps, pour une phase du projet de salut de Dieu, mais que
depuis Jésus, on est entré dans une autre phase : tous, par la
foi en Jésus, peuvent devenir enfants de Dieu. Le peuple juif
a toujours une place dans le projet, mais ce n’'est plus la
méme, Jésus a rebattu les cartes.

Dans son argumentation, Paul s’appuie notamment sur le fait
que Dieu a toujours eu une préférence pour les petits derniers
— un peu comme si le peuple juif était le frere ainé dans la
famille spirituelle de Dieu : or Dieu a toujours aimé mettre
en avant les petits freres (p. ex. le livre de la Genese, sur
les premiers croyants, ce n'est que ca), pour montrer que
notre statut dans la société n’est pas un critere pour
recevoir la faveur de Dieu. Paul anticipe alors la réponse de
ceux qui le lisent : Non mais c’est n’importe quoi ! C’est
injuste ! Si les grands fréeres perdent leurs priviléges (a
l’époque, 1ils avaient une double part d’héritage p.ex.),
qu’est-ce que ca veut dire ?

Je vais lire en commentant rapidement les références de Paul
(en particulier a 1’histoire juive) pour que le raisonnement
soit plus clair.

Texte biblique : Lettre de Paul aux Romains 9.14-23
(Traduction Parole de vie)

14 Que faut-il en conclure ? Dieu serait-il injuste 7
Certainement pas !

15 En effet, il dit a Moise : « J’aurai pitié de qui je veux


https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/15/NFC

avoir pitié et j’aurali compassion de qui je veux avoir
compassion. » (cf. Exode 33.19 : c’est le moment ou il se
montre a Moise, et dans cette phrase il résume son identité)

16 Cela ne dépend donc pas de la volonté de 1’étre humain ni
de ses efforts, mais wuniquement de Dieu qui a
compassion. (C'est la grace ! La grace, par définition, est un
cadeau que 1l’autre nous fait librement, généreusement, sans
mérite de notre part)

17 Dans l’Ecriture, Dieu déclare au Pharaon : « Je t’ai établi
roi précisément pour montrer en toi ma puissance et pour que
ma renommée se répande sur toute la terre. » (cf. Exode 9.16.
C'est le moment ou Moise doit négocier avec le pharaon la
libération du peuple juif, tenu en esclavage — Moise transmet
au pharaon que méme son obstination est dans le plan de Dieu,
parce que c’'est comme un point d’appui pour bien montrer que
Dieu est prét a tout pour sauver son peuple : comme un bras de
fer, avec de la résistance, qui souligne la puissance et
l'implication de Dieu)

18 Ainsi, Dieu a compassion de qui il veut et il incite qui 1il
veut a s’obstiner.

19 Tu me diras peut-étre : « Alors pourquoi Dieu nous ferait-
il encore des reproches ? Qui en effet résisterait a sa
volonté ? » (oui, si c'est Dieu le maitre du jeu, et qu’il
choisit les directions, alors 1’étre humain peut-il encore
étre tenu responsable, si c’est Dieu qui dirige l’ensemble ?)

20 Mais qui es-tu donc, toi, un étre humain, pour contredire
Dieu ? Le vase d’argile demande-t-il a celui qui 1l’a faconné
« Pourquoi m’as-tu fait ainsi 7 »

21 Le potier fait ce qu’il veut avec l’argile : a partir de la
méme pate il fabrique un vase précieux ou un vase ordinaire.

‘N
N

Eh bien, Dieu, en bon potier, voulait montrer sa colere
envers certains vases et faire ainsi connaitre sa puissance.


https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/16/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/17/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/18/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/19/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/20/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/21/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/22/NFC

Pourtant il a supporté avec une grande patience les personnes
qui méritaient sa colere et qui s’en allaient a leur perte.

23 Mais son but était surtout de manifester combien sa gloire
est riche pour les autres vases, ceux dont il a compassion,
ceux qu’'il a préparés d’avance a participer a sa gloire.

Je vous avais dit qu’on reviendrait au potier !

L’argument est sec, les mots sont durs et provoquants ! Pour
résumer, Dieu est dieu, il est completement libre et il est
tout-puissant : donc, il fait ce qu’il veut — basta ! S’'il a
envie d’'aider certains et pas d’autres, c’est comme ca, il est
libre — et on ne peut pas dire que c’'est injuste, puisque
c’'est Dieu qui a créé le monde, et ses regles du jeu : tant
qu’'il est fidele a lui-méme, et a ses regles, il est juste.

Bien s(r que Dieu, en tant que créateur et roi, a autorité,
mais ce genre d’argument nous donne l’impression que Dieu est
un tyran, capricieux, péremptoire — et 1’étre humain a
tellement souffert depuis toujours sous la main des tyrans que
cela nous révolte.

En réalité, ce qui est dit de facon provocante nous aveugle
sur les autres points importants dans le texte. Comment se
caractérise ce Dieu plein d’autorité ? Revenons aux exemples
cités.

A Moise : “j’aime qui j'aime !” C’est un Dieu d’amour. Un Dieu
qui fait tout pour sauver son peuple, qui prend sur lui, des
le départ, avec patience, pour conduire ce peuple vers la
liberté et la joie. Ce méme Dieu se révele a travers Jésus-
Christ : lui qui était capable de marcher sur 1’eau et faire
taire la tempéte, qui était rempli d’une autorité que tous
reconnaissaient, celui-la méme s'’est donné, par amour, jusqu'a
la mort, la mort humiliante sur la croix, pour que nous soyons
délivrés de ce qui nous détruit, pour que nous puissions
entrer dans sa joie. Ce Dieu libre, puissant, plein
d'autorité, affirme d’abord son droit a aimer !


https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/23/NFC

Que dit-il au pharaon ? « J’'accepte que tu fasses n’importe
quoi parce que ca va me permettre de montrer (la, a son
peuple) combien je les aime et qu’'aucun obstacle ne peut
m’'empécher de les bénir. » C’est dur pour le pharaon, mais
Dieu ne veut pas lui faire du mal, il veut faire du bien a son
peuple — comme un prof qui vous laisse faire des erreurs,
aller au bout d’un raisonnement bancal pour que vous
appreniez : son but, ce n’est pas votre erreur, mais ce qu’il
y a derriere. Ici, la lecon, c’est que Dieu est grand, et que
personne ne peut s’'opposer a lui, et en particulier a son
amour. En fait, c’est plutdt réconfortant !

Dans la Bible, et dans la pensée de Paul, 1'idée c’est que
1’étre humain court a sa perte depuis qu’il s’'est déconnecté
de Dieu. A partir de la, toutes les fois ou Dieu vient
repécher quelqu’un, c’est un cadeau, puisque normalement,
selon les regles du jeu énoncées des le départ (Genese
2.15-17), 1'étre humain déconnecté du Dieu vivant n'’est pas
censé vivre. Donc 1/ Dieu est patient, puisqu’il nous permet
de vivre alors que pour la plupart dans 1’humanité, nous
faisons comme si Dieu n’existait pas et n'était pas
constamment en train de nous donner son souffle et sa force.
Et 2/ si Dieu vient en sauver un certain nombre, c’est
completement immérité car rien ne 1’'obligeait a venir aimer ne
serait-ce qu’'un seul de ceux qui lui ont tourné le dos. Dans
les deux cas, la « tyrannie » de Dieu c’est quand méme de
montrer son amour et de libérer.

Je précise quand méme que dans l’'histoire du pharaon, le
pharaon est d’une arrogance incroyable : il manipule le
peuple, il essaie de les arnaquer, il revient sur sa parole..
Pour le coup, lui c’est un vrai tyran qui fait souffrir les
autres. Dans 1l'histoire, on ne peut pas dire qui est le
premier a décréter cette obstination : est-ce que c’'est Dieu
et le pharaon suit la pente ? ou Dieu, dans la phrase citée,
prend-il seulement en compte 1l'opposition de ceur du pharaon ?
Dans 1’histoire d’origine on ne sait pas. Mais si Dieu est la



source de tout, le moteur du monde, c’est un peu dur
d'imaginer qu’'il soit a la traine de nos décisions pour
simplement appuyer nos idées, comme si notre liberté était
plus importante que la sienne. Du coup si la liberté de Dieu
est plus forte que la ndtre, est-ce que nous sommes encore
responsables de nos choix ou est-ce que nous sommes des jouets
entre les mains de Dieu ?

Paul répond, mais en partie seulement: Dieu est libre. Oui,
Dieu, lui, il fait ce qu’il veut — il n’a de comptes a rendre
a personne. Et nous, quand bien méme nous aimerions étre
totalement libres, en réalité nous n’avons qu’'une liberté
relative, dérivée, contenue dans un cadre et des limites -
physiques, spatiales, temporelles, mentales, financieres,
psychologiques, etc. Il est hors de question de nous mettre
sur le méme plan que Dieu : il est le Créateur, et nous sommes
les créatures.

Cela étant, nous ne sommes pas des pions pour autant, nous
avons une certaine liberté — mais Paul n’en parle pas, parce
qu’ici, il veut insister sur 1’autorité et la liberté absolues
de Dieu. Ailleurs oui, Paul reconnait notre liberté puisque
toute sa vie, il va annoncer a toutes sortes de personnes que
Jésus les aime et il va les inviter a choisir cet amour.

Plus largement, dans la Bible, on trouve ces deux affirmations
fortes : Dieu est souverain, tout-puissant et totalement
libre, et il intervient dans notre vie, et en méme temps, nous
sommes responsables de nos choix devant lui, parce que nous
avons une certaine liberté.

On trouve les deux, dans la Bible — pas dans ce texte, mais
dans la Bible — d’ou la nécessité, en particulier sur des
sujets sensibles, d’étre prudent en ayant conscience que la
Bible a un discours riche, nuancé, parfois paradoxal, sur
notre monde qui est complexe, riche, nuancé, souvent
paradoxal. Il ne s’agit de lancer un verset en disant « La
Bible dit que » !



Nous ne vivons pas en noir et blanc ou en systeme binaire,
mais dans un écosysteme complexe. Et dans cet écosysteme, Paul
insiste ici, comme avec un laser, sur un point qu’on oublie
régulierement : 1’autorité de Dieu — depuis Adam et Eve,
l’autorité de Dieu nous est difficile a accepter. Pourtant,
Dieu est le créateur, le roi, tout puissant et totalement
libre. Paul nous invite ici a nous rappeler notre place dans
1’écosystéeme : nous ne sommes pas les chefs — nous ne sommes
pas des pions, mais nous ne sommes pas le roi.

La souveraineté de Dieu, sa puissance et sa liberté, doivent
nous conduire a une certaine humilité dans notre foi : Dieu
n'a pas de comptes a nous rendre. Cela ne veut pas dire qu’il
ne faut jamais lui poser de questions ! Mais dans nos
questions, nos demandes, nos plaintes, rappelons-nous que Dieu
n'est pas notre grigri, il n’est pas a notre service, il n’a
pas a se plier a notre facon de penser. Rappelons-nous sa
grandeur, et soyons humbles devant lui.

Dans cette humilité de croyant, il y a aussi de la confiance,
car Dieu se définit d’abord comme un Dieu aimant, et tout ce
qu’il imagine, prépare, et accomplit, c’est pour répandre au
maximum sa justice et sa bonté.

Humilité et confiance : c’est une position qui n’est pas
facile a tenir, parce que nous aimerions savoir, comprendre,
et méme, pouvoir approuver tous les choix de Dieu. Mais ce
n"est pas notre place. Il y a toutefois des vérités
essentielles comme sa puissance et son amour prouvés en
Christ, des vérités sur lesquelles nous pouvons nous appuyer —
en particulier dans les moments ouU nous ne comprenons pas.
Cela étant, c’est le principe de la foi, de la confiance, que
d’accepter une part d’inconnu, une part qui nous échappe. Dieu
nous échappe, mais nous en savons suffisamment sur lui pour
pouvoir lui faire confiance dans les moments difficiles.



Alors quelles que soient nos questions, rappelons-nous que
Dieu est pleinement puissant et pleinement bon, et qu’il fait
tout pour mettre en euvre sa justice et son amour. Que notre
foi en lui puisse grandir, en humilité, en confiance, pour le
suivre dans les clairs moments comme dans les heures sombres.

La foi d’Abraham (Une
espérance qui transforme 1/4)

Regarder la vidéo du culte ici.

Le fait que Dieu nous rejoigne vient, évidemment, transformer
notre vie : sa présence, son amour pour nous, son soutien, ses
promesses, nous ouvrent des perspectives nouvelles a la fois
dans notre facon de voir le monde, et, du coup, dans notre
facon de vivre dans ce monde.

Notre Union d’églises (Union des Eglises Evangéliques Libres
de France) propose pour cette rentrée un parcours de
méditations et prédications pour nous approprier, ou nous
réapproprier, cette ouverture, cette largeur, cet horizon que
Dieu vient insérer dans notre vie. On aurait peut-étre parfois
tendance a normaliser notre vie avec le Christ, a mettre notre
foi dans une case, a cO6té des autres, mais la foi en Christ
nous met en relation avec un Dieu vivant, vivifiant, qui
ébranle nos petits systemes pour nous faire entrer dans sa
dimension a lui.

Et pour cette premiere semaine, le parcours se concentre sur
1’espérance que Dieu nous donne, cet horizon nouveau dévoilé
par la foi, a partir de la vie d’Abraham, 1le pere des
croyants, celui a partir de qui a commencé 1l’aventure du
peuple juif, quelques 2000 ans avant Jésus-Christ, jusqu’a


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/13/la-foi-dabraham-une-esperance-qui-transforme-14/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/13/la-foi-dabraham-une-esperance-qui-transforme-14/
https://www.youtube.com/watch?v=4XnMWPlNqiw

Jésus et donc jusqu’a 1'Eglise. Avant de descendre cette
semaine pour explorer tel ou tel aspect de son parcours et
comment ¢a peut nous inspirer aujourd’hui, nous sommes invités
a rester ce matin en surplomb, avec la vue d’ensemble de 1la
foi d’Abraham, a partir d’un commentaire qu’en fait 1’auteur
de la lettre aux Hébreux, dans le NT, qui s’adresse a des
chrétiens au début de notre éere.

Un mot du contexte : 1'auteur s’adresse a des chrétiens
découragés. Découragés parce qu’ils subissent des pressions
dans la société — de la part des autorités et puis de leur
entourage qui voudrait les faire revenir a leur religion
d’avant. Ils sont aussi découragés parce que, passé
l’enthousiasme des débuts, ils ont 1’'impression de stagner
avec le Christ, ca n’avance plus comme au début, et ils sont
tentés soit de changer de spiritualité soit d’ajouter autre
chose, un autre « module » spirituel, pour optimiser leur
expérience. Evidemment, ce découragement peut nous toucher
nous aussi, quand nous sommes coincés dans une situation ou
rien n’avance, quand on ne comprend pas ce qul nous arrive,
quand on a l'impression d’'étre tiraillé entre deux mondes
contradictoires, ou quand Dieu parait silencieux.. alors
L'ardeur des débuts semble lointaine.

Dans la lettre aux Hébreux, 1'auteur rappelle d’abord tout ce
qui fait que le Christ est unique : 1l n’est pas un simple
prophete, un prétre, un grand maitre, il est Dieu faisant
irruption parmi les humains pour toucher notre vie — que
pourrait-on y ajouter ? Et avant de conclure son
argumentation, 1’auteur rappelle a ces chrétiens découragés ce
qu’est vraiment la foi, en s'’appuyant sur les exemples des
grands croyants juifs, de leurs ancétres spirituels, qu’'il
relit évidemment dans une perspective chrétienne. Donc ce
matin, nous Llisons un extrait de cette argumentation
concentrée sur Abraham.

Lettre aux Hébreux, chapitre 11



8 Par la foi, Abraham obéit quand Dieu 1’appela : il partit
pour un pays que Dieu allait lui donner en possession. Il
partit sans savoir ou il allait.

9 Par la foi, il vécut comme un étranger dans le pays que Dieu
lui avait promis. Il habita sous la tente, ainsi qu’Isaac et
Jacob, qui devinrent tous deux héritiers de 1la méme promesse
de Dieu. 10 Car Abraham attendait la cité qui a de solides
fondations, celle dont Dieu est 1’architecte et 1le
constructeur.

11 Par la foi, Sara elle-méme, bien que stérile, fut rendue
capable d’'avoir une descendance, alors qu’'elle avait passé
1’age d’'étre enceinte. En effet elle eut la certitude que Dieu
serait fidele a sa promesse.

12 C’'est ainsi qu’a partir d’un seul homme, Abraham, pourtant
déja en age de mourir, sont nés des descendants nombreux comme
les étoiles dans les cieux, innombrables comme les grains de
sable au bord de la mer.

Pour nous parler de la foi d’Abraham, 1'auteur va tres vite
il ne cherche pas a tout raconter, il considere slrement que
son auditoire connait plus ou moins sa vie, il ne s'appesantit
pas non plus sur les moments peu glorieux (qui nous sont
racontés dans le livre de la Genese, parce que la Bible
n’'invente pas des super-héros : elle nous présente des hommes
et des femmes ordinaires, touchés par un Dieu extraordinaire).
Ici, l'auteur de la lettre aux chrétiens trace a grands traits
ce qui pour lui est essentiel : comment la foi d’Abraham s’est
manifestée.

Si vous voulez la version longue, vous pouvez lire la Genese a
partir du chapitre 12. Sinon, en version ultra-concentrée

Abram, un obscur Mésopotamien de 75 ans, marié, sans enfants,
entend 1’'appel de Dieu a partir de chez lui — dans cet appel,
il y a une promesse : Abram aura une descendance innombrable,
un pays, un impact sur le monde, et surtout le soutien de Dieu


https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/8/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/9/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/10/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/12/NFC

qui fait alliance avec lui. Abram et Sarai étaient bien, la-
haut, chez eux, ils avaient une vie bien cadrée — sans trop
d'horizon mais bien cadrée. Ni une ni deux, Abram prend sa
femme, ses troupeaux et il fonce — dans le désert. Pendant 24
ans, il attend 1’'héritier promis, et il finit par avoir un
fils avec sa femme. Tout a la fin de sa vie, il arrive a
acheter une toute petite parcelle du pays que Dieu lui montre,
mais jamais il ne s’'installe vraiment.

Pour résumer, c'est une vie dans la précarité, dans
1’incertitude presque complete, sans assurance. Et c’'est dans
ce « moins » que va jaillir le « plus », un surcroit de
bénédiction : pour eux, et pour ceux qu’ils rencontrent. En
acceptant de laisser ce qui les rassurer pour Dieu en comptant
uniquement sur lui, ils sont témoins des merveilles que Dieu
est capable de mettre en euvre. Ils ne s’appuient plus sur ce
qui est rassurant au quotidien (et avec les récentes crises,
on a vu, et on voit, que ce qui nous rassure au quotidien peut
tres vite s'effriter). Pour eux, la parole du Créateur a plus
de solidité que le diamant.

L'auteur élargit ensuite

13 C’est dans la foli que tous ces gens sont morts. Ils n’ont
pas recu les biens que Dieu avait promis, mais ils les ont vus
et salués de loin. Ils ont ouvertement reconnu qu’'ils étaient
des étrangers et des gens de passage sur la terre. (l’auteur
évoque des paroles d’Abraham qui se définit comme étranger et
migrant Gn 23.4 alors qu’il campe sur la terre promise)

14 En reconnaissant cela, ils montrent ainsi clairement qu’ils
recherchent un pays qui serait le leur. 15 S’ils avaient pensé
avec regret a celui qu’ils avaient quitté, ils auraient eu
l'occasion d’'y retourner.

16 En réalité, ils désiraient un pays meilleur que celui-ci et
qui se trouverait dans les cieux. C’est pourquoi Dieu n’a pas
honte d'étre appelé leur Dieu ; en effet, il leur a préparé


https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/13/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/15/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/16/NFC

une cité.

Pour Abraham et sa famille, comme pour la plupart des
croyants, la promesse de Dieu ne s’est pas accomplie de leur
vivant — loin de 1la ! On aimerait tellement pouvoir définir la
foi comme une connexion a un pouvoir supérieur qui nous donne
des ressources démultipliées pour réussir notre vie, surtout
dans un contexte culturel marqué par la performance, la
consommation, 1’optimisation..

En réalité, la foi ne fait pas de notre vie un paradis
terrestre. Les anciens croyants, qui ont suivi Dieu avec
conviction et persévérance, en sont témoins : étre croyant ne
garantit pas la satisfaction a 100%. On tombe malade, on est
sujet aux accidents, on se fait blesser par d’autres, on se
bat avec soi-méme.. sans arriver jamais au contentement plein,
parfait, durable, parce que ce contentement n’est pas pour
maintenant.

Pour Abraham et sa famille, la promesse de Dieu se représente
comme un pays, une terre ou s’installer et s'’épanouir : pour
vous ce n'est pas forcément un pays, mais ce qui vous permet
de vous enraciner et de vous déployer, de vous sentir chez
vous, assurés, confiants. Et cette promesse, l’auteur de 1la
lettre la réinterprete a la lumiere : ce terrain que Dieu
promet, c’est ni plus ni moins que le bonheur, une terre
marquée par la justice et la paix, l'égalité et la fraternité,
1l'honnéteté et la bonté. Méme la terre que les descendants
d’Abraham ont habitée n’avait pas cette qualité, et indique
quelque chose de plus grand, une réalité qui ne peut venir que
du ciel, que de Dieu, en qui tout est parfait !

Nous avons un pas d’avance sur Abraham : Dieu a commencé a
poser les fondations en venant a travers Jésus. Jésus a montré
a tous a quoi ressemble une vie juste, paisible, libre et
généreuse ; il est mort, étouffé par la jalousie, 1la
corruption, le mensonge de ceux qui l’entouraient, il est mort
pour porter ce qui nous détruit, mais lorsqu’il est



ressuscité, la justice et 1’'amour de Dieu se sont imposés pour
toujours : son retour a la vie marque en quelque sorte le coup
d’envoi du chantier —comme si Dieu était passé du plan a 1la
réalité, en posant une belle dalle de béton.

Au milieu de notre quotidien imparfait, la parole de Dieu
résonne pour décrire un projet d’'architecture inédite (a
grands traits, nous n’avons pas tous les détails.. seulement la
certitude que Dieu, le Dieu juste et aimant, tout-puissant,
prépare ce monde auquel nous aspirons tous, si profondément,
un monde équitable, ou chacun peut se déployer dans la liberté
et la joie, dans la solidarité). Ce plan, Dieu nous invite a
le voir aujourd’hui, déja, un peu, par l’imagination, par la
foi, ce grand projet, pour déja y participer a la mesure de
nos moyens, pour y golter — méme un peu, mais un peu si
délicieux qu’il éclipse des tonnes de fadeur.

Pour Abraham, faire confiance a Dieu et a sa promesse, c’'était
partir et planter sa tente, ici et la. C’'était vivre le
présent en se rappelant constamment la promesse d’avenir. Pour
nous, c’'est aussi vivre le présent — il ne s’agit pas de vivre
dans 1’illusion, de partir s’isoler dans nos réves en
attendant que Dieu nous réveille.. Non, vivre le présent, mais
en nous laissant inspirer par la justice et la paix que Dieu
prévoit. Vivre a deux niveaux : le quotidien, fragile,
partiel, frustrant — nous y sommes — et, par la foi, imaginer
ce que Dieu prévoit, sa promesse, dont les fondations
souterraines ne sont pas tres visibles mais assurent 1la
construction d’un monde enfin juste et bon.



Vivre par la foi seule ?

La foi est un mode de relation avec Dieu extraordinaire
extra-ordinaire, en dehors de l’'ordinaire. Oui, on peut avoir
différentes sortes de foi (croire en Dieu, croire en Shiva,
croire en les fées, croire en soi, croire en..), mais la foi
comme relation basée sur la confiance en Dieu et non sur les
ecuvres est unique dans la constellation des religions
existantes (en tout cas, celles que je connais !). En général,
il faut suivre des regles pour étre approuvé de Dieu ou des
autres. Méme dans les courants « new age », on s’appuie sur
une bienveillance diffuse dans 1’univers, mais il faut
toujours se dépasser, se surpasser, lutter avec soi, pour
réussir, pour trouver le bonheur, le repos. Pour avancer, il
faut se surpasser.

Et méme en étant chrétien, en chantant a tue-téte la grace du
Christ, en se rappelant dimanche apreés dimanche que nous avons
acces a Dieu par Jésus, crucifié et ressuscité, méme en étant
chrétien donc, on est tenté de céder a ces exigences de
performance. Je cite deux cas de figure opposés : celui qui a
chuté, et qui se dit que Dieu ne veut plus de lui, et celle
qui fait tout bien comme il faut, et qui se dit qu’ainsi tout
va bien avec Dieu.

L’apbtre Paul, disciple de Jésus, aborde en partie cette
question en écrivant sa lettre aux chrétiens de Galatie, dans
des églises qu’'il a lui-méme implantées, une vingtaine
d’années apres le départ de Jésus. Leur problématique est
assez spécifique : les premiers chrétiens, ce sont des Juifs
convertis a Jésus — ils comprennent que Jésus accomplit leurs
lois et leurs attentes, et ils s’attachent a lui, avec une
certaine continuité dans leur foi. C’est comme si Jésus les
avait rejoints sur la route pour les conduire a destination,
qu’il avait comblé le fossé qui les séparait de Dieu.

Mais Jésus est si extraordinaire que ces Juifs devenus


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/06/vivre-par-la-foi-seule/

chrétiens se rendent vite compte que la lumiere de Jésus
concerne tous les humains : ils préchent largement, et des
non-Juifs, des « Grecs », des polythéistes, se convertissent,
avec tout leur arriere-plan a eux ! Alors certains chrétiens
d’origine juive sont génés par la différence, et ils finissent
par exiger que les chrétiens d’origine non-juive adoptent une
partie de la culture juive (ses regles, ses coutumes, ses
symboles — la « loi ») : comme si Jésus était une porte
d’'entrée, mais qu’il fallait quand méme faire un bout de
chemin juif, si vous voulez, pour pouvoir aller plus loin avec
Dieu. Dans un contexte différent du notre, la méme question se
pose : que faut-il faire pour vivre avec Dieu, pour demeurer
dans la vie avec lui ?

Paul répond. Il commence par rappeler que le pere des croyants
juifs, Abraham, n’a pas été sauvé par son obéissance envers la
Loi, mais simplement en faisant confiance a Dieu.

Lecture biblique : Galates 3.14-29

Cela pour que la bénédiction d’Abraham parvienne aux paiens en
Jésus Christ, et qu’ainsi nous recevions, par la foi,
L'Esprit, objet de la promesse. 15 Freres, partons des usages
humains : un simple testament humain (Paul joue sur le sens du
mot diatheke en grec, qui signifie a la fois alliance/contrat
et testament), s’'il est en regle, personne ne l’annule ni ne
le complete. 16 Eh bien, c’est a Abraham que les promesses ont
été faites, et a sa descendance. Il n'est pas dit : « et aux
descendances », comme s’il s’agissait de plusieurs, mais c’est
d’une seule qu’'il s'’agit : et a ta descendance, c'est-a-dire
Christ.

17 Voici donc ma pensée : un testament en regle a d’abord été
établi par Dieu. La loi, venue quatre cent trente ans plus
tard, ne l’abroge pas, ce qui rendrait vaine la promesse. 18
Car, si c’est par la loi que s’'obtient 1'héritage, ce n’'est
plus par la promesse. Or, c’est au moyen d’une promesse que
Dieu a accordé sa grace a Abraham.


https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/15/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/16/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/17/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/18/TOB

Paul affirme une continuité entre les promesses faites a
Abraham (une descendance, un pays, une bénédiction qui s’'étend
a ceux qu’'il rencontre) et le salut offert en Christ : il
s'agit de la vie avec Dieu, baignée dans sa présence
spirituelle (l’Esprit). Par rapport a la Loi (donnée a Moise
quelques siecles plus tard, fondatrice pour le peuple juif),
Paul veut prouver la supériorité, la priorité, de 1’alliance
avec Abraham : Dieu lui a donné sa parole, il ne revient pas
en arriere !

Si on regarde en Genese 15, ou la promesse de Dieu est en
effet ratifiée devant Abraham, on se rend compte que non
seulement Dieu a appelé Abraham pour l’'inviter a 1’abondance,
sans rien demander d’'autre que de la confiance, mais en plus,
au moment de ratifier le contrat, le testament, a 1’'aide d'un
sacrifice, Abraham s’endort pendant que Dieu passe (Gn 15.12).
Ce sommeil, c’est le repos de celui qui ne prouve rien mais
quli recoit le cadeau et la promesse que Dieu lui fait.

I1T y a une certaine incompatibilité entre loi et promesse. Le
pasteur Tim Keller prend un bon exemple : imaginez que qu’un
vieil oncle vienne vous voir en vous proposant la somme de
10 000 euros. Il peut vous les donner par affection, et vous
n'avez qu'a les recevoir en cadeau. Mais s’il vous demande de
vous occuper de lui, de faire ses courses, sa cuisine, le
ménage, les papiers, de le conduire ici et la, de vivre a
demeure lorsqu’il est malade, jusqu’a sa mort, est-ce que
c'est encore un cadeau ? Non c’'est un salaire, que vous
méritez en échange de vos efforts. Pour le salut, c’est
pareil : soit on le recoit en cadeau, soit on le mérite.

L’enjeu, pour Paul, c’'est 1'unité du peuple de Dieu, rattaché
au Christ : si le Christ est notre porte d’entrée dans la vie
avec Dieu, on ne peut pas avoir pour certains la promesse, et
pour d’autres la Loi — soit le Christ nous offre le salut par
la foi, soit c’est par la loi. Si on repasse par la loi, alors
le salut n'est plus le cadeau que le Christ nous fait, c’est
la juste réponse a nos efforts.



19 Des lors, que vient faire la loi ?

Bonne question ! s’il y a une ligne droite d’Abraham a Jésus,
de la promesse a la grace, pourquoi la Loi a-t-elle été
donnée par Moise ?

Elle vient s’ajouter pour que se manifestent 1les
transgressions, en attendant la venue de la descendance a
laquelle était destinée 1la promesse : elle a été promulguée
par les anges par la main d'un médiateur. 20 Or, ce médiateur
n'est pas médiateur d'un seul. Et Dieu est unique.

21 La loi va-t-elle donc a l'encontre des promesses de Dieu ?
Certes non !! Si en effet une loi avait été donnée, qui ait le
pouvoir de faire vivre, alors c’est de la loi qu’effectivement
viendrait la justice. 22 Mais l'Ecriture a tout soumis au
péché dans une commune captivité afin que, par la foi en Jésus
Christ, 1la promesse f(t accomplie pour les croyants.

23 Avant la venue de la foi, nous étions gardés en captivité
sous la loi, en vue de la foi qui devait étre révélée. 24
Ainsi donc, la loi a été notre surveillant, en attendant le
Christ, afin que nous soyons justifiés par la foi. 25 Mais,
apres la venue de la foi, nous ne sommes plus soumis a ce
surveillant.

Une remarque : Paul ici ne fait pas un traité sur le bien-
fondé de la Loi, sur l’'importance d’'un cadre pour vivre. Ici,
il se concentre sur la place de la Loi comme base (ou non) de
notre relation avec Dieu.

La Loi donnée a Moise veut, officiellement, nous éviter de
pécher ! Comme le Code civil en France doit nous éviter de
faire du mal a ceux qui nous entourent. Mais la Loi donnée par
Dieu exige la justice, en tout temps, en toute situation — et
comme nous sommes 1incapables de vivre cette justice
parfaitement, la Loi vient braquer ses projecteurs sur nos
défaillances, elle révele notre péché.


https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/19/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/20/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/21/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/22/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/23/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/24/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/25/TOB

Disons que notre péché, notre distance d’avec Dieu, a créé des
félures dans notre ame, comme une assiette félée. La Loi vient
mettre la pression sur l'assiette, jusqu’a ce qu’elle casse —
elle nous oblige a toucher le fond.

Pourquoi ? D’'une part, pour qu’on ne puisse pas prendre le
probleme a la 1légere, en disant que 1’assiette félée est
saine : jusqu’au moment ou elle craque sous nos doigts et nous
coupe. Dieu veut nous montrer la gravité de ce qui se passe
dans notre ceur, parce que dans nos félures se larve la
destruction — de soi et des autres.

D'autre part, voir le probleme réel nous empéche de croire
gu’on peut s’en sortir tout seul, par nos propres efforts : si
l'assiette reste seulement félée, on s’imagine que ca va,
qu’en faisant attention, on peut encore l’'utiliser.. Mais quand
l’assiette est cassée, on est obligé de se rendre a
L’évidence : il faut la réparer. Et rafistoler avec un peu de
colle ou de scotch ne fera pas l'affaire !

La Loi que Dieu a donnée a Moise nous confronte a une exigence
de justice dont on trouve 1’écho dans toutes les cultures, une
exigence qui nous révele nos failles intérieures dans le but
de nous forcer a abandonner nos illusions pour recevoir, les
mains ouvertes, le ceur confiant, le salut, la restauration,
la réparation que Dieu nous offre par le Christ, qui dans sa
mort a payé le prix de nos assiettes cassées ; il a assumé le
colit, le poids, le fardeau de nos défaillances — afin que Dieu
vienne nous réparer de 1'intérieur.

Bien slr que la Loi reste utile pour nous montrer a quoi
ressemble la justice — mais ce n'est pas sur cette base-la que
nous sommes réparés : la Loi, depuis le début, nous oblige a
nous tourner vers Dieu avec humilité & confiance (méme si
pendant un temps, le Christ, le grand Réparateur n’était pas
visible).

26 Car tous, vous étes, par la foi, fils de Dieu, en Jésus


https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/26/TOB

Christ. 27 Oui, vous tous qui avez été baptisés en Christ,
vous avez revétu Christ. 28 Il n’'y a plus ni Juif, ni Grec ;
il n'y a plus ni esclave, ni homme libre ; il n'y a plus
1'homme et la femme ; car tous, vous n'étes qu’un en Jésus
Christ. 29 Et si vous appartenez au Christ, c’est donc que
vous étes la descendance d’Abraham ; selon la promesse, vous
étes héritiers.

C'est la finalité du salut ! étre les fils de Dieu, grace a
Jésus-Christ. Fils de Dieu, fils héritiers — qu’on soit homme
ou femme, esclave ou citoyen, on recoit le privilege de
l'héritier — par le Christ, qui est 1le seul Fils
« biologique » de Dieu si je peux le dire ainsi : par son
sacrifice, il a payé pour notre adoption.

En conséquence, du moment que nous croyons, que nous faisons
confiance a Jésus pour nous réparer devant Dieu, nous sommes
enfants de Dieu, héritiers du salut, dans la pure lignée des
enfants d’Abraham, sauvés par la grace de Dieu.

I1T y a deux enjeux ici. D’'abord, le repos de 1’ame : je n’ai
plus rien a rafistoler, avant ou apres mon adhésion au Christ
— seul Dieu sauve, seul le Christ répare, seul 1'Esprit fait
revivre. Parce que nous sommes acceptés par Dieu, lentement
réparés par lui, nous désirons bien slr la justice (présentée
par la Loi) mais ce n’'est pas une condition, c’'est une
conséquence. Et les nombreuses défaillances qui sont en
attente de réparation sont couvertes par le Christ, qui a déja
réglé le devis. Vouloir nous-mémes nous rafistoler, c’est,
comme les Galates avec leur retour a la Loi, barrer l'cuvre du
Christ. La foi-confiance reste le principe de la vie avec
Dieu.

L’autre enjeu, c'est 1’unité dans 1’église : si nous sommes
tous sauvés de la méme maniere, alors nous avons tous, d’un
coup, le méme statut, le plus haut statut — enfants chéris de
Dieu ! Il n'y a pas de catégorie premium.. Donc, a 1’époque,
les barrieres entre chrétiens d’origine juive ou non-juive


https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/27/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/28/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/29/TOB

s'effondrent : pas sur le plan culturel, mais sur le plan
spirituel — ils ont le méme statut devant Dieu, en Christ. Et
Paul élargit, en reprenant les trois catégories identitaires
de 1’époque : 1'arriere-plan spirituel, 1la situation
sociale/politique, et le genre. A 1'époque antique, il y avait
dans ces trois domaines une séparation du méme type que la
ségrégation raciale qui a eu lieu aux Etats-Unis ou en Afrique
du Sud. Et régulierement, Juifs ou pas, on se réjouissait de
n'étre ni étranger, ni esclave, ni femme !

En Christ, cela n’'’a plus d’importance — notre identité
premiere, c'est 1’amour que Dieu nous porte ! C'est sa
promesse ! Bien s{ir, nous gardons ce qui nous caractérise,
mais cela ne doit plus causer d’écart dans le peuple de Dieu —
nous sommes tous au méme niveau, en Christ, quelles que soient
nos félures, ou le regard que la société porte sur nous. Le
baptéme dit bien cette unité, cette égalité : un geste unique,
pour tous les chrétiens, qui dit notre attachement au Christ,
notre seule espérance.



