
Transfigurés  pour  honorer
Dieu (Une espérance qui nous
transforme 3/4)
Voir le culte ici.

Nous continuons ce matin le parcours de méditations proposé
par notre Union d’églises sur le thème : la foi, une espérance
qui nous transforme. La semaine dernière, Dieu était comparé à
un potier, qui nous façonne et qui nous restaure comme un
artiste restaure une œuvre abîmée pour lui rendre sa beauté
d’origine.

Aujourd’hui, nous nous centrons un peu plus sur ce processus
de transformation. Marc nous a cité 3 exemples de personnes
transformées par leur relation avec Jésus. Regarder à ces
témoins  nous  inspire,  mais  cela  peut  aussi  nous
décontenancer : nous ne sommes pas pêcheurs ou collecteurs
d’impôts en Galilée, ni théologien en Syrie ! Que retenir de
leur parcours qui puisse nous inspirer dans notre contexte
personnel,  dans  notre  culture,  notre  société,  nos
responsabilités  diverses  ?  Paul  nous  mâche  le  travail  en
résumant ce processus de transformation en quelques versets,
vers la fin de sa lettre aux chrétiens de Rome.

Paul a longuement rappelé le cœur de la foi chrétienne : le
pardon  de  Dieu,  immérité,  offert  à  tous,  pour  offrir  un
nouveau départ, la promesse d’une vie nouvelle, indestructible
parce que nourrie de son Esprit. Il en arrive maintenant aux
conséquences : à quoi ressemble une vie reconnectée à Dieu ?
Il y consacre plusieurs chapitres, en s’attardant sur des
domaines particuliers (dans l’église, face aux autorités, en
situation de conflit, etc.) mais les tout premiers versets,
que nous allons lire maintenant, résument le principe général
que Paul va décliner ensuite.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/28/transfigures-pour-honorer-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/28/transfigures-pour-honorer-dieu/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/28/transfigures-pour-honorer-dieu/
https://www.youtube.com/watch?v=b4h04B5U3Is


Lecture biblique : Lettre de Paul aux Romains 12.1-3

1 Frères et sœurs, puisque Dieu a ainsi manifesté sa bonté
(ses compassions) pour nous, je vous exhorte à offrir votre
corps en sacrifice vivant, qui appartient à Dieu (saint) et
qui lui est agréable. C’est là le véritable culte conforme à
la parole de Dieu. 

2  Ne  vous  conformez  pas  aux  habitudes  de  ce  monde,  mais
laissez-vous  transformer  par  le  renouvellement  de  votre
mentalité. Vous discernerez alors ce que Dieu veut : ce qui
est bien, ce qui lui est agréable et ce qui est parfait.

3  À  cause  du  don  que  Dieu  m’a  accordé  dans  sa  bonté
(compassion), je le dis à chacun de vous : ne vous prenez pas
pour plus que vous n’êtes, mais ayez une idée juste de vous-
même, chacun selon la part de foi que Dieu lui a donnée. 

Paul exhorte – il n’invite pas, il supplie ! – ceux qui aiment
le Christ à vivre autrement, et comme je le disais, il parlera
ensuite  de  situations  précises.  D’abord,  je  vais  lever
quelques ambiguïtés, parce que Paul veut marquer les esprits,
et du coup il utilise des mots forts, parfois en changeant le
sens.

Verset 1 : notre vie comme un culte

Commençons par le commencement : c’est à cause des compassions
de Dieu que nous sommes appelés à changer. La compassion de
Dieu, c’est sa capacité à nous aimer quand nous n’en sommes
pas dignes, sa tendresse, sa patience, son pardon – révélé
dans le don de sa vie pour nous en Christ, qui a pris sur lui
toutes nos indignités pour qu’on n’en parle plus, qu’elles ne
pèsent plus sur nous et sur notre relation avec Dieu. Ces
indignités, elles l’ont écrasé jusqu’à la mort, mais il est
revenu à la vie, ouvrant la promesse d’un nouveau départ avec
Dieu, pour une vie indestructible. Parce que Dieu nous a aimés
et s’est donné pour nous en Christ, alors nous sommes appelés
à nous donner à lui. Ce n’est pas dans l’autre sens : on ne



change pas pour plaire à Dieu, mais parce que Dieu nous aime.

En réponse à l’amour de Dieu, nous sommes invités à nous
offrir comme un sacrifice vivant. Un sacrifice, vivant ? Oui,
si Jésus se donne pour nous donner la vie, ce n’est pas pour
qu’on se tue ou qu’on se mortifie ! Jésus fait tout pour nous
faire entrer dans la joie, la liberté, la beauté de la vie
avec Dieu. Paul parle de sacrifice parce qu’à son époque,
c’était  le  cœur  de  la  religion,  qu’on  soit  Juif  ou
polythéiste.  La  façon  de  bien  faire  le  sacrifice,  le  bon
protocole, pour être sûr de plaire au dieu. Toute la dimension
du  culte,  son  rituel,  ses  participants,  était  extrêmement
codifiée – pour être sûr de bien faire. Pensez par exemple à
ceux qui nettoient les blocs d’opération dans les hôpitaux :
c’est extrêmement codifié, parce que l’enjeu est essentiel !
Si Dieu est Dieu, on veut faire de son mieux ! Et puis on a
peur de lui, il est puissant, donc il vaut mieux bien faire.

On trouvait différentes sortes de sacrifices : pour demander
pardon, pour remercier, pour faire un cadeau, par amour. On
pouvait offrir une bête, ou de la farine, de l’huile, du vin,
des gâteaux… En gros, on prenait ce qu’on avait de précieux
pour le donner à Dieu.

De quel sacrifice Paul parle-t-il pour nous ? Le sacrifice
pour demander pardon, pour réparer, pour payer les dettes,
c’est Jésus qui l’a accompli, en troquant sa justice contre
nos injustices : efficacité parfaite, garantie, une fois pour
toutes, pour toute personne qui lui fait confiance. Donc si on
garde l’image du sacrifice, il nous reste l’offrande, qu’on
donne en remerciement, en cadeau.

Qu’offrir en cadeau à Dieu ? Paul cite notre corps – étrange !
Nous sommes tellement plus que notre corps ! En fait, notre
corps c’est la partie de nous qui agit, qui est ancrée dans la
réalité, que l’on voit, entend, touche, et qui a un impact sur
les autres. C’est nos paroles, nos écrits, nos postures, notre
regard, nos actions, nos choix, nos votes… C’est nous dans ce



que nous avons de plus concret, de présent dans le monde, en
relation avec l’autre : une façon de dire que Dieu désire bien
plus qu’un petit merci de temps en temps dans un coin de notre
tête. Pour répondre à son amour total, nous sommes exhortés à
offrir toute notre vie comme un cadeau à Dieu, dans ses grands
moments, comme dans les instants ordinaires. Et c’est ça le
vrai culte, la vraie façon d’honorer Dieu.

Les Protestants, en quittant le catholicisme, ont changé le
nom du rassemblement du dimanche : au lieu de parler de messe,
on a parlé de culte. Pourquoi pas ! Mais ça donne l’impression
que le culte, c’est-à-dire le moment où on honore Dieu, c’est
le dimanche matin, dans un bâtiment, avec un certain nombre de
personnes,  des  chants,  des  prières,  des  réflexions  sur
l’Ecriture. Ce moment de rassemblement fait partie du culte,
oui,  puisque  nous  honorons  Dieu  en  le  célébrant  et  nous
mettant à son écoute ensemble – mais c’est juste un aspect !
LE culte, c’est notre vie. Au travail, au lycée, au sport, à
la maison, dans les transports, sur les réseaux, avec les
voisins, dans les magasins, voilà où se déroule LE culte :
notre vie, 7 jours sur 7, 24h sur 24, toute notre vie confiée
à Dieu parce que lui nous a aimés de tout son cœur.

Versets 2-3 : un quotidien transformé

Et ce culte, cette offrande qui honore Dieu, ce témoignage
vivant de notre reconnaissance pour son amour vertigineux,
c’est un quotidien transformé, un quotidien qui reflète ce que
Dieu aime.

Dans ce processus, il y a deux phases : une part de rejet, et
une part d’adhésion. On arrête certaines choses pour en faire
de nouvelles. Et Paul oppose deux grandes directions : les
habitudes d’un monde qui ne fait plus place à Dieu, et ce que
Dieu propose comme bon, beau, agréable et parfait. L’idée ici,
c’est de résister aux pressions de la société (hier comme
aujourd’hui) pour tirer notre inspiration de Dieu, si on veut
refléter ce que Dieu aime.



Être transformé, ça vient de metamorpheo en grec, qui a donné
métamorphose en français : une transformation profonde, qui ne
veut  pas  dire  qu’on  devient  quelqu’un  d’autre  mais  qu’on
s’exprime sous une autre forme, plus aboutie, plus belle –
l’image  courante,  c’est  celle  de  la  chenille  qui  devient
papillon. Et c’est le verbe qui est utilisé pour parler de la
transfiguration de Jésus, sur la montagne avec ses disciples,
quand il devient tellement lumineux qu’il ressemble à un ange.
Laissez-vous, laissons-nous, transfigurer… illuminer (dans le
bon sens), inspirer par la pureté de Dieu…

Et  pour  que  notre  corps,  visible,  soit  transfiguré,  cela
commence dans notre intériorité, notre mentalité, nos façons
de pensées, nos motivations, nos valeurs : le moteur invisible
qui nous fait aller dans telle ou telle direction. Si notre
intériorité  ne  change  pas,  la  transformation  n’est
qu’extérieure  et  artificielle,  comme  un  mur  humide  qu’on
repeint sans l’avoir assaini : c’est beau quelque temps, mais
ça ne dure pas. Si nous voulons que notre vie visible reflète
la lumière de Dieu, il faut que cette lumière se répande dans
notre intériorité et l’assainisse.

C’est essentiel de le rappeler, de peur qu’on imagine que le
monde et ses tentations sont la cause de tous nos maux : oui,
il  y  a  des  dysfonctionnements  dans  la  société,  mais  la
tentation n’est néfaste que parce que j’y cède. Jésus a été
tenté, a fréquenté toutes sortes de milieux, sans jamais céder
au mal – il avait un cœur pur. Inversement, si notre cœur est
abîmé, même la situation la plus innocente peut dégénérer.

Je reçois beaucoup d’une anecdote de la vie de saint Jérôme :

chrétien citadin du 4e siècle ap. J.-C., il est connu pour
avoir traduit en latin l’Ancien Testament. Il était moine,
c’était un érudit incroyable. Et SJ raconte que le pire moment
de tentation dans sa vie, ce n’était pas à Rome au milieu des
excès  de  la  vie  païenne,  ce  n’était  pas  dans  la  vie
communautaire  où  les  susceptibilités  s’entrechoquent,  c’est



dans sa période ermite, lorsqu’il a vécu seul, à l’écart de
tout : là, il a ressenti profondément le vertige de son cœur
abîmé et déformé.

Evidemment,  entre  un  cœur  abîmé  et  un  monde  abîmé,  la
rencontre  est  explosive.  D’autant  plus  que  «  le  monde  »,
oubliant Dieu, nous invite à laisser libre cours à notre cœur
sans contrainte, à notre recherche de profit, à notre quête de
jouissance à tout prix, à nos droits au détriment des autres,
à notre course en avant du plus, plus, plus qui écrase et les
autres et nous.

Dieu nous invite, non pas à changer le monde à la force de nos
bras, mais à laisser Dieu réparer et transfigurer notre cœur
pour que nous avancions différemment dans ce monde abîmé en y
répandant sa lumière.

Marcher dans le monde, sans être empêtré dans les marasmes du
monde… Il ne s’agit pas de devenir ascètes ou ermites (St
Jérôme a prouvé que se retirer du monde ne suffit pas !), mais
de  vivre  avec  discernement,  pour  choisir  ce  qui  est  bon,
agréable à Dieu, bienfaisant, beau, juste, vrai, pacifique,
constructif.

Evidemment, à chaque époque et dans chaque culture, il y a des
éléments contraires à ce que Dieu, et d’autres alignés sur ses
projets. Par exemple, aujourd’hui, que peut-on voir autour de
nous qui soit aligné sur Dieu ?

Je vous propose quelques éléments de mon point de vue, peut-
être que vous ne serez pas d’accord… je vois du bon dans
certaines  valeurs  promues  aujourd’hui  :  la  solidarité,  le
respect de l’environnement, la lutte contre le racisme ou
l’exclusion, l’intention de voir la valeur des personnes hors
normes ; dans les sciences : l’exigence d’une certaine rigueur
de pensée, les progrès techniques lorsqu’ils sont utilisés
pour  construire  et  guérir  ;  dans  les  pédagogies,  plus
inclusives ; dans l’art, quand il nous connecte à ce qu’il y a



de beau, d’authentique, de profond, dans l’humanité.

Dieu nous propose ainsi une éthique en construction. C’est
plus facile de mettre des règles, rigides, valables partout et
tout le temps pour tout le monde en disant « ça c’est bien, et
ça c’est mal »… Mais Dieu n’est pas rigide et uniforme : il
s’adapte à nous par amour, et il nous demande de nous adapter,
par amour, à l’autre. Certaines choses autour sont bonnes,
d’autres assurément mauvaises (on n’assassine pas, point) mais
au milieu, il y a des choses neutres qui peuvent basculer d’un
côté ou de l’autre, comme l’intelligence artificielle, ou des
situations  tellement  abîmées  qu’on  doit  choisir  la  moins
mauvaise solution (p. ex. les personnes qui ont menti pour
protéger des Juifs pendant la 2WW : il fallait discerner où
est la priorité).

Si on avait un mode d’emploi à suivre, ce serait facile, et ce
serait  entre  nos  mains.  Mais  Dieu,  en  nous  proposant  une
éthique de sagesse et d’amour, nous fait toucher du doigt que
ce n’est pas si simple, et que nous sommes obligés de dépendre
de  lui.  Si  lui  ne  nous  inspire  pas,  ne  renouvelle  pas
constamment notre façon de voir les choses par sa Parole et
son Esprit, nous sommes perdus !

Donc dans notre transformation, il y a une part de décision :
être prêt à se laisser travailler, à rejeter ce qui ne plaît
pas à Dieu, à résister aux tentations, ET il y a une immense
part de confiance, de dépendance, de disponibilité envers Dieu
pour qu’il nous montre le chemin, aujourd’hui, là où nous
sommes.

Et le verset 3 ? Il fait la transition vers la suite, au sujet
des relations dans l’église, mais je l’ai gardé parce que
l’avertissement est tellement pertinent : personne ne peut
imaginer qu’il maîtrise la vie chrétienne, qu’il a atteint le
niveau de bonté qui reflète la bonté de Dieu – qui que nous
soyons,  quel  que  soit  notre  parcours,  nous  avons  tous
infiniment besoin que Dieu nous transfigure, que sa lumière



inonde notre cœur assombri et se répande généreusement autour
de nous.

Dieu,  notre  potier  (Une
espérance qui nous transforme
2/4)
Regarder la vidéo du culte ici.

Nous  poursuivons  aujourd’hui  le  parcours  de  méditations
proposé par notre Union d’églises, qui nous plonge, pendant 4
semaines,  dans  l’espérance  que  la  foi  nous  donne,  une
espérance qui nous transforme. La semaine dernière, nous avons
évoqué le fait de regarder vers l’horizon de ce que Dieu
prévoit, un monde juste et bon, un point d’espérance, qui,
logiquement, produit des changements dans notre vision des
choses, et dans nos priorités. Bien plus, Dieu lui-même met la
main à la pâte (comme le boulanger) ou les mains dans la
terre, comme le potier, pour imprimer en nous, déjà, cet ADN
d’éternité, comme un avant-goût de ce qu’il a hâte de nous
faire vivre.

Cette semaine, nous allons explorer comment Dieu nous prépare
à vivre avec lui pour toujours, avec l’image du potier qui
façonne une matière brute pour en faire une œuvre belle –
l’implication  étant  bien  sûr,  que,  peu  importe  qui  nous
sommes,  Dieu  veut  faire  de  nous  un  chef-d’œuvre  qui  rend
hommage  à  sa  justice  et  son  amour.  En  introduction,  nous
sommes invités à réfléchir à notre attitude envers l’artiste,
notre posture, nos attentes, et du coup, la relation que nous
avons avec lui.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/20/dieu-notre-potier-une-esperance-qui-nous-transforme-24/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/20/dieu-notre-potier-une-esperance-qui-nous-transforme-24/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/20/dieu-notre-potier-une-esperance-qui-nous-transforme-24/
https://www.youtube.com/watch?v=zTxQcc94i1E


L’apôtre  Paul  touche  à  cette  question  dans  sa  lettre  à
l’église de Rome, dans un contexte un peu différent, que je
vous résume rapidement (on fait un détour mais promis, on
revient  au  potier  !)  :  Paul  écrit  à  des  chrétiens  de
différentes origines, dont des chrétiens d’origine juive qui
ont tellement assimilé l’idée d’être le peuple élu qu’ils ont
du mal à accepter que d’autres puissent rejoindre le groupe.
Paul transmet que oui, ils étaient le peuple élu pour un
temps, pour une phase du projet de salut de Dieu, mais que
depuis Jésus, on est entré dans une autre phase : tous, par la
foi en Jésus, peuvent devenir enfants de Dieu. Le peuple juif
a toujours une place dans le projet, mais ce n’est plus la
même, Jésus a rebattu les cartes.

Dans son argumentation, Paul s’appuie notamment sur le fait
que Dieu a toujours eu une préférence pour les petits derniers
– un peu comme si le peuple juif était le frère aîné dans la
famille spirituelle de Dieu : or Dieu a toujours aimé mettre
en avant les petits frères (p. ex. le livre de la Genèse, sur
les premiers croyants, ce n’est que ça), pour montrer que
notre  statut  dans  la  société  n’est  pas  un  critère  pour
recevoir la faveur de Dieu. Paul anticipe alors la réponse de
ceux qui le lisent : Non mais c’est n’importe quoi ! C’est
injuste ! Si les grands frères perdent leurs privilèges (à
l’époque,  ils  avaient  une  double  part  d’héritage  p.ex.),
qu’est-ce que ça veut dire ?

Je vais lire en commentant rapidement les références de Paul
(en particulier à l’histoire juive) pour que le raisonnement
soit plus clair.

Texte  biblique  :  Lettre  de  Paul  aux  Romains  9.14-23
(Traduction  Parole  de  vie)

14  Que  faut-il  en  conclure  ?  Dieu  serait-il  injuste  ?
Certainement  pas  !  

15 En effet, il dit à Moïse : « J’aurai pitié de qui je veux

https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/15/NFC


avoir  pitié  et  j’aurai  compassion  de  qui  je  veux  avoir
compassion. » (cf. Exode 33.19 : c’est le moment où il se
montre à Moïse, et dans cette phrase il résume son identité)

16 Cela ne dépend donc pas de la volonté de l’être humain ni
de  ses  efforts,  mais  uniquement  de  Dieu  qui  a
compassion. (C’est la grâce ! La grâce, par définition, est un
cadeau que l’autre nous fait librement, généreusement, sans
mérite de notre part)

17 Dans l’Écriture, Dieu déclare au Pharaon : « Je t’ai établi
roi précisément pour montrer en toi ma puissance et pour que
ma renommée se répande sur toute la terre. » (cf. Exode 9.16.
C’est le moment où Moïse doit négocier avec le pharaon la
libération du peuple juif, tenu en esclavage – Moïse transmet
au pharaon que même son obstination est dans le plan de Dieu,
parce que c’est comme un point d’appui pour bien montrer que
Dieu est prêt à tout pour sauver son peuple : comme un bras de
fer,  avec  de  la  résistance,  qui  souligne  la  puissance  et
l’implication de Dieu)

18 Ainsi, Dieu a compassion de qui il veut et il incite qui il
veut à s’obstiner.

19 Tu me diras peut-être : « Alors pourquoi Dieu nous ferait-
il  encore  des  reproches  ?  Qui  en  effet  résisterait  à  sa
volonté ? » (oui, si c’est Dieu le maître du jeu, et qu’il
choisit les directions, alors l’être humain peut-il encore
être tenu responsable, si c’est Dieu qui dirige l’ensemble ?)

20 Mais qui es-tu donc, toi, un être humain, pour contredire
Dieu ? Le vase d’argile demande-t-il à celui qui l’a façonné :
« Pourquoi m’as-tu fait ainsi ? » 

21 Le potier fait ce qu’il veut avec l’argile : à partir de la
même pâte il fabrique un vase précieux ou un vase ordinaire.

22 Eh bien, Dieu, en bon potier, voulait montrer sa colère
envers certains vases et faire ainsi connaître sa puissance.

https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/16/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/17/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/18/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/19/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/20/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/21/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/22/NFC


Pourtant il a supporté avec une grande patience les personnes
qui méritaient sa colère et qui s’en allaient à leur perte. 

23 Mais son but était surtout de manifester combien sa gloire
est riche pour les autres vases, ceux dont il a compassion,
ceux qu’il a préparés d’avance à participer à sa gloire.

Je vous avais dit qu’on reviendrait au potier !

L’argument est sec, les mots sont durs et provoquants ! Pour
résumer, Dieu est dieu, il est complètement libre et il est
tout-puissant : donc, il fait ce qu’il veut – basta ! S’il a
envie d’aider certains et pas d’autres, c’est comme ça, il est
libre – et on ne peut pas dire que c’est injuste, puisque
c’est Dieu qui a créé le monde, et ses règles du jeu : tant
qu’il est fidèle à lui-même, et à ses règles, il est juste.

Bien sûr que Dieu, en tant que créateur et roi, a autorité,
mais ce genre d’argument nous donne l’impression que Dieu est
un  tyran,  capricieux,  péremptoire  –  et  l’être  humain  a
tellement souffert depuis toujours sous la main des tyrans que
cela nous révolte.

En réalité, ce qui est dit de façon provocante nous aveugle
sur les autres points importants dans le texte. Comment se
caractérise ce Dieu plein d’autorité ? Revenons aux exemples
cités.

À Moïse : “j’aime qui j’aime !” C’est un Dieu d’amour. Un Dieu
qui fait tout pour sauver son peuple, qui prend sur lui, dès
le départ, avec patience, pour conduire ce peuple vers la
liberté et la joie. Ce même Dieu se révèle à travers Jésus-
Christ : lui qui était capable de marcher sur l’eau et faire
taire la tempête, qui était rempli d’une autorité que tous
reconnaissaient, celui-là même s’est donné, par amour, jusqu’à
la mort, la mort humiliante sur la croix, pour que nous soyons
délivrés  de  ce  qui  nous  détruit,  pour  que  nous  puissions
entrer  dans  sa  joie.  Ce  Dieu  libre,  puissant,  plein
d’autorité,  affirme  d’abord  son  droit  à  aimer  !

https://lire.la-bible.net/verset/Romains/9/23/NFC


Que dit-il au pharaon ? « J’accepte que tu fasses n’importe
quoi parce que ça va me permettre de montrer (là, à son
peuple)  combien  je  les  aime  et  qu’aucun  obstacle  ne  peut
m’empêcher de les bénir. » C’est dur pour le pharaon, mais
Dieu ne veut pas lui faire du mal, il veut faire du bien à son
peuple – comme un prof qui vous laisse faire des erreurs,
aller  au  bout  d’un  raisonnement  bancal  pour  que  vous
appreniez : son but, ce n’est pas votre erreur, mais ce qu’il
y a derrière. Ici, la leçon, c’est que Dieu est grand, et que
personne ne peut s’opposer à lui, et en particulier à son
amour. En fait, c’est plutôt réconfortant !

Dans la Bible, et dans la pensée de Paul, l’idée c’est que
l’être humain court à sa perte depuis qu’il s’est déconnecté
de  Dieu.  A  partir  de  là,  toutes  les  fois  où  Dieu  vient
repêcher  quelqu’un,  c’est  un  cadeau,  puisque  normalement,
selon  les  règles  du  jeu  énoncées  dès  le  départ  (Genèse
2.15-17), l’être humain déconnecté du Dieu vivant n’est pas
censé vivre. Donc 1/ Dieu est patient, puisqu’il nous permet
de  vivre  alors  que  pour  la  plupart  dans  l’humanité,  nous
faisons  comme  si  Dieu  n’existait  pas  et  n’était  pas
constamment en train de nous donner son souffle et sa force.
Et  2/  si  Dieu  vient  en  sauver  un  certain  nombre,  c’est
complètement immérité car rien ne l’obligeait à venir aimer ne
serait-ce qu’un seul de ceux qui lui ont tourné le dos. Dans
les deux cas, la « tyrannie » de Dieu c’est quand même de
montrer son amour et de libérer.

Je  précise  quand  même  que  dans  l’histoire  du  pharaon,  le
pharaon  est  d’une  arrogance  incroyable  :  il  manipule  le
peuple, il essaie de les arnaquer, il revient sur sa parole…
Pour le coup, lui c’est un vrai tyran qui fait souffrir les
autres.  Dans  l’histoire,  on  ne  peut  pas  dire  qui  est  le
premier à décréter cette obstination : est-ce que c’est Dieu
et le pharaon suit la pente ? ou Dieu, dans la phrase citée,
prend-il seulement en compte l’opposition de cœur du pharaon ?
Dans l’histoire d’origine on ne sait pas. Mais si Dieu est la



source  de  tout,  le  moteur  du  monde,  c’est  un  peu  dur
d’imaginer  qu’il  soit  à  la  traîne  de  nos  décisions  pour
simplement appuyer nos idées, comme si notre liberté était
plus importante que la sienne. Du coup si la liberté de Dieu
est plus forte que la nôtre, est-ce que nous sommes encore
responsables de nos choix ou est-ce que nous sommes des jouets
entre les mains de Dieu ?

Paul répond, mais en partie seulement: Dieu est libre. Oui,
Dieu, lui, il fait ce qu’il veut – il n’a de comptes à rendre
à  personne.  Et  nous,  quand  bien  même  nous  aimerions  être
totalement  libres,  en  réalité  nous  n’avons  qu’une  liberté
relative, dérivée, contenue dans un cadre et des limites –
physiques,  spatiales,  temporelles,  mentales,  financières,
psychologiques, etc. Il est hors de question de nous mettre
sur le même plan que Dieu : il est le Créateur, et nous sommes
les créatures.

Cela étant, nous ne sommes pas des pions pour autant, nous
avons une certaine liberté – mais Paul n’en parle pas, parce
qu’ici, il veut insister sur l’autorité et la liberté absolues
de Dieu. Ailleurs oui, Paul reconnaît notre liberté puisque
toute sa vie, il va annoncer à toutes sortes de personnes que
Jésus les aime et il va les inviter à choisir cet amour.

Plus largement, dans la Bible, on trouve ces deux affirmations
fortes  :  Dieu  est  souverain,  tout-puissant  et  totalement
libre, et il intervient dans notre vie, et en même temps, nous
sommes responsables de nos choix devant lui, parce que nous
avons une certaine liberté.

On trouve les deux, dans la Bible – pas dans ce texte, mais
dans la Bible – d’où la nécessité, en particulier sur des
sujets sensibles, d’être prudent en ayant conscience que la
Bible a un discours riche, nuancé, parfois paradoxal, sur
notre  monde  qui  est  complexe,  riche,  nuancé,  souvent
paradoxal. Il ne s’agit de lancer un verset en disant « La
Bible dit que » !



Nous ne vivons pas en noir et blanc ou en système binaire,
mais dans un écosystème complexe. Et dans cet écosystème, Paul
insiste ici, comme avec un laser, sur un point qu’on oublie
régulièrement  :  l’autorité  de  Dieu  –  depuis  Adam  et  Eve,
l’autorité de Dieu nous est difficile à accepter. Pourtant,
Dieu est le créateur, le roi, tout puissant et totalement
libre. Paul nous invite ici à nous rappeler notre place dans
l’écosystème : nous ne sommes pas les chefs – nous ne sommes
pas des pions, mais nous ne sommes pas le roi.

 

La souveraineté de Dieu, sa puissance et sa liberté, doivent
nous conduire à une certaine humilité dans notre foi : Dieu
n’a pas de comptes à nous rendre. Cela ne veut pas dire qu’il
ne  faut  jamais  lui  poser  de  questions  !  Mais  dans  nos
questions, nos demandes, nos plaintes, rappelons-nous que Dieu
n’est pas notre grigri, il n’est pas à notre service, il n’a
pas à se plier à notre façon de penser. Rappelons-nous sa
grandeur, et soyons humbles devant lui.

Dans cette humilité de croyant, il y a aussi de la confiance,
car Dieu se définit d’abord comme un Dieu aimant, et tout ce
qu’il imagine, prépare, et accomplit, c’est pour répandre au
maximum sa justice et sa bonté.

Humilité  et  confiance  :  c’est  une  position  qui  n’est  pas
facile à tenir, parce que nous aimerions savoir, comprendre,
et même, pouvoir approuver tous les choix de Dieu. Mais ce
n’est  pas  notre  place.  Il  y  a  toutefois  des  vérités
essentielles  comme  sa  puissance  et  son  amour  prouvés  en
Christ, des vérités sur lesquelles nous pouvons nous appuyer –
en particulier dans les moments où nous ne comprenons pas.
Cela étant, c’est le principe de la foi, de la confiance, que
d’accepter une part d’inconnu, une part qui nous échappe. Dieu
nous échappe, mais nous en savons suffisamment sur lui pour
pouvoir lui faire confiance dans les moments difficiles.



Alors quelles que soient nos questions, rappelons-nous que
Dieu est pleinement puissant et pleinement bon, et qu’il fait
tout pour mettre en œuvre sa justice et son amour. Que notre
foi en lui puisse grandir, en humilité, en confiance, pour le
suivre dans les clairs moments comme dans les heures sombres.

La  foi  d’Abraham  (Une
espérance qui transforme 1/4)
Regarder la vidéo du culte ici.

Le fait que Dieu nous rejoigne vient, évidemment, transformer
notre vie : sa présence, son amour pour nous, son soutien, ses
promesses, nous ouvrent des perspectives nouvelles à la fois
dans notre façon de voir le monde, et, du coup, dans notre
façon de vivre dans ce monde.

Notre Union d’églises (Union des Eglises Evangéliques Libres
de  France)  propose  pour  cette  rentrée  un  parcours  de
méditations  et  prédications  pour  nous  approprier,  ou  nous
réapproprier, cette ouverture, cette largeur, cet horizon que
Dieu vient insérer dans notre vie. On aurait peut-être parfois
tendance à normaliser notre vie avec le Christ, à mettre notre
foi dans une case, à côté des autres, mais la foi en Christ
nous  met  en  relation  avec  un  Dieu  vivant,  vivifiant,  qui
ébranle nos petits systèmes pour nous faire entrer dans sa
dimension à lui.

Et pour cette première semaine, le parcours se concentre sur
l’espérance que Dieu nous donne, cet horizon nouveau dévoilé
par  la  foi,  à  partir  de  la  vie  d’Abraham,  le  père  des
croyants,  celui  à  partir  de  qui  a  commencé  l’aventure  du
peuple juif, quelques 2000 ans avant Jésus-Christ, jusqu’à

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/13/la-foi-dabraham-une-esperance-qui-transforme-14/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/13/la-foi-dabraham-une-esperance-qui-transforme-14/
https://www.youtube.com/watch?v=4XnMWPlNqiw


Jésus  et  donc  jusqu’à  l’Eglise.  Avant  de  descendre  cette
semaine pour explorer tel ou tel aspect de son parcours et
comment ça peut nous inspirer aujourd’hui, nous sommes invités
à rester ce matin en surplomb, avec la vue d’ensemble de la
foi d’Abraham, à partir d’un commentaire qu’en fait l’auteur
de la lettre aux Hébreux,  dans le NT, qui s’adresse à des
chrétiens au début de notre ère.

Un  mot  du  contexte  :  l’auteur  s’adresse  à  des  chrétiens
découragés. Découragés parce qu’ils subissent des pressions
dans la société – de la part des autorités et puis de leur
entourage  qui  voudrait  les  faire  revenir  à  leur  religion
d’avant.  Ils  sont  aussi  découragés  parce  que,  passé
l’enthousiasme des débuts, ils ont l’impression de stagner
avec le Christ, ça n’avance plus comme au début, et ils sont
tentés soit de changer de spiritualité soit d’ajouter autre
chose, un autre « module » spirituel, pour optimiser leur
expérience.  Evidemment,  ce  découragement  peut  nous  toucher
nous aussi, quand nous sommes coincés dans une situation où
rien n’avance, quand on ne comprend pas ce qui nous arrive,
quand on a l’impression d’être tiraillé entre deux mondes
contradictoires,  ou  quand  Dieu  paraît  silencieux…  alors
l’ardeur des débuts semble lointaine.

Dans la lettre aux Hébreux, l’auteur rappelle d’abord tout ce
qui fait que le Christ est unique : il n’est pas un simple
prophète, un prêtre, un grand maître, il est Dieu faisant
irruption  parmi  les  humains  pour  toucher  notre  vie  –  que
pourrait-on  y  ajouter  ?  Et  avant  de  conclure  son
argumentation, l’auteur rappelle à ces chrétiens découragés ce
qu’est vraiment la foi, en s’appuyant sur les exemples des
grands croyants juifs, de leurs ancêtres spirituels, qu’il
relit  évidemment  dans  une  perspective  chrétienne.  Donc  ce
matin,  nous  lisons  un  extrait  de  cette  argumentation
concentrée  sur  Abraham.

Lettre aux Hébreux, chapitre 11



8 Par la foi, Abraham obéit quand Dieu l’appela : il partit
pour un pays que Dieu allait lui donner en possession. Il
partit sans savoir où il allait. 

9 Par la foi, il vécut comme un étranger dans le pays que Dieu
lui avait promis. Il habita sous la tente, ainsi qu’Isaac et
Jacob, qui devinrent tous deux héritiers de la même promesse
de Dieu. 10 Car Abraham attendait la cité qui a de solides
fondations,  celle  dont  Dieu  est  l’architecte  et  le
constructeur.

11 Par la foi, Sara elle-même, bien que stérile, fut rendue
capable d’avoir une descendance, alors qu’elle avait passé
l’âge d’être enceinte. En effet elle eut la certitude que Dieu
serait fidèle à sa promesse. 

12 C’est ainsi qu’à partir d’un seul homme, Abraham, pourtant
déjà en âge de mourir, sont nés des descendants nombreux comme
les étoiles dans les cieux, innombrables comme les grains de
sable au bord de la mer.

Pour nous parler de la foi d’Abraham, l’auteur va très vite :
il ne cherche pas à tout raconter, il considère sûrement que
son auditoire connaît plus ou moins sa vie, il ne s’appesantit
pas non plus sur les moments peu glorieux (qui nous sont
racontés  dans  le  livre  de  la  Genèse,  parce  que  la  Bible
n’invente pas des super-héros : elle nous présente des hommes
et des femmes ordinaires, touchés par un Dieu extraordinaire).
Ici, l’auteur de la lettre aux chrétiens trace à grands traits
ce qui pour lui est essentiel : comment la foi d’Abraham s’est
manifestée.

Si vous voulez la version longue, vous pouvez lire la Genèse à
partir du chapitre 12. Sinon, en version ultra-concentrée :
Abram, un obscur Mésopotamien de 75 ans, marié, sans enfants,
entend l’appel de Dieu à partir de chez lui – dans cet appel,
il y a une promesse : Abram aura une descendance innombrable,
un pays, un impact sur le monde, et surtout le soutien de Dieu

https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/8/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/9/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/10/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/12/NFC


qui fait alliance avec lui. Abram et Saraï étaient bien, là-
haut, chez eux, ils avaient une vie bien cadrée – sans trop
d’horizon mais bien cadrée. Ni une ni deux, Abram prend sa
femme, ses troupeaux et il fonce – dans le désert. Pendant 24
ans, il attend l’héritier promis, et il finit par avoir un
fils avec sa femme. Tout à la fin de sa vie, il arrive à
acheter une toute petite parcelle du pays que Dieu lui montre,
mais jamais il ne s’installe vraiment.

Pour  résumer,  c’est  une  vie  dans  la  précarité,  dans
l’incertitude presque complète, sans assurance. Et c’est dans
ce « moins » que va jaillir le « plus », un surcroît de
bénédiction : pour eux, et pour ceux qu’ils rencontrent. En
acceptant de laisser ce qui les rassurer pour Dieu en comptant
uniquement sur lui, ils sont témoins des merveilles que Dieu
est capable de mettre en œuvre. Ils ne s’appuient plus sur ce
qui est rassurant au quotidien (et avec les récentes crises,
on a vu, et on voit, que ce qui nous rassure au quotidien peut
très vite s’effriter). Pour eux, la parole du Créateur a plus
de solidité que le diamant.

L’auteur élargit ensuite :

13 C’est dans la foi que tous ces gens sont morts. Ils n’ont
pas reçu les biens que Dieu avait promis, mais ils les ont vus
et salués de loin. Ils ont ouvertement reconnu qu’ils étaient
des étrangers et des gens de passage sur la terre. (l’auteur
évoque des paroles d’Abraham qui se définit comme étranger et
migrant Gn 23.4 alors qu’il campe sur la terre promise)

14 En reconnaissant cela, ils montrent ainsi clairement qu’ils
recherchent un pays qui serait le leur. 15 S’ils avaient pensé
avec regret à celui qu’ils avaient quitté, ils auraient eu
l’occasion d’y retourner. 

16 En réalité, ils désiraient un pays meilleur que celui-ci et
qui se trouverait dans les cieux. C’est pourquoi Dieu n’a pas
honte d’être appelé leur Dieu ; en effet, il leur a préparé

https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/13/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/15/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/H%C3%A9breux/11/16/NFC


une cité.

Pour  Abraham  et  sa  famille,  comme  pour  la  plupart  des
croyants, la promesse de Dieu ne s’est pas accomplie de leur
vivant – loin de là ! On aimerait tellement pouvoir définir la
foi comme une connexion à un pouvoir supérieur qui nous donne
des ressources démultipliées pour réussir notre vie, surtout
dans  un  contexte  culturel  marqué  par  la  performance,  la
consommation, l’optimisation…

En  réalité,  la  foi  ne  fait  pas  de  notre  vie  un  paradis
terrestre.  Les  anciens  croyants,  qui  ont  suivi  Dieu  avec
conviction et persévérance, en sont témoins : être croyant ne
garantit pas la satisfaction à 100%. On tombe malade, on est
sujet aux accidents, on se fait blesser par d’autres, on se
bat avec soi-même… sans arriver jamais au contentement plein,
parfait, durable, parce que ce contentement n’est pas pour
maintenant.

Pour Abraham et sa famille, la promesse de Dieu se représente
comme un pays, une terre où s’installer et s’épanouir : pour
vous ce n’est pas forcément un pays, mais ce qui vous permet
de vous enraciner et de vous déployer, de vous sentir chez
vous, assurés, confiants. Et cette promesse, l’auteur de la
lettre la réinterprète à la lumière : ce terrain que Dieu
promet, c’est ni plus ni moins que le bonheur, une terre
marquée par la justice et la paix, l’égalité et la fraternité,
l’honnêteté et la bonté. Même la terre que les descendants
d’Abraham ont habitée n’avait pas cette qualité, et indique
quelque chose de plus grand, une réalité qui ne peut venir que
du ciel, que de Dieu, en qui tout est parfait !

Nous avons un pas d’avance sur Abraham : Dieu a commencé à
poser les fondations en venant à travers Jésus. Jésus a montré
à tous à quoi ressemble une vie juste, paisible, libre et
généreuse  ;  il  est  mort,  étouffé  par  la  jalousie,  la
corruption, le mensonge de ceux qui l’entouraient, il est mort
pour  porter  ce  qui  nous  détruit,  mais  lorsqu’il  est



ressuscité, la justice et l’amour de Dieu se sont imposés pour
toujours : son retour à la vie marque en quelque sorte le coup
d’envoi du chantier –comme si Dieu était passé du plan à la
réalité, en posant une belle dalle de béton.

Au milieu de notre quotidien imparfait, la parole de Dieu
résonne  pour  décrire  un  projet  d’architecture  inédite  (à
grands traits, nous n’avons pas tous les détails… seulement la
certitude que Dieu, le Dieu juste et aimant, tout-puissant,
prépare ce monde auquel nous aspirons tous, si profondément,
un monde équitable, où chacun peut se déployer dans la liberté
et la joie, dans la solidarité). Ce plan, Dieu nous invite à
le voir aujourd’hui, déjà, un peu, par l’imagination, par la
foi, ce grand projet, pour déjà y participer à la mesure de
nos moyens, pour y goûter – même un peu, mais un peu si
délicieux qu’il éclipse des tonnes de fadeur.

Pour Abraham, faire confiance à Dieu et à sa promesse, c’était
partir  et  planter  sa  tente,  ici  et  là.  C’était  vivre  le
présent en se rappelant constamment la promesse d’avenir. Pour
nous, c’est aussi vivre le présent – il ne s’agit pas de vivre
dans  l’illusion,  de  partir  s’isoler  dans  nos  rêves  en
attendant que Dieu nous réveille… Non, vivre le présent, mais
en nous laissant inspirer par la justice et la paix que Dieu
prévoit.  Vivre  à  deux  niveaux  :  le  quotidien,  fragile,
partiel, frustrant – nous y sommes – et, par la foi, imaginer
ce  que  Dieu  prévoit,  sa  promesse,  dont  les  fondations
souterraines  ne  sont  pas  très  visibles  mais  assurent  la
construction d’un monde enfin juste et bon.



Vivre par la foi seule ?
La foi est un mode de relation avec Dieu extraordinaire :
extra-ordinaire, en dehors de l’ordinaire. Oui, on peut avoir
différentes sortes de foi (croire en Dieu, croire en Shiva,
croire en les fées, croire en soi, croire en…), mais la foi
comme relation basée sur la confiance en Dieu et non sur les
œuvres  est  unique  dans  la  constellation  des  religions
existantes (en tout cas, celles que je connais !). En général,
il faut suivre des règles pour être approuvé de Dieu ou des
autres. Même dans les courants « new age », on s’appuie sur
une  bienveillance  diffuse  dans  l’univers,  mais  il  faut
toujours se dépasser, se surpasser, lutter avec soi, pour
réussir, pour trouver le bonheur, le repos. Pour avancer, il
faut se surpasser.

Et même en étant chrétien, en chantant à tue-tête la grâce du
Christ, en se rappelant dimanche après dimanche que nous avons
accès à Dieu par Jésus, crucifié et ressuscité, même en étant
chrétien  donc,  on  est  tenté  de  céder  à  ces  exigences  de
performance. Je cite deux cas de figure opposés : celui qui a
chuté, et qui se dit que Dieu ne veut plus de lui, et celle
qui fait tout bien comme il faut, et qui se dit qu’ainsi tout
va bien avec Dieu.

L’apôtre  Paul,  disciple  de  Jésus,  aborde  en  partie  cette
question en écrivant sa lettre aux chrétiens de Galatie, dans
des  églises  qu’il  a  lui-même  implantées,  une  vingtaine
d’années après le départ de Jésus. Leur problématique est
assez spécifique : les premiers chrétiens, ce sont des Juifs
convertis à Jésus – ils comprennent que Jésus accomplit leurs
lois et leurs attentes, et ils s’attachent à lui, avec une
certaine continuité dans leur foi. C’est comme si Jésus les
avait rejoints sur la route pour les conduire à destination,
qu’il avait comblé le fossé qui les séparait de Dieu.

Mais  Jésus  est  si  extraordinaire  que  ces  Juifs  devenus

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/09/06/vivre-par-la-foi-seule/


chrétiens  se  rendent  vite  compte  que  la  lumière  de  Jésus
concerne tous les humains : ils prêchent largement, et des
non-Juifs, des « Grecs », des polythéistes, se convertissent,
avec tout leur arrière-plan à eux ! Alors certains chrétiens
d’origine juive sont gênés par la différence, et ils finissent
par exiger que les chrétiens d’origine non-juive adoptent une
partie de la culture juive (ses règles, ses coutumes, ses
symboles – la « loi ») : comme si Jésus était une porte
d’entrée,  mais  qu’il  fallait  quand  même  faire  un  bout  de
chemin juif, si vous voulez, pour pouvoir aller plus loin avec
Dieu. Dans un contexte différent du nôtre, la même question se
pose : que faut-il faire pour vivre avec Dieu, pour demeurer
dans la vie avec lui ?

Paul répond. Il commence par rappeler que le père des croyants
juifs, Abraham, n’a pas été sauvé par son obéissance envers la
Loi, mais simplement en faisant confiance à Dieu.

Lecture biblique : Galates 3.14-29

Cela pour que la bénédiction d’Abraham parvienne aux païens en
Jésus  Christ,  et  qu’ainsi  nous  recevions,  par  la  foi,
l’Esprit, objet de la promesse. 15 Frères, partons des usages
humains : un simple testament humain (Paul joue sur le sens du
mot diathèkè en grec, qui signifie à la fois alliance/contrat
et testament), s’il est en règle, personne ne l’annule ni ne
le complète. 16 Eh bien, c’est à Abraham que les promesses ont
été faites, et à sa descendance. Il n’est pas dit : « et aux
descendances », comme s’il s’agissait de plusieurs, mais c’est
d’une seule qu’il s’agit : et à ta descendance, c’est-à-dire
Christ. 

17 Voici donc ma pensée : un testament en règle a d’abord été
établi par Dieu. La loi, venue quatre cent trente ans plus
tard, ne l’abroge pas, ce qui rendrait vaine la promesse. 18
Car, si c’est par la loi que s’obtient l’héritage, ce n’est
plus par la promesse. Or, c’est au moyen d’une promesse que
Dieu a accordé sa grâce à Abraham. 

https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/15/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/16/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/17/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/18/TOB


Paul  affirme  une  continuité  entre  les  promesses  faites  à
Abraham (une descendance, un pays, une bénédiction qui s’étend
à ceux qu’il rencontre) et le salut offert en Christ : il
s’agit  de  la  vie  avec  Dieu,  baignée  dans  sa  présence
spirituelle (l’Esprit). Par rapport à la Loi (donnée à Moïse
quelques siècles plus tard, fondatrice pour le peuple juif),
Paul veut prouver la supériorité, la priorité, de l’alliance
avec Abraham : Dieu lui a donné sa parole, il ne revient pas
en arrière !

Si on regarde en Genèse 15, où la promesse de Dieu est en
effet  ratifiée  devant  Abraham,  on  se  rend  compte  que  non
seulement Dieu a appelé Abraham pour l’inviter à l’abondance,
sans rien demander d’autre que de la confiance, mais en plus,
au moment de ratifier le contrat, le testament, à l’aide d’un
sacrifice, Abraham s’endort pendant que Dieu passe (Gn 15.12).
Ce sommeil, c’est le repos de celui qui ne prouve rien mais
qui reçoit le cadeau et la promesse que Dieu lui fait.

Il y a une certaine incompatibilité entre loi et promesse. Le
pasteur Tim Keller prend un bon exemple : imaginez que qu’un
vieil oncle vienne vous voir en vous proposant la somme de
10 000 euros. Il peut vous les donner par affection, et vous
n’avez qu’à les recevoir en cadeau. Mais s’il vous demande de
vous occuper de lui, de faire ses courses, sa cuisine, le
ménage, les papiers, de le conduire ici et là, de vivre à
demeure lorsqu’il est malade, jusqu’à sa mort, est-ce que
c’est  encore  un  cadeau  ?  Non  c’est  un  salaire,  que  vous
méritez  en  échange  de  vos  efforts.  Pour  le  salut,  c’est
pareil : soit on le reçoit en cadeau, soit on le mérite.

L’enjeu, pour Paul, c’est l’unité du peuple de Dieu, rattaché
au Christ : si le Christ est notre porte d’entrée dans la vie
avec Dieu, on ne peut pas avoir pour certains la promesse, et
pour d’autres la Loi – soit le Christ nous offre le salut par
la foi, soit c’est par la loi. Si on repasse par la loi, alors
le salut n’est plus le cadeau que le Christ nous fait, c’est
la juste réponse à nos efforts.



 19 Dès lors, que vient faire la loi ?

Bonne question ! s’il y a une ligne droite d’Abraham à Jésus,
de  la  promesse  à  la  grâce,  pourquoi  la  Loi  a-t-elle  été
donnée par Moïse ?

Elle  vient  s’ajouter  pour  que  se  manifestent  les
transgressions, en attendant la venue de la descendance à
laquelle était destinée la promesse : elle a été promulguée
par les anges par la main d’un médiateur. 20 Or, ce médiateur
n’est pas médiateur d’un seul. Et Dieu est unique.

21 La loi va-t-elle donc à l’encontre des promesses de Dieu ?
Certes non !! Si en effet une loi avait été donnée, qui ait le
pouvoir de faire vivre, alors c’est de la loi qu’effectivement
viendrait la justice. 22 Mais l’Ecriture a tout soumis au
péché dans une commune captivité afin que, par la foi en Jésus
Christ, la promesse fût accomplie pour les croyants.

23 Avant la venue de la foi, nous étions gardés en captivité
sous la loi, en vue de la foi qui devait être révélée. 24
Ainsi donc, la loi a été notre surveillant, en attendant le
Christ, afin que nous soyons justifiés par la foi. 25 Mais,
après la venue de la foi, nous ne sommes plus soumis à ce
surveillant.

Une remarque : Paul ici ne fait pas un traité sur le bien-
fondé de la Loi, sur l’importance d’un cadre pour vivre. Ici,
il se concentre sur la place de la Loi comme base (ou non) de
notre relation avec Dieu.

La Loi donnée à Moïse veut, officiellement, nous éviter de
pécher ! Comme le Code civil en France doit nous éviter de
faire du mal à ceux qui nous entourent. Mais la Loi donnée par
Dieu exige la justice, en tout temps, en toute situation – et
comme  nous  sommes  incapables  de  vivre  cette  justice
parfaitement, la Loi vient braquer ses projecteurs sur nos
défaillances, elle révèle notre péché.

https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/19/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/20/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/21/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/22/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/23/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/24/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/25/TOB


Disons que notre péché, notre distance d’avec Dieu, a créé des
fêlures dans notre âme, comme une assiette fêlée. La Loi vient
mettre la pression sur l’assiette, jusqu’à ce qu’elle casse –
elle nous oblige à toucher le fond.

Pourquoi ? D’une part, pour qu’on ne puisse pas prendre le
problème  à  la  légère,  en  disant  que  l’assiette  fêlée  est
saine : jusqu’au moment où elle craque sous nos doigts et nous
coupe. Dieu veut nous montrer la gravité de ce qui se passe
dans  notre  cœur,  parce  que  dans  nos  fêlures  se  larve  la
destruction – de soi et des autres.

D’autre part, voir le problème réel nous empêche de croire
qu’on peut s’en sortir tout seul, par nos propres efforts : si
l’assiette reste seulement fêlée, on s’imagine que ça va,
qu’en faisant attention, on peut encore l’utiliser… Mais quand
l’assiette  est  cassée,  on  est  obligé  de  se  rendre  à
l’évidence : il faut la réparer. Et rafistoler avec un peu de
colle ou de scotch ne fera pas l’affaire !

La Loi que Dieu a donnée à Moïse nous confronte à une exigence
de justice dont on trouve l’écho dans toutes les cultures, une
exigence qui nous révèle nos failles intérieures dans le but
de nous forcer à abandonner nos illusions pour recevoir, les
mains ouvertes, le cœur confiant, le salut, la restauration,
la réparation que Dieu nous offre par le Christ, qui dans sa
mort a payé le prix de nos assiettes cassées ; il a assumé le
coût, le poids, le fardeau de nos défaillances – afin que Dieu
vienne nous réparer de l’intérieur.

Bien sûr que la Loi reste utile pour nous montrer à quoi
ressemble la justice – mais ce n’est pas sur cette base-là que
nous sommes réparés : la Loi, depuis le début, nous oblige à
nous tourner vers Dieu avec humilité & confiance (même si
pendant un temps, le Christ, le grand Réparateur n’était pas
visible).

26 Car tous, vous êtes, par la foi, fils de Dieu, en Jésus

https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/26/TOB


Christ. 27 Oui, vous tous qui avez été baptisés en Christ,
vous avez revêtu Christ. 28 Il n’y a plus ni Juif, ni Grec ;
il n’y a plus ni esclave, ni homme libre ; il n’y a plus
l’homme et la femme ; car tous, vous n’êtes qu’un en Jésus
Christ. 29 Et si vous appartenez au Christ, c’est donc que
vous êtes la descendance d’Abraham ; selon la promesse, vous
êtes héritiers.

C’est la finalité du salut ! être les fils de Dieu, grâce à
Jésus-Christ. Fils de Dieu, fils héritiers – qu’on soit homme
ou  femme,  esclave  ou  citoyen,  on  reçoit  le  privilège  de
l’héritier  –  par  le  Christ,  qui  est  le  seul  Fils
« biologique » de Dieu si je peux le dire ainsi : par son
sacrifice, il a payé pour notre adoption.

En conséquence, du moment que nous croyons, que nous faisons
confiance à Jésus pour nous réparer devant Dieu, nous sommes
enfants de Dieu, héritiers du salut, dans la pure lignée des
enfants d’Abraham, sauvés par la grâce de Dieu.

Il y a deux enjeux ici. D’abord, le repos de l’âme : je n’ai
plus rien à rafistoler, avant ou après mon adhésion au Christ
– seul Dieu sauve, seul le Christ répare, seul l’Esprit fait
revivre. Parce que nous sommes acceptés par Dieu, lentement
réparés par lui, nous désirons bien sûr la justice (présentée
par  la  Loi)  mais  ce  n’est  pas  une  condition,  c’est  une
conséquence.  Et  les  nombreuses  défaillances  qui  sont  en
attente de réparation sont couvertes par le Christ, qui a déjà
réglé le devis. Vouloir nous-mêmes nous rafistoler, c’est,
comme les Galates avec leur retour à la Loi, barrer l’œuvre du
Christ. La foi-confiance reste le principe de la vie avec
Dieu.

L’autre enjeu, c’est l’unité dans l’église : si nous sommes
tous sauvés de la même manière, alors nous avons tous, d’un
coup, le même statut, le plus haut statut – enfants chéris de
Dieu ! Il n’y a pas de catégorie premium… Donc, à l’époque,
les barrières entre chrétiens d’origine juive ou non-juive

https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/27/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/28/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Galates/3/29/TOB


s’effondrent : pas sur le plan culturel, mais sur le plan
spirituel – ils ont le même statut devant Dieu, en Christ. Et
Paul élargit, en reprenant les trois catégories identitaires
de  l’époque  :  l’arrière-plan  spirituel,  la  situation
sociale/politique, et le genre. A l’époque antique, il y avait
dans ces trois domaines une séparation du même type que la
ségrégation raciale qui a eu lieu aux Etats-Unis ou en Afrique
du Sud. Et régulièrement, Juifs ou pas, on se réjouissait de
n’être ni étranger, ni esclave, ni femme !

En  Christ,  cela  n’a  plus  d’importance  –  notre  identité
première,  c’est  l’amour  que  Dieu  nous  porte  !  C’est  sa
promesse ! Bien sûr, nous gardons ce qui nous caractérise,
mais cela ne doit plus causer d’écart dans le peuple de Dieu –
nous sommes tous au même niveau, en Christ, quelles que soient
nos fêlures, ou le regard que la société porte sur nous. Le
baptême dit bien cette unité, cette égalité : un geste unique,
pour tous les chrétiens, qui dit notre attachement au Christ,
notre seule espérance.


