
Tant qu’il y a Jésus, il y a
de l’espoir!
Regarder le culte ici.

L’espoir fait vivre ! Souvent, on le dit avec une certaine
ironie, en sous-entendant qu’il faut être réaliste. Mais on le
voit, à titre personnel et en société, lorsqu’il n’y a plus
d’espoir,  plus  de  perspective,  on  ne  sait  plus  comment
avancer…

Dans  l’Evangile,  Jésus  rencontre  souvent  des  personnes
désespérées, et je vous invite à lire l’histoire d’un homme
possédé.  Je  vais  la  lire  en  plusieurs  fois,  car  il  y  a
beaucoup de rebondissements.

Lecture biblique : Marc 5.1-20

Un cas désespéré

1 [Jésus et ses disciples] arrivèrent de l’autre côté du lac
de Galilée, dans le pays des Géraséniens. 

2 Jésus descendit de la barque et, aussitôt, un homme sortit
du milieu des tombeaux et vint à sa rencontre.

Cet homme était possédé par un esprit impur 3 et il vivait
parmi les tombeaux. Personne ne parvenait plus à le tenir
attaché,  même  avec  une  chaîne  ;  4  souvent,  en  effet,  on
l’avait attaché avec des fers aux pieds et des chaînes, mais
il avait rompu les chaînes et brisé les fers. Personne n’avait
la force de le maîtriser. 5 Sans cesse, la nuit comme le jour,
il errait parmi les tombeaux et sur les montagnes, en poussant
des cris et en se blessant avec des pierres. 

Jésus quitte le territoire juif et s’aventure en zone grise,
dans la région de la Décapole, avec 10 villes grecques, où les
coutumes juives rencontrent des pratiques païennes.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/22/tant-quil-y-a-jesus-il-y-a-de-lespoir/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/22/tant-quil-y-a-jesus-il-y-a-de-lespoir/
https://www.youtube.com/watch?v=RfDoiXUa_sE
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/1/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/2/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/3/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/4/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/5/NFC


Alors que Jésus n’a encore rien fait, un homme se précipite.
On nous le décrit comme un cas, un cas désespéré ! Depuis
longtemps,  il  est  violent,  agressif,  au  point  que  sa
communauté n’a pas réussi à le gérer et l’a exclu. Depuis, il
est complètement dominé par ses pulsions destructrices, au
point de se blesser lui-même. Il est impur : il vit parmi les
tombeaux. Pour un Juif, toucher un cadavre, c’est se rendre
impur  devant  Dieu  pour  un  temps  (Dieu  est  le  Dieu  des
vivants !!) – alors vivre au milieu des tombeaux ? C’est comme
vivre dans les poubelles !

Cet homme est possédé par un esprit impur, démoniaque. Alors
là, nous aussi on entre en zone grise, surtout les Occidentaux
qui ont du mal avec l’invisible ! A la vue des symptômes, nous
pourrions proposer un autre diagnostic, p. ex. psychiatrique.
Mais je crois qu’il faut résister à la tentation de réduire le
texte  biblique  au  tout  médical,  tout  scientifique,  tout
maîtrisable. D’une part, la Bible affirme la réalité de forces
invisibles, surnaturelles, plus fortes que nous – des bonnes
et des maléfiques. Si nous croyons en Dieu, il est difficile
de rejeter par principe l’existence d’esprits invisibles qui
interagissent avec nous, même si nous ne les reconnaissons pas
forcément au quotidien. D’autre part, pour en revenir à la
possession, troubles spirituel et psychiatrique ne s’excluent
pas forcément – au contraire même, d’après les spécialistes de
la délivrance, les cas de possession prennent souvent racine
dans  des  vies  brisées  de  l’intérieur  par  le  traumatisme,
l’abus, l’addiction…

Cela dit, cet homme me renvoie à tous ceux que nous étiquetons
« cas désespéré », quelle que soit la cause. Des cas qu’on
n’arrive plus à accompagner, et qui nous laissent démunis :
quelqu’un  enfermé  dans  l’addiction,  p.  ex.,  ou  pris  dans
l’engrenage crime-prison-difficile réinsertion, ou affecté par
un trouble psy qu’on n’arrive pas à traiter, ou sous l’emprise
d’un  réseau  radicalisé/mafieux…  On  n’a  pas  besoin  d’être
possédé pour toucher le fond !



Et c’est là, sur ce terrain dévasté, où la destruction rugit
et le mal se déchaîne, sur ce terrain tellement opposé à ce
que Dieu est, c’est là que Jésus met pied à terre.

La victoire sur les démons

6  [L’homme]  vit  Jésus  de  loin  ;  alors  il  accourut,  se
prosterna devant lui, 7 et cria d’une voix forte : « Que me
veux-tu, Jésus, Fils du Dieu très-haut ? Je t’en conjure, au
nom de Dieu, ne me tourmente pas ! » 8 Jésus lui disait en
effet : « Esprit impur, sors de cet homme ! » 

9 Jésus l’interrogea : « Quel est ton nom ? »

Il  répondit  :  «  Mon  nom  est  “Légion”,  car  nous  sommes
nombreux. » 10 Et il le suppliait avec insistance de ne pas
les envoyer hors du pays.

11 Il y avait là un grand troupeau de porcs qui cherchait sa
nourriture  près  de  la  montagne.  12  Les  esprits  impurs
supplièrent Jésus : « Envoie-nous dans ces porcs, et nous
entrerons en eux ! » 13 Jésus le leur permit. Alors ils
sortirent du possédé et entrèrent dans les porcs. Le troupeau
d’environ 2 000 porcs se précipita du haut de la falaise dans
le lac et s’y noya. 

Sans  attendre  une  démarche  de  foi  de  cet  homme,  Jésus
entreprend  de  le  délivrer,  au  grand  dam  de  l’esprit
démoniaque. Et celui-ci se lance dans une négociation avec
Jésus. Il reconnaît Jésus, c’est d’ailleurs un indice de son
origine : les démons sont toujours ceux qui reconnaissent
Jésus, ce qui ne veut pas dire qu’ils se soumettent !

Alors  le  démon  se  prosterne  devant  Jésus,  en  fausse
soumission ; il prend bien soin de nommer Jésus (à cette
époque, il y avait cette croyance que quand on connaît le nom
de quelqu’un, on peut le maîtriser) ; et même, il le supplie
« au nom de Dieu » !!! C’en serait presque risible, si l’homme
derrière n’était dans une telle détresse.

https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/6/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/7/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/8/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/9/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/10/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/12/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/13/NFC


Jésus rétorque en demandant le nom du démon, ce dont il ne
s’embarrasse  pas  généralement  :  par  rapport  à  ce  qui  se
pratiquait à l’époque (comme aujourd’hui) dans les milieux
ésotériques, sorcellerie, magie etc., Jésus n’a pas de rituel.
Même pour guérir, d’ailleurs ! Pas de formules, de gestes,
d’effets  spéciaux…  Là  où  les  techniques  humaines  sont  en
échec, Jésus parle et la chose arrive. C’était la même chose,
juste avant, dans l’Évangile de Marc, quand Jésus calme la
tempête en disant : « Silence », et juste après, lorsque Jésus
ressuscite la fille de Jaïrus, qui était morte, simplement
avec ces mots : « Jeune fille, lève-toi ». L’autorité divine,
si efficace, est d’une grande sobriété.

Si Jésus renvoie la balle au démon, c’est pour montrer qu’il
ne rentre pas dans son jeu, et au passage, nous devinons
l’ampleur du dommage chez le possédé : une légion romaine
comptait 6000 soldats… Le possédé est complètement tiraillé de
l’intérieur !

Finalement,  le  démon  demande  une  issue  de  secours  :  on
considérait à l’époque que le pire pour les esprits était de
ne pas avoir de réceptacle. Le mieux, c’est un humain, mais en
second choix, des animaux iront bien. Et Jésus exauce cette
demande ! Pourquoi ? Je ne sais pas. En tout cas, cela va se
révéler fatal pour les démons, puisqu’ils s’auto-détruisent en
se noyant. Ils ne peuvent aller que vers la mort. Cela nous
montre aussi, visuellement, la gravité de ce que vivait cet
homme.

Certains pourraient se scandaliser qu’on sacrifie des animaux,
ou le revenu d’un éleveur qui n’y est pour rien, mais d’une
part, pour le lecteur juif, le porc est à part – c’est un
animal impur (comme le rat pour nous !). Par l’action de
Jésus,  symboliquement,  tout  ce  qui  est  impur  disparaît
(esprits et animaux).

D’autre part, cela montre aussi l’importance que Jésus accorde
à la délivrance de cet homme possédé : la vie et la liberté



n’ont pas de prix ! Plus tard, sur la Croix, c’est sa propre
vie que Jésus offre, pour débarrasser notre existence de toute
chaîne, de toute impureté, de toute emprise… Jésus ne prend
pas à la légère le coût de ses actions, mais à ses yeux, rien,
rien, ne vaut plus que la vie et la liberté d’un homme.

Le rejet des témoins

14 Ceux qui gardaient les porcs s’enfuirent et portèrent la
nouvelle dans la ville et dans la campagne. Les gens vinrent
donc voir ce qui s’était passé. 

15 Ils arrivent auprès de Jésus et voient l’homme qui avait
été possédé par une légion d’esprits impurs : il était assis,
habillé et il avait toute sa raison. Et ils prirent peur. 16
Ceux qui avaient tout vu leur racontèrent ce qui était arrivé
à l’homme possédé et aux porcs. 17 Alors ils se mirent à
supplier Jésus de quitter leur territoire. 

Jésus a résolu une situation que personne ne pouvait gérer !
Les  concitoyens  en  sont  plus  qu’impressionnés,  ils  sont
terrifiés, et ils demandent à Jésus de partir. Pour eux, le
coût du changement est trop grand : mieux vaut garder son
petit équilibre, quitte à devoir supporter un démoniaque, que
d’accueillir la vie au risque de perdre un troupeau, ou de
modifier  l’écosystème  !  A  la  fin,  on  se  demande  qui,  du
démoniaque ou de son entourage bien-pensant, est le plus sous
emprise, le plus morbide, le plus sec !!!

Etrangement, lorsque Jésus fait surgir la vie, cela ne réjouit
pas tout le monde… Certains trouvent des bénéfices au malheur
des autres, et ce texte empêche toute naïveté : la lumière qui
surgit dans les ténèbres ne suscite pas que de la joie… mais
aussi de la résistance.

Sans même parler de malveillance, la simple inertie peut créer
des résistances, et aussi chez les chrétiens, pourtant acquis
à la cause ! Car toute nouveauté, aussi lumineuse qu’elle
soit,  met  en  péril  nos  équilibres,  nos  habitudes,  notre

https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/15/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/16/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/17/NFC


écosystème… tout avancement coûte et déstabilise : mais si
c’est pour la délivrance, même d’un seul, cela n’en vaut-il
pas la peine ? Nous résistons au changement quand nous restons
focalisés sur ce que nous perdons, mais si nous regardons à ce
qui est gagné, quelle joie ! quelle motivation ! C’est cette
attitude-là qui a permis au Christ d’entrer dans la mort, les
yeux fixés sur sa résurrection, sur notre résurrection avec
lui, sur la joie éternelle qu’il allait vivre avec nous.

L’invitation à aller

18 Au moment où Jésus montait dans la barque, celui qui avait
été possédé le supplia de pouvoir rester avec lui. 19 Jésus ne
le lui permit pas, mais il lui dit : « Retourne chez toi, dans
ta famille, et raconte-leur tout ce que le Seigneur a fait
dans sa bonté pour toi. » 20 L’homme s’en alla donc et se mit
à proclamer dans la région de la Décapole tout ce que Jésus
avait fait pour lui ; et tout le monde était très étonné.

Dernier rebondissement : l’ex-démoniaque veut suivre Jésus,
mais… Jésus le renvoie ! C’est d’autant plus étonnant que
Jésus a accédé à la requête des démons, à celle des habitants
qui lui demandent de partir, mais le seul qui a une intention
louable, Jésus le renvoie ?!

Bien sûr, Jésus voit plus loin : l’homme, rentré chez lui,
sera un témoignage fort de la puissance et de l’amour du
Christ, et il portera plus de fruits en étant disciple « à
distance » et témoin.

Première réflexion : l’exaucement ou le non-exaucement des
prières n’est pas un gage de qualité de nos demandes… Souvent
on se lamente quand on n’est pas exaucé : quand Dieu ne répond
pas, et si c’était pour quelque chose de plus grand et de plus
fécond ?

Deuxième  réflexion  :  libérés  par  le  Christ,  nous  n’avons
qu’une envie, rester près de lui, dans un environnement saint,
lumineux et pur. Mais Jésus nous renvoie, il nous disperse ici

https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/18/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/19/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Marc/5/20/NFC


et là pour que la petite flamme que nous avons reçue puisse se
multiplier…  Vous  me  direz  :  et  les  disciples  qui  ont  le
privilège de suivre Jésus dans la barque ? Eux aussi ont dû se
disperser,  après  la  résurrection  :  «  allez,  et  faites  de
toutes les nations mes disciples… ». Un disciple de Jésus,
c’est quelqu’un qui sort, qui se mélange, et qui partage ce
qu’il a reçu. Ce n’est pas confortable, on peut se heurter à
des réactions agressives, des malentendus, des valeurs qui
changent, et d’ailleurs souvent les chrétiens finissent par
perdre de vue leur réseau d’avant (2 ans en moyenne). Ce n’est
pas confortable, mais… c’est ce que Jésus a fait lui-même : il
est venu dans le monde, dans les ténèbres, jusque dans la
mort, pour partager sa vie et sa lumière. Et il nous demande
de faire pareil, jusqu’à ce que sa lumière soit partout.

Conclusion

Finalement, on pourrait dire que, tant qu’il y a Jésus, il y a
de l’espoir ! Personne, ni vous ni votre voisin, ni celui que
vous croisez dans la rue, ni celle qui vous désespère, ni le
criminel ou le terroriste : personne n’est tombé si bas que
Jésus ne puisse le relever. Sans être naïfs sur les influences
(démoniaques  ou  pas),  le  témoignage  du  démoniaque  nous
rappelle que derrière un cas désespéré, il y a toujours une
personne, une personne que Dieu a créée et qu’il aime, une
personne qu’il veut libérer et restaurer. Plus grand que le
plus grand désespoir, voilà l’amour de Dieu, la puissance de
Dieu qui domine sur le mal, quelle qu’en soit la forme. Alors
que Dieu renouvelle notre regard et notre attitude, pour que
nous soyons toujours pleins d’espoir, ouverts à la possibilité
de son action !



La  fidélité,  même  pour  les
infidèles
Regarder la vidéo ici.

Jusqu’où va la fidélité ?

Dans nos relations humaines – d’amour ou autre ! nous ne
sommes pas fidèles seulement envers notre conjoint, mais aussi
envers notre famille, nos amis, ceux envers qui nous nous
sommes engagés… – la fidélité est un des fondements de la
confiance  :  je  fais  confiance  à  l’autre  parce  qu’il  est
fiable, fidèle, qu’il honore sa parole, ses engagements, son
soutien. Si la confiance est rompue, p. ex. si votre conjoint
a regardé ailleurs, qu’un collègue a manœuvré dans votre dos,
qu’un ami a colporté des rumeurs sur vous, qu’un employeur ou
un client n’a pas honoré sa dette devant votre travail, la
trahison  peut  être  très  douloureuse,  et  la  relation  est
sérieusement entamée : vous serez sur vos gardes et vous aurez
du mal à vous impliquer.

Notre  fidélité  dans  une  relation  est  bien  souvent
conditionnée, notamment à la fidélité de l’autre : tant qu’il
honore  ses  engagements,  j’honore  les  miens  (en  tout  cas
j’essaye). Et on est tenté de se dire qu’avec Dieu c’est
pareil : certes, il est infiniment plus patient que nous, mais
quand même, il y a bien des limites !

En cette veille de Saint Valentin, j’ai choisi un passage de
l’Ancien Testament qui nous parle d’amour et de fidélité, qui
nous parle de la relation entre Dieu et son peuple comme si
c’était  un  couple  marié.  Je  récapitule  le  contexte  :  à
l’époque  d’Abraham  puis  de  Moïse,  YHWH,  Dieu,  se  révèle
personnellement  au  peuple  d’Israel,  il  le  comble  de
bénédictions, il le libère de l’esclavage et des difficultés,
le  re-comble  de  bénédictions,  le  protège…  Tout  cela  par

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/13/la-fidelite-meme-pour-les-infideles/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/13/la-fidelite-meme-pour-les-infideles/
http://https://www.youtube.com/watch?v=B-nXAetzWh0
https://www.youtube.com/watch?v=B-nXAetzWh0


amour : il aime son peuple, avec la tendresse d’un père, mais
aussi avec la passion d’un amoureux. Malheureusement, comme
dans nombre de relations, la confiance a été trahie. Ici, le
peuple et ses responsables se laissent influencer par les
peuples alentour, qui ont leur propre religion, espérant que
le dieu d’à côté pourrait lui aussi leur faire du bien ! Dans
le contexte d’Israel, sur les territoires secs à l’Est de la
Méditerranée,  la  bénédiction  c’est  surtout  la  pluie,  pour
faire pousser les récoltes et nourrir les hommes comme les
bêtes. Et justement, à côté, il y a ce Dieu « Baal » (ça veut
dire « maître » mais là c’est presque un prénom), spécialiste
de la pluie et de la fertilité. Israel se lance alors dans des
rites divers, construit des temples, engage des prêtres, etc.
pour obtenir les faveurs de ce dieu ! Elle n’hésite pas à
plonger dans des comportements très louches, cautionnant p.
ex. la prostitution sacrée ou le sacrifice d’enfants (rien que
ça  !).  En  voyant  cela,  Dieu  Yhwh  ne  peut  pas  rester
indifférent : c’est une trahison, un adultère. Du coup, il
prend du recul, il coupe les vivres – notamment les vivres
d’eau, puisqu’il est le créateur : il ne pleut plus, Israël se
retrouve dans la sécheresse. On est au bord de la rupture…
Voyons ensemble comment Dieu envisage la suite.

Lecture biblique : Osée 2.16-25

16 Eh bien, [dit Dieu] c’est moi qui vais la séduire,
je la conduirai au désert
et je regagnerai sa confiance.

17 Et de là-bas, je lui rendrai ses vignobles
et je ferai de la vallée de Akor [vallée où a lieu la première
condamnation  pour  détournement  de  fonds,  vallée  de  la
corruption]
une porte d’espérance,
et là elle répondra comme au temps de sa jeunesse,
au jour où elle monta du pays d’Egypte.

18 Et il adviendra en ce jour-là

https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/16/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/17/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/18/TOB


– oracle du SEIGNEUR –
que tu m’appelleras « mon mari »,
et tu ne m’appelleras plus « mon baal, mon maître ».    
          //

19 J’ôterai de sa bouche les noms des Baals,
et on ne mentionnera même plus leur nom.

20 Je conclurai en ce jour-là une alliance,
avec les bêtes des champs, les oiseaux du ciel, les reptiles
du sol ;
l’arc, l’épée et la guerre,
je les briserai, il n’y en aura plus dans le pays,
et je permettrai aux habitants de dormir en sécurité.     
          //

21 [Israel] Je te fiancerai à moi pour toujours,
je te fiancerai à moi
par la justice et le droit, l’amour et la tendresse.

22 Je te fiancerai à moi par la fidélité
et tu connaîtras le SEIGNEUR.

23 Et il adviendra en ce jour-là que je répondrai
– oracle du SEIGNEUR –,
je répondrai à l’attente des cieux
et eux répondront à l’attente de la terre.

24 Et la terre, elle, répondra
par le blé, le vin nouveau, l’huile fraîche,
et  eux  répondront  à  l’attente  d’Izréel  [une  ville
d’Israël].                     //

25 Je l’ensemencerai pour moi dans le pays,
et j’aimerai Lo-Rouhama [« la mal-aimée »],
et je dirai à Lo-Ammi [« pas mon peuple »] : « Tu es mon
peuple »,
et lui, il dira : « Mon Dieu ».

https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/19/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/20/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/21/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/22/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/23/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/24/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Os%C3%A9e/2/25/TOB


L’initiative de Dieu  

Devant l’infidélité de « sa femme », Israël, Dieu réagit en
deux temps. D’abord il marque le coup : c’est grave, ce qui
s’est passé, la trahison ne peut pas être prise à la légère.
Il y a une pause dans la relation, un stop. Dieu enlève à
Israël tous les avantages qu’elle avait auprès de lui. Mais
Dieu ne s’arrête pas là : il veut faire de ce « désert » une
opportunité, la chance d’un nouveau départ, l’occasion de se
retrouver, tels qu’ils sont, face à face, comme au début, en
mettant de côté tout ce qui perturbé la relation.

« Je la séduirai à nouveau » : qui d’entre nous, face à la
trahison et à l’infidélité, se dirait cela ? n’est-ce pas au
traître de venir implorer notre pardon ? Et pourtant là, c’est
Dieu qui se met en quatre, qui s’abaisse, pour reconquérir
celle  qui  l’a  trahi.  Dieu  ne  reste  pas  passif  devant  la
difficulté, mais il se bat pour son couple. Même si lui est
innocent, il ne se campe pas sur sa blessure ou ses droits,
mais il donne tout pour reconquérir sa bien-aimée.

Parce que Dieu a un rêve, le rêve d’une vie heureuse à deux :
un peuple en sécurité, dans la paix, sans guerres ni conflits,
un peuple dans l’abondance (les champs de blé, les vignes,…),
un  peuple  juste  et  bon.  Plus  que  ça,  son  rêve,  c’est
l’intimité, l’authenticité, la complicité : que le peuple le
connaisse, lui, pour qui il est, presque à visage découvert,
sans masque ni faux-semblant, que le peuple réponde avec amour
à sa tendresse passionnée… Et pour ce rêve, Dieu renouvelle
ses vœux, il réaffirme sa promesse : par trois fois « je te
fiancerai à moi… » (v.21). Dans le but qu’Israël réponde :
« oui, je le veux ! tu es mon dieu, mon mari » (v.25).

Je trouve toujours très touchant le désir de renouveler ses
vœux de mariage après des décennies ensemble… mais ici, Dieu
renouvelle ses vœux avec une épouse infidèle qui n’a pas tenu
sa promesse ! Ca paraît presque insensé, on aurait envie de
dire à Dieu : « mais enfin, sois lucide ! elle te trompe



depuis des années… passe à autre chose ! » Et c’est vrai que
si Dieu comptait sur son épouse infidèle, il y aurait peu
d’espoir…

Mais il s’appuie sur sa propre fidélité. Les fiançailles sont
ici équivalentes au mariage, à l’échange public des promesses,
à l’échange de la dot. Et Dieu fournit la dot, il donne lui-
même ce qui manque à sa femme, pour que ça marche : justice et
droit, amour et tendresse, fidélité. Même plus, il efface le
souvenir de ses anciens amants, il classe le dossier, on n’en
parle plus… Il fait tout ce qui est en son pouvoir pour
repartir du bon pied.

Quand cela arrive-t-il ? « En ce jour », dit Dieu. Quand les
prophètes reçoivent de Dieu des indications sur l’avenir, ils
voient que c’est devant eux, mais ils ne voient pas forcément
la distance ou les étapes intermédiaires : c’est un point à
l’horizon, un cap. Ce « jour », le « jour de l’Eternel »,
désigne à la fois

la  façon  dont  Dieu  va  prendre  soin  d’Israel  après

l’exil, en la ramenant au pays (au 5e avant JC) ;
mais aussi le jour où Dieu purifiera de l’intérieur le
cœur de son peuple en ôtant ses infidélités : sur la
Croix, quand Jésus assume les infidélités de l’humanité
pour nous en libérer, pour nous donner l’Esprit de Dieu
qui vit en nous (quelle plus grande intimité ?), et nous
faire entrer dans son peuple élargi : l’Eglise, épouse
du Christ ;
mais aussi le jour où les infidélités, les conflits et
les famines, seront complètement balayés de la surface
de la terre, un jour de paix et d’harmonie pour notre
monde, à tous les niveaux de la société, jusque dans la
nature – et ce jour-là, nous l’attendons encore…

Une relation amoureuse peut être détruite de bien des façons.
Mais quand je demande aux couples qui se préparent au mariage
ce qui serait le pire pour eux, l’infidélité est toujours dans



le top 3. La Bible parle de notre péché comme d’une infidélité
(que  nous  trompions  Dieu,  que  nous  regardions  simplement
ailleurs,  ou  que  nous  soyons  indifférents  à  sa  voix,
distants).  C’est  un  adultère,  une  trahison  blessante,
mordante, humiliante, qui remet tout en question. Tout, sauf
la fidélité de Dieu, qui honore sa promesse envers nous, qui
est prêt à se donner lui-même en dot pour gagner notre amour.
Il l’a montré en Christ.

Je n’ai pas fini ma prédication, mais avant de voir comment la
fidélité de Dieu peut nous inspirer dans nos relations, je
vous invite à chanter pour nous réapproprier la promesse de
Dieu, l’assurance de sa fidélité, en particulier là où nous ne
le méritons pas.

L’ancre de ma foi.

La fidélité de Dieu, une inspiration pour nos relations

Comment la fidélité de Dieu, scellée en Christ, habitant en
nous  par  l’Esprit,  peut-elle  nous  inspirer  dans  nos
relations ? Comment pouvons-nous faire nôtre cette fidélité
qui le caractérise et qu’il veut partager avec nous ? Certes,
nous sommes infiniment plus limités que Dieu. Cela dit, nous
sommes aussi rarement 100% innocents ! Explorons la façon dont
la fidélité de Dieu peut nous inspirer, surtout quand l’autre
nous déçoit.

Evidemment, en parlant de fidélité, on pense vite au couple,
au  mariage  (couple  engagé,  lié  par  une  promesse).  
Spontanément, la fidélité évoque l’exclusivité de l’intimité
physique, ne pas avoir d’amants, ne pas convoiter la femme qui
passe à côté ou qui apparaît sur l’écran. Mais on le voit dans
ce texte, et on l’expérimente, la fidélité c’est tellement
plus ! ce n’est pas un couple qui reste ensemble pour rester
ensemble, c’est un couple qui se soutient, dans le temps, une
relation de confiance qui s’approfondit et qui permet d’être
soi-même devant l’autre.

https://www.youtube.com/watch?v=KJwhg1SjjcU


Un  mot  clef  :  la  persévérance.  Être  fidèle,  c’est  être
persévérant  dans  notre  engagement,  notre  soutien,  notre
affection. Et la persévérance se muscle dans ces moments où
l’autre nous déçoit, nous est infidèle, commet des erreurs ou
des fautes. C’est facile, de persévérer quand il n’y a pas de
souci ! Mais c’est quand on persévère face à la difficulté
qu’on expérimente quelque chose de la fidélité divine.

Et il faut bien avouer que la persévérance, la fidélité, ne
sont pas des qualités principales de notre temps ! Quasiment
un mariage sur deux se finit en divorce, sans parler des
couples qui se séparent sans passer par mariage et divorce. On
accepte que les relations flottent au gré des ressentis, pour
composer, recomposer, re-recomposer des familles au lien de
plus en plus distendu.

Comprenez-moi bien : je suis bien consciente qu’il y a des cas
où  le  mariage  est  non  seulement  détruit  mais  aussi
destructeur. Vous avez peut-être subi un divorce, ou l’avez
choisi parce que c’était un moindre mal – et je ne condamne
absolument pas ! Cela dit, on ne peut pas dire que la majorité
des ruptures autour de nous sont des cas de force majeure… La
persévérance dans les relations n’est pas monnaie courante.

Et j’élargis : il n’y a pas que le couple dans la vie ! Qu’en
est-il de nos relations en famille ? de nos amitiés ? de nos
relations  d’église  ?  que  faisons-nous  quand  l’autre  nous
déçoit ? quand il s’éloigne ? est-ce que nous suivons le même
mouvement  d’écartement,  ou  est-ce  que  nous  remontons,  à
contre-courant,  pour  rechercher  l’autre  et  raviver  la
relation ? Nous sommes souvent prompts à nous saisir de ce qui
s’est mal passé. L’attitude consommatrice nous pousse à rendre
la relation si elle ne nous satisfait pas à 100% (et quel être
humain,  parfaitement  imparfait,  pourrait  me  satisfaire  à
100% ?). Les relations virtuelles, basées sur les affinités,
en rajoutent sûrement une couche.

Mais Dieu nous donne le modèle d’une persévérance qui regarde



à  l’affection  d’origine,  à  ce  qui  a  été  construit,  à  la
promesse, et qui donne une nouvelle chance (en disant les
choses ! mais en recherchant la réconciliation). Par exemple,
en recontactant un ami éloigné, un cousin avec qui on est
fâché, en parlant avec notre collègue au lieu de l’éviter… Il
s’agit de redonner une chance, sans s’enfermer dans l’amertume
du passé ou nos droits et notre fierté, car les obstacles
intérieurs sont aussi importants que les fléaux sociaux. Et là
aussi,  la  fidélité  de  Dieu  est  essentielle,  c’est  notre
force : si nous sommes trop fiers, que notre honneur paraît
bafoué, regardons au Dieu, roi des cieux, qui s’est abaissé
pour nous rejoindre. Si c’est la douleur qui nous empêche de
revenir, regardons au Dieu compatissant et juste, qui prendra
soin de nous.

Conclusion

La pandémie l’a montré : nous souffrons de solitude. Et ça ne
risque pas de changer si nos relations changent tout le temps.
Si  au  moindre  désagrément,  on  se  déracine,  les  relations
restent toujours superficielles, et alors, même entouré, on
reste seul derrière notre masque. Cultiver la persévérance,
cultiver la fidélité, c’est surmonter des obstacles pour se
donner  la  chance  de  relations  profondes,  intimes,
authentiques.

Certes, nous ne sommes pas Dieu… Nous sommes bien plus petits
que Dieu, mais ce qui fait la différence dans notre vie, ce
qui impressionne/ motive/ inspire, ce supplément d’âme ou ce
sel, c’est bien quand quelque chose d’extra-ordinaire vient
transfigurer  la  banalité  ordinaire.  Même  si  les  autres
manquent de fidélité, même si nous manquons de fidélité, même
si /surtout ! si c’est douloureux et difficile, regardons à
Dieu, comptons sur sa fidélité, laissons l’exemple du Christ
nous inspirer, et que son Esprit nous aide à porter des fruits
de fidélité.



Solae  (5)  A  Dieu  seul  la
gloire
Regarder la vidéo

Jean-Sébastien Bach est considéré comme l’un des plus grands,
et même peut-être le plus grand compositeur de l’histoire de
la musique. Savez-vous comment il signait la plupart de ses
partitions ? Il ne mettait pas seulement son nom, il ajoutait
trois lettres, qui n’étaient pas ses initiales : SDG, pour
Soli Deo Gloria. A Dieu seul la gloire. Et il ne le faisait
pas seulement pour les partitions d’oeuvres sacrées.

Toute  l’oeuvre  de  ce  génie  de  la  musique,  profondément
croyant, était dédiée à Dieu. Le désir de Jean-Sébastien Bach
était que toute sa musique rende gloire à Dieu. Il cherchait à
vivre,  en  bon  Protestant,  cette  cinquième  affirmation
théologique  fondamentale  de  la  Réforme  avec  laquelle  nous
terminons notre série de prédications : Soli Deo Gloria. A
Dieu seul la gloire !

C’est  d’abord,  bien-sûr,  une  expression  biblique,  qu’on
retrouve à plusieurs reprises, sous différentes formes. On
l’entend  proclamée  dans  le  ciel,  dans  les  extraordinaires
visions du trône et de l’Agneau aux chapitres 4 et 5 de
l’Apocalypse :

Apocalypse 4.11
« Seigneur, notre Dieu, tu es digne de recevoir la gloire,
l’honneur et la puissance.
Car c’est toi qui as créé toutes choses,
tu as voulu qu’elles soient et elles ont été créées. »

Apocalypse 5.13

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/06/solae-5-a-dieu-seul-la-gloire/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/06/solae-5-a-dieu-seul-la-gloire/
https://www.youtube.com/watch?v=1Hheg81VBZ0


Et j’entendis toutes les créatures dans les cieux, sur terre,
sous terre et sur la mer – les créatures de l’univers entier –
qui chantaient :
« À celui qui siège sur le trône et à l’agneau
soient la louange, l’honneur, la gloire et la puissance pour
toujours ! »

On la retrouve aussi à plusieurs reprises ailleurs dans le
Nouveau Testament, comme par exemple dans les deux derniers
versets de l’épître de Jude :

Jude 1.24-25
24 À celui qui peut vous garder de toute chute et vous faire
paraître  sans  défaut  et  pleins  de  joie  en  sa  glorieuse
présence, 25 au Dieu unique, notre sauveur par Jésus Christ
notre Seigneur, sont la gloire, la grandeur, la puissance et
l’autorité, depuis toujours, maintenant et pour toujours !
Amen.

C’est  aussi  une  formule  qu’on  a  abondamment  reprise  dans
l’hymnologie  chrétienne,  c’est  ce  qu’on  appelle  des
doxologies.  Elles  font  partie  de  nos  cantiques  ou  on  les
utilise dans nos formules liturgiques au cours d’un culte.

Le risque, justement, c’est peut-être qu’on en reste à une
simple formule…

 

A Dieu soit la gloire
Pour aller au-delà de la formule, il est pertinent de garder à
l’esprit,  ou  peut-être  de  reprendre  conscience  de  ce  que
signifie l’expression « A Dieu seul la gloire ». Que dit-on
quand on chante, quand on prie ou quand on proclame : « à Dieu
soit la gloire » ?

Nous disons qu’il est le seul qui puisse recevoir la gloire.
Il est le seul digne d’être adoré parce qu’il est unique et



qu’il n’y en a pas d’autre comme lui. C’est ce que la Bible
affirme quand elle dit que Dieu est saint : il est unique et
incomparable.

Dieu est seul digne d’être adoré parce qu’il est à l’origine
de toutes choses, à l’origine de l’univers entier qu’il a
créé, à l’origine de notre salut qu’il a pleinement accompli
en Jésus-Christ. C’est la grâce seule (un cadeau immérité de
Dieu), par la foi seule (nous ne pouvons ni ne devons rien y
ajouter), grâce au Christ seul (il a tout accompli !), et
c’est l’Écriture seule qui nous le dit… voilà pourquoi la
gloire lui revient, à lui seul !

Dans la vision du trône d’Apocalypse 4, il y a un geste que
font les 24 anciens qui est très significatif : ils jettent
leurs couronnes devant le trône et rendent gloire à Dieu. Ce
geste  signifie  simplement  que  devant  Dieu,  plus  aucune
couronne  ne  tient.  Tous  nos  motifs  de  fierté,  toutes  nos
petites ou grandes gloires personnelles s’effacent devant la
gloire infinie de Dieu.

La gloire, en hébreux, c’est kavod. Un mot dont la racine
signifie  le  poids  (c’est-à-dire  l’importance).  Or,  face  à
Dieu, personne ne fait le poids ! Il est le seul, l’unique,
qui puisse être adoré.

Finalement,  c’est  bien  ce  que  disait  déjà  le  début  du
Décalogue  :

Exode 20.2-3
Je suis le Seigneur ton Dieu, c’est moi qui t’ai fait sortir
d’Égypte où tu étais esclave.
Tu n’adoreras pas d’autres dieux que moi.

 

Tout faire pour la gloire de Dieu
A Dieu seul la gloire ! Personne ne fait le poids face à lui.



On pourrait s’arrêter là… mais je vous propose d’aller un peu
plus  loin  et  de  nous  demander  quelles  peuvent  être  les
conséquences pratiques de cette affirmation fondamentale. Et
pour cela, je vous propose de lire un passage tiré de la
première épître de Paul aux Corinthiens.

1 Corinthiens 10.23-33
23 « Tout est permis », dites-vous. Oui, cependant tout n’est
pas utile. « Tout est permis », cependant tout n’est pas
constructif. 24 Que personne ne cherche son propre intérêt,
mais plutôt celui des autres.
25 Vous êtes libres de manger tout ce qui se vend au marché de
la  viande  sans  avoir  à  poser  des  questions  par  motif  de
conscience ; 26 car, comme il est écrit, « c’est au Seigneur
qu’appartient la terre avec tout ce qu’elle contient ».
27 Si une personne non-croyante vous invite à un repas et que
vous acceptez d’y aller, mangez de tout ce qu’on vous servira,
sans poser de question par motif de conscience. 28 Mais si
quelqu’un vous dit : « Cette viande provient d’un sacrifice
offert aux idoles », alors n’en mangez pas, à cause de celui
qui a fait cette remarque et par motif de conscience – 29 je
parle  ici  non  pas  de  votre  conscience,  mais  de  celle  de
l’autre.
«  Mais  pourquoi,  demandera-t-on,  ma  liberté  serait-elle
limitée par la conscience de quelqu’un d’autre ? 30 Si je
remercie Dieu pour ce que je mange, pourquoi me critiquerait-
on au sujet de cette nourriture pour laquelle j’ai dit merci ?
»
31 Ainsi, que vous mangiez, que vous buviez, ou que vous
fassiez quoi que ce soit, faites tout pour la gloire de Dieu.
32 Ne soyez un obstacle pour personne, ni pour les Juifs, ni
pour ceux qui ne le sont pas, ni pour l’Église de Dieu. 33
Comportez-vous comme moi : je m’efforce de plaire à tous en
toutes choses ; je ne cherche pas mon propre bien, mais le
bien d’une multitude de gens, afin qu’ils soient sauvés.

C’est bien-sûr la formule du verset 31 qui m’intéresse en



particulier : « que vous mangiez, que vous buviez, ou que vous
fassiez  quoi  que  ce  soit,  faites  tout  pour  la  gloire  de
Dieu. »

La formule est très générale : « Quoi que vous fassiez, faites
tout pour la gloire de Dieu » Mais ce qui est intéressant,
c’est  qu’elle  est  citée  par  Paul  alors  qu’il  évoque  une
question très concrète, voire terre à terre. Il répond à la
question qui lui est posée : peut-on ou non manger de la
viande issue d’un animal offert en sacrifice à des divinités
païennes ?

C’est  une  problématique  qui  peut  nous  sembler  étrange
aujourd’hui mais c’était une vraie question pour des chrétiens
du Ier siècle, d’origine païenne et vivant dans un contexte
païen.  Et  la  réponse  de  Paul  est  très  intéressante  parce
qu’elle est nuancée. Il ne répond pas par oui ou par non. Il
dit : ça dépend ! Et ça ne dépend pas de vous, ni de la viande
ou de la façon dont elle a été apprêtée. Ça dépend des autres,
de leur conscience. Ça dépend de l’effet qu’aura sur l’autre
le fait de consommer ou de ne pas consommer telle ou telle
viande, dans telle ou telle circonstance.

Face à cette question comme face à toute autre question, la
boussole qui doit orienter ma décision, c’est la gloire de
Dieu. Quoi que vous fassiez, faites tout pour la gloire de
Dieu !

Il  ne  s’agit  pas  ici  de  faire  une  liste  des  choses  qui
glorifient de Dieu et de celles qui ne le glorifient pas,
comme  si  on  pouvait  tout  classer  dans  l’une  de  ces  deux
catégories. Il s’agit de se poser toujours la question, et d’y
répondre en fonction des circonstances. Non pas de manière
absolue, ou légaliste, mais de manière nuancée.

Dieu n’est pas glorifié si mon attitude ou mes paroles font du
mal à mon prochain ou provoquent sa chute. Parce que Dieu aime
tous les êtres humains, chacune et chacun en particulier, et



veut  qu’ils  soient  sauvés.  Il  ne  veut  pas  qu’ils  soient
blessés, humiliés, dévalorisés…

Notre vocation d’êtres humains créés à l’image de Dieu, c’est
de glorifier Dieu. De refléter par notre vie la gloire de
Dieu. Et c’est encore plus vrai si nous sommes croyants, et si
nous affirmons que Jésus-Christ dont nous sommes les disciples
est lui-même l’image parfaite de Dieu.

«  Quoi  que  vous  fassiez,  faites  tout  pour  la  gloire  de
Dieu ! »

Cette exhortation de l’apôtre Paul est aussi un appel à voir
dans  tous  les  domaines  de  notre  vie,  des  occasions  de
glorifier Dieu. Quoi que nous fassions, dans quelque domaine
que ce soit, il est possible de glorifier Dieu ! Il ne s’agit
pas ici de donner la gloire à Dieu comme s’il en manquait, il
s’agit de lui rendre gloire, reconnaissant que tout vient de
lui.

Il ne s’agit donc pas ici de passer sa vie à chanter des
cantiques ! Comme si c’était la seule façon de glorifier Dieu…

Il  s’agit  de  glorifier  Dieu  par  notre  vie,  dans  notre
quotidien.  Vous  pouvez  glorifier  Dieu  par  votre  travail
professionnel,  par  votre  engagement  associatif,  dans  vos
relations avec vos proches, vos voisins, vos amis. Vous pouvez
glorifier Dieu en faisant tout cela bien, avec amour, avec
patience, avec bienveillance, et on pourrait citer ici toute
la liste du fruit de l’Esprit de Galates 5.22.

Vous pouvez bien sûr aussi glorifier Dieu en témoignant de
votre  foi  et  de  votre  espérance.  Mais  à  quoi  sert-il  de
témoigner de sa foi autour de soi si, par le reste de notre
vie, nous ne glorifions pas le Dieu d’amour et de paix ?

 



Conclusion
A  Dieu  seul  la  gloire  !  Il  est  le  seul,  l’unique,
l’incomparable. Rien ni personne ne fait le poids face à lui.
Rien n’est sacré ou absolu sinon Dieu. Pas même ma religion,
mon Église, ma théologie ou ma vision de Dieu.

A Dieu seul la gloire ! Ça ne veut pas dire que tout ce que je
suis ou ce que je fais n’a aucune valeur. Ça veut dire que
c’est le regard de Dieu, son regard de grâce et d’amour, qui
donne du sens à ma vie, qui donne du poids, de l’importance à
ce que je suis et ce que je fais.

A Dieu seul la gloire, aujourd’hui, dans ma vie, et pour
l’éternité, dans l’univers entier !

5 Solae (4) En Christ seul
Regarder la vidéo ici

Nous continuons ce matin notre série sur les fondamentaux de
la  Réforme  protestante  au  XVIe  siècle,  dont  nous  sommes
héritiers, avec cette affirmation : le salut vient du Christ
seul, un salut offert par grâce que nous recevons simplement
par la foi. Pour creuser cette affirmation, je vous invite à
lire un passage de la première lettre de l’apôtre Paul à
Timothée. Paul est en train de recommander à Timothée et à
l’église  de  prier,  de  prier  largement,  pour  tous,  et  son
argument massue, c’est l’œuvre du Christ pour nous.

Lecture biblique : 1 Tim 2.1-7

1 Avant tout, je recommande ceci : il faut faire des demandes
à Dieu, le prier, le supplier et le remercier pour tous les

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2022/02/01/5-soli-45-en-christ-seul/
https://www.youtube.com/watch?v=ffADBk5j_Go&t=424s
https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/1/PDV


êtres humains. 2 Il faut prier pour ceux qui nous gouvernent
et pour toutes les autorités. Alors nous pourrons mener une
vie calme et tranquille en étant fidèles à Dieu et en nous
conduisant bien. 3 Voilà ce qui est beau et ce qui plaît à
Dieu notre Sauveur, 4 qui veut que tous soient sauvés et
arrivent à connaître la vérité. 

5 En effet, il y a un seul Dieu. Il y a aussi un seul
intermédiaire [médiateur] entre Dieu et les êtres humains :
c’est un être humain, le Christ Jésus, 6 qui a donné sa vie en
rançon pour libérer tous les humains. C’est là le témoignage
que le Christ a donné au moment fixé par Dieu.

7 Et c’est à cause de ce témoignage que Dieu a fait de moi un
messager et un apôtre (je dis la vérité, je ne mens pas). Il
m’a chargé d’enseigner aux non-Juifs la foi et la vérité.

Pour résumer : Paul nous invite à prier pour l’humanité, à la
fois nos contemporains et ceux qui nous gouvernent, afin que
la  Bonne  Nouvelle  du  salut  en  Christ  puisse  se  propager
facilement au plus grand nombre, car Dieu veut que l’humanité
soit sauvée – le Christ en est la preuve. Concentrons-nous
donc sur le Christ, clef de notre salut.

Jésus-Christ, le médiateur

Jésus est présenté ici comme un médiateur, un intermédiaire,
entre Dieu et nous. Au départ, c’est un terme juridique (comme
un  médiateur  entre  deux  parties  qui  s’affrontent),
commerciale, ou diplomatique : le médiateur, c’est quelqu’un
qui aide à établir ou rétablir la relation. Plus largement, on
peut penser au grand frère qui va parler aux parents de notre
part, à l’oncle qui rassemble toute la famille pour régler une
affaire,  ou  tout  simplement  à  l’ami  qui  recommande  un
professionnel en disant : « Dis-lui bien que tu viens de ma
part ! ». Ce médiateur facilite la transaction, la relation,
et  pour  que  ça  marche,  il  faut  qu’il  ait  la  faveur,  la
confiance, des deux parties.

https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/2/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/3/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/4/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/5/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/6/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/7/PDV


Jésus-Christ, médiateur entre Dieu et nous. Cela signifie que
la relation entre Dieu et nous a été rompue, puisque nous
avons besoin d’un intermédiaire pour rétablir le contact. Car
l’humanité créée, aimée de Dieu, rendue vivante par Dieu,
appelée à gouverner avec justice dans le monde – l’humanité
s’est détournée de Dieu tout en profitant de ses dons (nous
vivons encore !). Mais en nous détournant du Dieu de justice
et de vérité, nous nous sommes détournés du même coup de la
justice et de la vérité… entrant dans les engrenages du mal
qui abîme tout, depuis notre pensée la plus intime jusqu’au
système  politique  ou  économique  le  plus  impersonnel.  Nous
avons donc besoin à la fois d’être libérés du mal, et d’être
reconnectés avec Dieu.

L’image de la rançon dit bien cette double réalité : on paye
une rançon pour libérer des otages, et pour qu’ils retrouvent
leur vraie vie, avec leurs proches. Et cette libération a un
prix ! Mais à la différence des otages généralement passifs,
nous sommes artisans de notre propre esclavage, à la fois
victimes et coupables du mal qui nous gangrène : le montant de
notre rançon, c’est notre dette devant Dieu. Et cette dette,
nous ne pouvons pas la payer car jamais nous n’aurons assez !
Jamais nous ne couvrirons le passé… mais Jésus qui a mené une
vie parfaitement juste et sainte devant Dieu, parfaitement
obéissant et aimant, Jésus a donné toute la valeur de sa vie
pour nous délivrer des conséquences du mal.

Imaginez un jeu de société, un jeu de plateau : un seul joueur
a réussi à faire le maximum de points, 100%, et sa victoire
c’est un joker infini, qui permet de sortir de toutes les
cases « prison ». Quand vous êtes en prison, victime d’un
guet-apens ou de vos propres mauvais coups, ce joueur décide
d’utiliser son joker – pour vous, pour votre voisin… c’est
infini ! Vous êtes libres d’avancer, grâce à son joker.

Jésus peut payer nos dettes parce qu’il est solidaire de notre
humanité : il est comme nous ! Et une fois qu’il nous a rendus
libres, il peut nous amener devant Dieu, comme un médiateur,



parce qu’il est aussi intimement lié à Dieu, il est Dieu le
Fils : il est le pont parfait et suffisant, Dieu devenu homme
pour sauver l’humanité.

Cela est arrivé une fois, une fois pour toutes : en Jésus,
Dieu s’est attaché à nous et nous a attachés à lui, jusque
dans son ADN, pour l’éternité. Le pont entre Dieu et nous ne
peut plus se refermer : il est imprimé dans l’identité-même de
Dieu…

Nous  sommes  sauvés  par  le  Christ  seul  :  il  est  notre
libérateur et notre médiateur, il est la porte et il est la
clef, il est le pont éternel entre Dieu et nous.

Cette  affirmation  est  au  cœur  de  toutes  les  autres
affirmations de la Réforme : nous sommes sauvés par le Christ
seul,  qui  s’offre  par  grâce,  et  que  nous  ne  pouvons  que
recevoir avec confiance, tels des otages délivrés et ramenés à
la maison. C’est l’Ecriture, la Bible, qui nous l’affirme,
afin que nous reconnaissions Dieu dans toute sa magnificence
et que nous lui rendions gloire.

Pas d’autre médiateur

Martin Luther, à l’heure de la Réforme, a écrit : « Il me faut
écouter l’Evangile, qui me raconte non pas ce que je dois
faire, mais ce que Jésus-Christ, le fils de Dieu, a fait pour
moi » (Commentaire aux Galates, 2.4-5).

Les chrétiens, pourtant émerveillés de l’œuvre de Dieu en
Christ, ont toujours bataillé pour vraiment saisir cette bonne
nouvelle,  depuis  les  chrétiens  de  Galatie  dont  Eglantine
parlait la semaine dernière, jusqu’à nous, en passant par
toutes les époques. A l’époque de la Réforme, c’était des
participations  financières  coûteuses,  des  pèlerinages
laborieux, des rituels culpabilisants, qui venaient ajouter au
salut du Christ. Luther a redécouvert, pour lui-même d’abord,
combien le Christ suffit. Nous sommes tentés d’ajouter au
salut, de mériter le cadeau, pour nous rassurer peut-être, en



nous disant que nous contrôlons au salut ? ou par orgueil, ou
un peu des deux… Mais en rajoutant à l’œuvre du Christ, en
fait, nous disons qu’elle n’est pas suffisante, et nous la
dévalorisons.  Nous  méprisons  le  Christ,  lui  Fils  de  Dieu
devenu homme, notre médiateur éternel, nous nous mettons au-
dessus de lui, et cela nous empêche de recevoir vraiment ce
qu’il veut nous offrir, ce qui ne peut venir que de Dieu.

Nous n’avons rien à ajouter à notre salut car le Christ a tout
accompli.  Nous  n’avons  pas  non  plus  besoin  d’un  autre
intermédiaire entre Dieu et nous ou entre Jésus et nous… Le
Christ est tout proche de nous, et de Dieu, il suffit ! Pas
besoin d’en appeler aux anges, aux saints, aux médiums, aux
prêtres, à des « prophètes » ou des « apôtres » : Dieu est
tout proche, à travers le Christ. Cela vaut aussi pour les
pasteurs, qui sont au même niveau que la communauté, même si
avec le conseil ils en sont responsables – mais quelle que
soit notre fonction, nous avons tous la même valeur devant
Dieu, et notre prière a la même efficacité. C’est l’idée du
sacerdoce universel : nous sommes tous prêtres, c’est-à-dire,
tous invités à expérimenter au plus près le mystère de la vie
avec Dieu.

Un pour tous ?

Le Christ seul ! Le Christ suffit pour nous reconnecter à
Dieu, rien ni personne ne peut y ajouter. Ouf ! Dieu nous aime
d’un amour conditionnel, mais la condition, c’est le Christ,
et le Christ seul – nous n’avons qu’à recevoir avec foi !
C’est la Bonne Nouvelle annoncée par les Réformateurs : nous
sommes en paix avec Dieu et cela ne dépend pas de nous, nous
ne pouvons pas l’abîmer – c’est entre les mains du Christ.
Quel soulagement, quel repos pour nos âmes…

Mais dire : le Christ « seul », autant au XVIe qu’aujourd’hui,
c’est un peu polémique. A l’époque de la Réforme, Luther,
Calvin  etc.  s’attaquent  à  tout  ce  qui  a  pu  recouvrir  et
étouffer l’œuvre du Christ pour nous.



Aujourd’hui, le « seul » interpelle alors que nous sommes dans
un  contexte  mondialisé,  multiculturel,  blasé  des  vieilles
religions institutionnelles et des discours totalitaires. Le
Christ seul nous sauve ? Et ceux qui ont une autre religion ?
Et ceux qui ne peuvent pas comprendre, à cause de l’âge, du
handicap ? Et ceux qui n’en ont jamais entendu parler ? Dieu
les priverait-il de salut ? Cette revendication, libératrice à
la Réforme, peut sonner aujourd’hui comme du fanatisme, de
l’arrogance, du mépris pour les autres, discréditée aussi par
toutes les injustices historiques commises par des chrétiens.

Paul, dans son invitation à la prière, insiste sur l’ambition
universelle de Dieu, qui veut sauver toute l’humanité – pas
juste  moi  ou  vous  personnellement,  toute  l’humanité  !  Le
Christ est mort pour tous, et il offre son pardon et son amour
à tous. D’ailleurs, il invite ses disciples à témoigner de
cette bonne nouvelle à toutes les nations… Et l’apôtre Paul y
consacre sa vie entière : Jésus n’est pas le sauveur des
Juifs, comme il pourrait y avoir un sauveur des Grecs, des
Celtes, des Chinois, des Rwandais…

Si nous croyons que Jésus nous a sauvés parce qu’il est Dieu
devenu humain, alors il est venu pour tous les humains, et
nous ne pouvons pas atténuer notre propos en disant: nous
sommes sauvés par le Christ, de préférence, ou autre chose…
Comment pourrions-nous mettre sur le même plan Dieu venu en
personne parmi nous et nos tentatives, nos méditations, nos
rituels tout humains ?

Ce serait arrogant, et ça l’a été dans l’Histoire, si nous
mettions en avant un système, une religion, quelque chose qui
dépend de nous… mais ce n’est pas le cas! Nous annonçons
simplement une personne, en qui Dieu se révèle pleinement (cf.
Col 1.15-20).

N’empêche que, une fois qu’on a affirmé être sauvés par le
Christ seul, il y a des cas limites (les nourrissons, les
inconscients, les ignorants…). Et la Bible garde le silence



sur cette question. On peut nous-mêmes réfléchir, spéculer,
mais on tombe très vite dans une impasse : soit on diminue
l’importance du Christ, soit on « prive » des foules entières
du salut. Mais quand la Bible garde le silence, c’est sage
d’être prudent et de savoir dire qu’on ne sait pas. Un peu
d’humilité !

Cela  dit,  ce  que  nous  savons,  avec  certitude  (et
personnellement, c’est à ça que je m’accroche), c’est que le
Dieu est le créateur de tout être humain, qu’il connaît et
chérit infiniment plus que nous ne le faisons (voir p. ex.
l’histoire de Jonas). Dieu est infiniment plus juste que notre
justice, ou notre idée de la justice, et il est infiniment
plus compatissant que nous.

Et à côté de ces certitudes, il y a cette exhortation massive
: priez, et vivez, pour que l’amour de Dieu en Christ se
répande à tous, que chacun reçoive ce repos et cette liberté
de Dieu. Dieu nous confie une mission (vivre son amour et en
témoigner autour de nous), sans pour autant tout nous dire. Et
cela doit nous encourager à agir, tout en restant humbles :
nous ne savons pas tout… La personne que je rencontre, c’est
d’abord Dieu qui la connaît… que je sois un simple messager de
son amour !

 

Le Christ seul ! Cette affirmation résonne avec force, elle
nous  invite  à  l’assurance  pour  nous-mêmes  :  nous  sommes
enfants de Dieu, à la joie, et à une certaine humilité (voire
une humilité certaine) : nous avons tous reçu de Dieu, nous
lui faisons confiance, et nous voulons simplement vivre et
proclamer son amour en Christ.


