Libérer la parole

Regarder la vidéo

I1 y a parfois des sujets dans 1’actualité qui nous touchent,
nous interpellent ou nous scandalisent. Il y en a un qui a
fait la une, alors méme que la crise du Covid occupe presque
toute la place médiatique. Vous en avez forcément entendu
parler. Je pense a ces accusations d’inceste ou de violence
sexuelle contre des personnes publiques parfois tres connues.

La parole se libere depuis quelque temps, et c’est heureux,
autour des questions de violences sexuelles et conjugales. On
pourrait se dire, peut-étre, que les temps changent..

Vous avez peut-étre vu ces vidéos d’archives qui refont
surface, pas si anciennes que cela, puisqu’elles datent des
années 70 ou 80. Il y a par exemple ce micro-trottoir ou des
hommes répondaient a une journaliste qui leur demandaient s’il
leur arrivait de battre leur femme. Et certains disaient,
devant la caméra, que ca leur arrivait.. quand leur femme le
méritait ! Ou cette vidéo d’une grande émission de télévision
des années 80, autour de 1l'inceste, ou un médecin disait que
dans bon nombre d’incestes il y a quand méme beaucoup de
romantisme et de tendresse..

Voir ces images et entendre de telles affirmations aujourd’hui
fait vraiment froid dans 1le dos.. Il serait évidemment
impossible de tourner de telles vidéos aujourd’hui. Mais le
drame des violences sexuelles et conjugales a-t-il pour autant
cessé ? Certainement pas !

La parole se libere, certes, notamment sur les réseaux sociaux
avec différents hashtags, et les témoignages se multiplient, vy
compris dans des ouvrages publiés. Mais ca dérange, parce que
le probleme est toujours la..

I1T y a aujourd'hui des scandales qui éclatent dans tous les


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/28/liberer-la-parole/
https://www.youtube.com/watch?v=gPoznuimgGI

milieux, y compris dans des Eglises évangéliques.. Encore trés
récemment, vous avez peut-étre entendu ces révélations
terribles et accablantes sur un célebre pasteur et apologete
américain, décédé 1'année derniere, qui dissimulait wun
comportement de prédateur sexuel. Vous me direz peut-étre que
ca ne se voit pas trop en France, dans nos Eglises.. mais ne
nous faisons pas d'illusion, j’'ai peine a croire qu’on en soit
completement indemne.

Car tous les milieux sont touchés ! D'apres une enquéte
récente, 1 francais sur 10 dit avoir été victime de violence
sexuelle durant son enfance !

Aujourd’hui en France, une femme meurt tous les 2 jours et
demi sous les coups de son conjoint. Et la situation ne s’est
pas améliorée pendant la crise sanitaire. Les signalements
pour violence conjugale ont augmenté de 40% pendant le premier
confinement, et de 60% pendant le deuxieme..

Dans 1’écrasante majorité des cas, les victimes de ces
violences, sous toutes leurs formes, sont des femmes ou des
enfants. Et les auteurs de ces violences, a une écrasante
majorité, sont des hommes. Le probleme est encore bien la..
malheureusement.

Non seulement on ne peut pas rester insensible a ces drames
mais nous devons étre conscients qu’ils touchent aussi nos
milieux. Nous avons forcément parmi nous, et autour de nous,
des personnes qui ont été ou sont victimes de telles
violences.

N’avons-nous pas quelque chose a dire en tant que chrétiens ?
Qu’'est-ce que la Bible nous dit sur ces questions ? Pour y
réfléchir, je vous propose de lire une partie d’un récit que
Ll’on trouve dans l’Evangile selon Jean, celui de la rencontre
de Jésus avec la femme Samaritaine.

Voici le contexte. Jésus s'’était rendu en Galilée. Alors qu’il
était seul, ses disciples étant allé en ville pour acheter des



provisions, Jésus rencontre une femme, seule elle aussi, venue
chercher de 1’eau a un puits, en plein milieu de la journée.
Jésus engage alors un dialogue avec elle, et lui demande de
puiser de l’'eau pour lui. C’'était déja surprenant, étant donné
l’inimitié qu’il y avait entre les Juifs et les Samaritains.
Mais Jésus en profite pour parler d’une autre eau, spirituelle
celle-1la, dont tous, Juifs, Samaritains ou n'importe qui
d’autre ont réellement besoin. Lisons la suite du récit, a
partir du verset 13, dans le chapitre 4 de 1’Evangile selon
Jean

Jean 4.13-30

13 Jésus lui répondit : « Toute personne qui boit de cette eau
aura encore soif ; 14 mais celui qui boira de l’eau que je lui
donnerai n’aura plus jamais soif : l’eau que je lui donnerai
deviendra en lui une source d’eau qui jaillira jusque dans la
vie éternelle. »

15 La femme lui dit : « Seigneur, donne-moi cette eau, pour
que je n’aie plus soif et que je n’aie plus besoin de venir
puiser de l’eau ici. »

16 Jésus lui dit : « Va, appelle ton mari et reviens ici. »

17 La femme lui répondit : « Je n’ai pas de mari. »

Et Jésus ajouta : « Tu as raison de dire que tu n’as pas de
mari ; 18 car tu as eu cing maris, et l’homme avec lequel tu
vis maintenant n’est pas ton mari. Tu as donc dit vrai. »

19 « Seigneur, lui dit la femme, je vois que tu es un
prophete. 20 Nos ancétres samaritains ont adoré Dieu sur cette
montagne, mais vous, les Juifs, vous dites que l’endroit ou
l’on doit adorer Dieu est a Jérusalem. »

21 « Crois-moi, continua Jésus, 1l’heure vient ou vous
n’adorerez le Pére ni sur cette montagne, ni a Jérusalem. 22
Vous, vous adorez Dieu sans le connaitre ; nous, nous
l’adorons et nous le connaissons, car le salut vient des
Juifs. 23 Mais l’heure vient, et elle est méme déja la, ou les
vrais adorateurs adoreront le Péere par l’Esprit qui conduit a
la vérité ; car ce sont de tels adorateurs que le Pere



recherche. 24 Dieu est Esprit, et il faut que ceux qui
l’adorent le fassent par U’Esprit qui conduit a la vérité. »
25 La femme lui dit : « Je sais que le Messie, c’est-a-dire le
Christ, va venir. Quand il viendra, 1l nous enseignera toutes
choses. »

26 Jésus lui répondit : « Je le suis, moi qui te parle. »

27 A ce moment-la, les disciples de Jésus revinrent ; et ils
s’étonnérent de le voir parler avec une femme. Pourtant aucun
d’eux ne lui demanda : « Que lui veux-tu ? » ou : « Pourquoi
parles-tu avec elle 7 »

28 Alors la femme laissa sa jarre et retourna en ville, ou
elle dit aux gens : 29 « Venez voir un homme qui m’a dit tout
ce que j’ai fait ! Ne serait-il pas le Christ 7 » 30 Ils
sortirent donc de la ville et vinrent a la rencontre de Jésus.

Vous me demanderez peut-étre : mais quel est le rapport entre
ce récit et la question des violences sexuelles et conjugales
? Le lien, je le vois dans le dialogue initié par Jésus, qui
permet une libération de la parole pour une femme en
souffrance. Regardons cela plus en détail..

Changer de regard

Quel regard portez-vous sur cette femme lorsque vous entendez
Jésus lui dire qu’elle a eu 5 maris et que 1’'homme avec lequel
elle vit n'est pas son mari ? En “bon évangélique”, on
pourrait avoir tendance a porter un regard accusateur sur
elle. Eh oui, qu’est-ce qu’elle a bien pu faire pour avoir 5
maris successifs ? Et qu’est-ce que c’est que cette relation
avec cet homme qui n’est pas son mari ? Ce n'est pas clair..

Mais pensez-vous vraiment qu’elle a choisi d’avoir eu 5 maris
? A 1'époque, comment est-ce que ca se passait ? Qui avait
tout pouvoir dans un couple pour répudier son conjoint, pour
tout et n’importe quoi ? Les hommes, évidemment ! Les femmes,
elles, ne pouvaient pas répudier leur mari..

Dans quelles conditions les choses se sont passées pour elle ?



On ne le sait pas. On ne connait pas son histoire. Jésus, lui,
visiblement, connaissait son histoire. Et il ne la juge pas.
Voyez-vous la moindre parole de jugement de la part de Jésus
sur cette femme ?

Ca me rappelle un autre récit de 1’Evangile selon Jean, le
récit dit de la femme adultere. Mais elle n'’était pas toute
seule a étre adultere, que je sache ! Ceci dit, on ne parle
que d'elle.. On ne dit rien de 1’homme qui était au moins aussi
coupable qu’elle ! Lui, la foule ne cherchait pas a le
lapider. Et qu’est-ce que Jésus dit a la fin a cette femme ?
Certes, il lui dit de ne plus pécher.. mais il lui dit aussi
“Moi non plus, je ne te condamne pas !”

Tout cela me fait un peu penser a ces arguments scandaleux
qu’on entend encore parfois, a propos d’une femme violentée
qui l'a peut-étre un peu cherché, ou d’une femme violée qui
aurait quand méme di faire attention a sa maniere de
s'habiller !

Et si nous changions notre regard sur la femme Samaritaine.. a
partir du regard que Jésus porte sur elle ?

Jésus connalt notre histoire

Revenons donc a ce dialogue entre Jésus et 1la femme
Samaritaine. Pourquoi Jésus lui demande-t-il d’aller chercher
son mari, d’'autant que, visiblement, il connait tres bien son
histoire ? Il sait parfaitement qu’elle vit avec un homme qui
n'est pas son mari..

D'ailleurs, on peut s’interroger sur l’intention de Jésus.
Vous remarquerez que la femme ne va finalement jamais chercher
son “mari” ou 1'homme avec qui elle vit. Et Jésus ne s'en
soucie plus, il ne le lui redemande pas apres leur dialogue.
Donc, ce n'’était pas vraiment la question..

Et si ce que Jésus dit a cette femme était la plutoét pour lui
montrer qu’'il connait, justement, son histoire. Et qu’il



connait sa souffrance, sa honte, sa véritable soif.

Quand 1la femme dit a Jésus qu’elle n’'a pas de mari, est-ce
gu’'elle joue sur les mots ? Est-ce qu’elle essaie de
dissimuler a Jésus la réalité de sa situation ? Ou exprime-t-
elle une souffrance, un constat d’échec ou de honte aprés ses
5 mariages successifs et sa situation actuelle compliquée ~..

Certes, en théorie, elle pourrait avoir été veuve 5 fois par
exemple, et ca serait déja une source de souffrance ! Mais ce
qui est le plus probable, vu le contexte de 1’époque, c'est
qu’'elle ait été répudiée 5 fois, et ca pouvait étre pour
n’importe quelle raison, méme futile. Vous croyez que, si elle
avait été volage et frivole, dans un village ou tout se sait,
elle aurait trouvé facilement des maris ? Il est tout a fait
possible qu’elle ait été trimballée d’'un mari a un autre.. Et
qui sait, 1’homme avec qui elle vit l’accueille peut-étre en
secret, bien plus bienveillant envers elle que ses 5 maris
successifs ?

Alors, certes, j'’extrapole, on n’en sait rien parce que le
texte ne nous en dit rien. Nous ne connaissons pas l’'histoire
de cette femme.. Et c’est justement pourquoi nous ne pouvons
porter de jugement sur elle. Jésus, lui, connait son histoire.
Et il ne la juge pas..

Une parole libérée

On ne connait pas l'histoire de cette femme Samaritaine, mais
on se rend bien compte qu’elle ne va pas bien. Pourquoi aller
chercher de 1’eau a midi, sinon pour étre seule et ne croiser
personne ?

Cette femme est peut-étre bien un exemple d’une femme qui
souffre en silence et qui cache sa souffrance. Elle porte avec
elle le poids du silence et de la honte, des non-dits et des
secrets qu’'on cache. Mais Jésus y est sensible et veut lui
apporter la consolation et 1’espérance. Jésus permet, ici, une



sorte de libération de la parole..

Car le dialogue que cette femme a avec Jésus montre qu’elle a
une soif spirituelle évidente. Voyez sa réponse a Jésus : «
Seigneur, donne-moi cette eau, pour que je n’aie plus soif et
qgue je n'aie plus besoin de venir puiser de l’eau ici. »

Est-ce qu’elle n’'a pas compris que Jésus parle d’une eau
spirituelle ? Peut-étre.. Mais peut-étre aussi qu’elle a
compris que si elle découvre cette eau dont parle Jésus, une
eau qui donne la vie éternelle, elle sera libérée, elle n’aura
plus besoin de se cacher.

Et d’ailleurs, que se passe-t-il a la fin du récit (v.28-29) ?
Elle laisse sa jarre et retourne en ville. Elle n'a plus
besoin d’aller puiser l’eau au puits. Et elle ne se cache
plus, elle va a la rencontre des habitants du village. Sa
peur, sa honte n’est plus : “Venez voir un homme qui m’a dit
tout ce que j'ai fait !”

Sa parole est libérée. Elle est, elle-méme, libre comme elle
ne 1l'a jamais été !

Conclusion

C'est vrai, je me suis permis quelques extrapolations face a
ce récit.. Mais le plus important, c’est l’attitude de Jésus
envers cette femme Samaritaine. Sa compassion, son regard sans
jugement

Le plus important, c’'est aussi le chemin parcouru par cette
femme. N'est-il pas évident qu’elle n'est pas la méme au début
et a la fin du récit ? Ne voit-on pas qu’elle est libérée d’un
poids 1ié a des souffrances accumulées au cours de son
histoire 7

Aujourd’hui encore, il y a beaucoup de femmes qui portent un
lourd secret, qui souffrent en silence, a cause de blessures,



de souffrances endurées. Elles ne parlent pas. Comme pour la
femme Samaritaine, on ne connait pas forcément leur histoire.
Mais Jésus, lui, la connait.

Elles ont besoin d’'écoute, d’étre prise en considération, de
ne pas étre cataloguée ou jugée.

Tous, hommes ou femmes, vous avez peut-étre vos blessures, vos
souffrances, le poids d’une histoire douloureuse. L'eau que
Jésus vous offre est une eau bienfaisante. Déposez votre
jarre, allez a la source de la grace et de la bonté de Dieu,
brisez le silence, soyez restaurés !

Nourrir notre espérance

Dans cette période de crise, une des difficultés, c’est le
manque — de différentes choses ! Pour certains un manque
financier d{ a une perte d’emploi, pour d'autres le manque de
relations sociales, pour d’autres encore le manque d’activités
ressourcantes (sport, culture). Ou encore le manque de projets
pour dessiner 1'avenir. Méme ceux qui sont treés occupés
manquent — de relations informelles avec les collegues, de
liberté de déplacement (18h c’est tot !'), de voir la famille
ou les amis sans crainte. Et on en souffre aussi en église
les petits groupes, les repas d’'église, 1'hospitalité, et au-
dela, la chaleur et la fluidité des relations nous manquent !
tout comme la possibilité de nous projeter, la clarté sur 1la
ligne a suivre, nous manquent !

Dans ce contexte de privation et de frustration, j’aimerais
vous parler ce matin.. du jeline ! oui, oui, le jelne ! cette
privation supplémentaire.. mais volontaire ! Le jeline, c’'est la
privation volontaire de nourriture — partielle (comme p. ex.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/23/nourrir-notre-esperance/

ce qu’on appelle le jelne de Daniel ou on ne mange que du
végétal) ou totale (sans nourriture, pendant une partie de la
journée, une journée ou plusieurs). Par extension, certains
pratiquent des jelines électroniques, de réseaux sociaux, de
télé.. Le jeline, comme la priere et 1l’'aumbne, fait partie des
pratiques spirituelles courantes dans 1la plupart des
religions, et aussi chez les chrétiens.

Alors chez les évangéliques, on trouve plusieurs positions.
Certains sont tres assidus dans le jelne comme soutien de 1la
prieére, avec des soirées jel(ine et prieére en communauté p. ex.
ou des jelnes individuels. D'autres sont indifférents ou
allergiques a cette pratique, qui parait peut-étre trop
rituelle, ou dont on ne saisit pas bien 1’objectif.

On sait que Jésus a pratiqué le jeline, notamment juste apres
son baptéme, pendant 40 jours, comme pour se préparer a sa
mission qui allait aboutir a un renoncement total : le don de
sa vie sur la Croix. Il ne s’est pas privé de nourriture : il
s'est privé de sa vie, pour que nous soyons pardonnés et
réconciliés avec Dieu !

Sinon, Jésus parle rarement du jelne : comme ca fait partie
des pratiques spirituelles juives, on part du principe que
Jésus et ses auditeurs le pratiquaient mais Jésus ne le met
pas particulierement en avant. Il en donne 1’explication dans
un échange avec les disciples de Jean-Baptiste, qui nous est
transmis dans 1’évangile de Matthieu ch.9.

Lecture biblique : Matthieu 9.14-17

14 Les disciples de Jean le baptiste s’approchérent de Jésus
et lui dirent : « Pourquoi nous et les pharisiens jelinons-nous
souvent, tandis que tes disciples ne jelnent pas ? »

15 Jésus leur répondit : « Pensez-vous que les invités a un
mariage pourraient pleurer pendant que le marié est avec eux ?
Mais des jours viendront ou le marié leur sera enlevé ; alors
ils jedneront.


https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/9/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/9/15/NFC

16 Personne ne répare un vieux vétement avec un morceau de
tissu neuf ; car ce morceau tirerait sur le vieux vétement et
la déchirure s’agrandirait encore.

17 0On ne met pas non plus du vin nouveau dans de vieilles
outres ; sinon les outres éclatent, le vin se répand et les
outres sont perdues. On verse au contraire le vin nouveau dans
des outres neuves et ainsi le tout se conserve bien. »

[verset 14] A 1’'époque de Jésus, il y a une diversité
spirituelle. Les pharisiens et les disciples de Jean-Baptiste
ne sont franchement pas pareils, mais les deux mouvements
regroupent des personnes consacrées, engagées, qui essaient de
suivre Dieu dans tout ce qu’ils font. Et ces personnes
pratiquent le jelne. Tous les Juifs sont censés pratiquer le
jelGne, une fois par an au moins, lors du Jour des Expiations
(Yom Kippour), en signe de repentance devant Dieu. D’autres
jelnes existent, dont on retrouve des exemples dans 1’Ancien
Testament : jelne spontané pour se repentir d’une faute
collective ou individuelle, jeline qui exprime la lamentation,
le deuil, devant des tragédies, et parfois des jelines pour se
consacrer a la priere et chercher 1la volonté de Dieu. Certains
pharisiens jelnaient volontiers 2 jours par semaine. Les
disciples de Jean-Baptiste, dans ce mouvement de renouveau
centré sur la repentance et la recherche de la volonté de
Dieu, intégraient manifestement eux aussi le jeline a leur
pratique réguliere.

Leur question vient du fait qu’ils reconnaissent en Jésus, et
en ses disciples, des croyants engagés, consacrés, sinceres,
entiers. Pourtant, ils ont un mode de vie plutot festif,
léger, et on ne les voit guere jelner. Dans 1’épisode qui
précede, les pharisiens étaient choqués de voir Jésus
participer a une féte avec des gens peu recommandables.. Nul
doute que Jésus est attaché a Dieu, mais pourquoi se démarque-
t-il autant du bon ton spirituel ?

[v.15] Jésus répond avec 3 images qui soulignent la radicalité


https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/9/16/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/9/17/NFC

du changement. Avec son arrivée a lui, sous l'image du marié,
la situation a changé si profondément, qu’il faut changer 1la
facon de voir les choses, et la facon de vivre — on ne peut
pas bricoler en intégrant quelques nouveautés a un état
d’esprit ancien, ca ne va pas ensemble : d’ou les images du
tissu qui se déchire ou de 1'outre de vin qui éclate. Le
changement de fond va avec un changement de forme !

Et qu’est-ce qui change avec l'arrivée de Jésus ? C’'est la
féte ! La féte de 1’amour de Dieu qui se révele a travers
Jésus ! Dieu qui pardonne a ceux qui se repentent, et qui
offre un nouveau départ. Dieu qui communique sa vie -
vivifiante, restauratrice — a tous ceux qui sont blessés ou
moribonds. Dieu qui donne la joie a ceux qui pleurent, et la
paix a ceux qui ont peur. Dieu qui montre le chemin a ceux qui
cherchent sa volonté. Tout ce que le jeline exprime comme
attente recoit une réponse en Christ.

Pourquoi s’'humilier, se lamenter, se frustrer, alors que la
paix, la vie, la vérité sont présentes la, physiquement, en
Christ ? On ne cherche plus, on recoit ! Jésus n'est pas un
prophete comme Jean-Baptiste ou un enseignant doué, dans le
genre des maitres rabbiniques - c’est 1la que ses
interlocuteurs se trompent — il est Dieu lui-méme qui ouvre
ses bras avec amour. C'est la féte ! Et rien de mieux que
1’image du mariage pour exprimer cette joie exubérante de voir
Dieu nous rejoindre a travers Jésus..

Mais dans notre lecture, on s'arréte trop souvent la ! Car
Jésus ajoute une précision : tant qu’'il est la, pas besoin de
jellner ou de se lamenter.. mais le jour viendra ou il sera
enlevé, et la tristesse du deuil sera a nouveau appropriée.

A quoi Jésus fait-il référence ? Slirement a sa mort violente.
Les disciples, sonnés de voir Jésus disparaitre, sombreront
dans 1’incompréhension, la peur, 1le découragement. En
annoncant ce moment, Jésus montre qu’il y a encore des ombres
au tableau.



Déja et pas encore, la féte et le jeline

Ou nous situer, nous, aujourd’hui ? Sommes-nous dans la féte
de la présence du Christ ? Ou dans la tristesse de son
absence ?

Les deux !

Jésus est mort, c’'est vrai, mais il est ressuscité. Il a
rejoint Dieu, aux cOtés de qui il regne aujourd’hui. A ses
disciples, et a nous, il fait cette promesse extraordinaire

« Toute autorité m’'a été donnée dans le ciel et sur 1la

terre. [..] sachez-le : je suis avec vous tous les jours,
jusqu’a la fin du monde. » ( Matthieu 28.18, 20). C’est 1la
féte ! En Christ, nous avons acces a Dieu, librement,

joyeusement, abondamment.. Notre vie a changé !

Cependant, il reste des ombres au tableau. Le mal demeure,
avec son lot de tragédies, d’'injustices, de souffrances et de
larmes. Et méme a titre personnel, intérieur : méme si nous
sommes pardonnés, nous subissons encore les tentacules du
péché, de ce mal en nous qui nous déforme de 1'intérieur. Nous
sommes enfants de Dieu, mais trop souvent encore alourdis de
pensées, réflexes, comportements, qui ne sont pas en accord
avec cette vie nouvelle. Nous vivons avec Dieu, mais pas
encore dans la plénitude.

Nous sommes donc dans le « déja », et dans le « pas encore ».
C'est comme si Jésus avait acheté une maison, elle lui
appartient, son nom est sur la porte, mais il n’a pas encore
emménagé.. Nous nous réjouissons que notre monde ait été
racheté par Dieu, mais 0 combien nous attendons son
emménagement ! Il y a encore trop de moments d'ombre, de vide
et de froid. I1 nous manque la chaleur et la présence, la
pleine lumiere de notre Dieu.

Oui, la rencontre avec le Christ nous rassasie comme une féte,
mais elle attise aussi en nous la faim de plus — plus de
sainteté, dans notre ceur ; plus de justice, dans notre vie et



notre monde. Et cette faim s’exprime dans cette priere qui
crie a Dieu : que ton regne vienne ! Une priere d'espérance
qui modifie peu a peu nos priorités et nos comportements.

Que pourrait bien apporter le jelne dans cette démarche
d’'espérance ?

Nourrir notre espérance

Au niveau du jelne alimentaire, ou méme des autres
(électronique p. ex.) il y a bien des avantages : le temps
libéré pour prier ou lire la Bible, ou bien 1’économie, par
exemple d’un repas qui peut se transformer en don équivalent —
a une association, a un proche dans le besoin.. Et c’est vrai,
le jelne donne du temps et change notre rapport a ceux qui
sont vraiment dans 1le manque (matériellement et
spirituellement).

Mais le jelne est aussi intéressant en lui-méme, en tant
gu’exercice spirituel du « pas encore ».

1/ 1'expérience. Parfois notre spiritualité est un peu
désincarnée : tout se passe dans la réflexion, les intentions..
Le jelne est une facon concrete d’exprimer, de ressentir, la
faim réelle que Dieu se révele.

C’est comme sourire pour accueillir, prendre dans ses bras
pour réconforter,.. Tous ces gestes qui nous manquent, et qui
appuient, soutiennent, la parole ! (Ces gestes qui nous
impliquent autrement. Je ne crois pas que le jeline change la
valeur ou l'intensité de la priere, mais d’une certaine facon,
notre corps entre a son tour dans cette démarche d’attente,
d’'espérance — et ca nous implique autrement. Un ami jelneur me
disait méme que son corps l’incitait a prier. Quand son ventre
gargouille, premiere pensée : j'ai faim ! Mais il le
réoriente : non, Seigneur, c'est de ta présence que j'ai
vraiment faim.

2/ l'exercice. Le jelne est aussi un exercice de 1la




frustration. Alors, dit comme ca, ¢a ne fait pas réver ! La
frustration, aujourd’hui, c’est presque une 1insulte -
quelqu’un de frustré, c’est 1l'inverse de quelqu’un d’épanoui.
Le jelne alimentaire, comme frustration volontaire, est une
facon de prendre position, et d'affirmer (a soi-méme
d’abord !) que le bonheur, 1’épanouissement, le repos et 1la
satisfaction ultimes nous manquent. Que la vie aujourd’huil
nous frustre, oui, qu’elle ne correspond pas a Ce que nous
désirons vraiment au fond de nous. Vous pouvez avoir une
famille, un super travail, une maison, de quoi vivre au large..
le mal est toujours la ! peu importe sous quelle forme — nous
ne sommes pas au paradis.

Pourquoi appuyer sur ce qui nous manque ? N’'est-ce pas
masochiste ? Parce que notre société nous invite sans relache
a combler nos manques — nos envies, nos désirs, nos révoltes —
par des succédanés temporaires et parfois monnayés. Mais ces
satisfactions sont rarement justes et équitables, rarement
durables, rarement profondes. Le jelne, en nous forcant a
expérimenter un manque ponctuel, nous rappelle que le seul qui
puisse vraiment nous satisfaire au plus profond de nous, c'est
Dieu ! Par son pardon, son amour, sa vie, sa justice, sa
vérité, sa paix.. Dieu seul comble notre faim, a travers le
Christ.

Conclusion

Alors, en réalité, peu importe que vous jelniez ou pas.. Le
jeline est une discipline vraiment intéressante, facile a
essayer (vous pouvez trouver des conseils pratiques sur
internet) et sans danger si vous n'étes pas enceinte ou
malade. Peu importe que vous je(niez, parce que ce qui compte
vraiment, et c’'est ce que Jésus interrogeait, c’est le sens.
Au-dela de la pratique, quelle faim avez-vous de Dieu ? Avez-
vous soif de le voir se révéler, dans votre vie et dans le
monde ? Comment cette espérance se manifeste-t-elle dans votre



vie, qu’'est-ce qu’'elle vient transformer ?

« Heureux ceux qui ont faim et soif d’un monde juste, disait
Jésus, car ils seront rassasiés » (Matthieu 5.6)

Apprendre a écouter Dieu

Voir la vidéo : https://www.youtube.com/watch?v=UuCsUzCblEo

I1T y a une excellente série qui passe en ce moment sur Arte.
Elle s’appelle “En thérapie”. (C’'est 1’adaptation francaise
d’'une série israélienne, déja adaptée dans plusieurs pays.
Chaque épisode est une séance de psychothérapie, du lundi au
jeudi, avec les mémes patients, de semaine en semaine. Et le
vendredi, c’est le psychanalyste lui-méme qui rencontre son
analyste. C’est passionnant !

Il y a presque un petit c6té enquéte, au fil des séances.
Alors que se dévoilent petit a petit 1le passé et les
traumatismes des patients, on comprend comment ils peuvent
expliquer leurs souffrances et leurs problemes d’'aujourd’hui.
Et on voit l’impact que cela a aussi sur le psychothérapeute
lui-méme. Mais en réalité, au-dela de la psychothérapie, il
s’agit plus largement d’'une série sur la vertu de 1’écoute et
de la parole. C’est grace a 1’'écoute du psy que les patients
peuvent parler et avancer.

La question que j’'aimerais nous poser ce matin est : Est-ce
gque nous savons écouter ? La question se pose, évidemment,
dans nos relations les uns aux autres. Dans un couple, dans
une relation d’amitié, 1’'écoute est essentielle. Mais dans
notre foi, notre relation a Dieu, 1'écoute est aussi
essentielle.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/14/apprendre-a-ecouter-dieu/
https://www.youtube.com/watch?v=UuCsUzCb1Eo

Mais est-ce que nous savons écouter Dieu ?

Pour nous aider a répondre a cette question, je vous propose
de lire un récit dans le Premier livre de Samuel. Anne, une
femme déja d’'un certain age, n’arrivait pas a avoir d’enfant..
Désespérée, elle a prié et demandé a Dieu de lui accorder un
enfant, et elle s’engage alors, si Dieu l’exauce, a donner cet
enfant au Seigneur. Apreés que Dieu ait exaucé sa priere, Anne
a emmené Samuel, son fils, au sanctuaire, aupres du prétre
Héli.

Dieu avait un projet spécial pour cet enfant, il voulait faire
de lui son prophete, un prophete qui aura une grande
importance dans la suite de l’'histoire d’'Israél. Et c'est
alors qu'il était encore enfant que le Seigneur a appelé
Samuel. Voici le récit de sa vocation.

1 Samuel 3.1-9
1 Le jeune Samuel servait le Seigneur, sous la surveillance
d’Héli.
En ce temps-la, il était rare que le Seigneur parle
directement a un étre humain ou qu’il lui accorde une vision.
2 Une nuit, le prétre Héli, qui était devenu presque aveugle,
dormait a sa place habituelle. 3 Samuel aussi dormait. Il
était dans le sanctuaire du Seigneur, prés du coffre de
l’alliance. Avant l’aube, alors que la lampe du sanctuaire
bridlait encore, 4 le Seigneur appela Samuel. Celui-ci répondit
« Qui, maitre ! », 5 puis il accourut auprés d’Héli et lui
dit : « Tu m’as appelé ; me voici ! » — « Je ne t’ai pas
appelé, dit Héli ; retourne te coucher. » Samuel alla se
recoucher.
6 Une seconde fois le Seigneur appela : « Samuel ! » L’enfant
se leva et revint dire a Héli : « Tu m’as appelé ; me voici !
» — « Non, mon enfant ! répondit Héli, je ne t’ai pas appelé ;
retourne te coucher. » 7 Samuel ne connaissalit pas encore
personnellement le Seigneur, car celui-ci ne lui avait jamais
parlé directement jusqu’alors.
8 Pour la troisieme fois, le Seigneur appela : « Samuel ! »




Samuel se leva, revint trouver Héli et lui dit : « Tu m’as
appelé ; me voici ! » Cette fois, Héli comprit que c’était le
Seigneur qui appelait l’enfant. 9 Il lui dit alors : « Va te
recoucher. Et si on t’appelle de nouveau, tu répondras
“Parle, Seigneur, ton serviteur écoute !” » Samuel alla donc
se recoucher a sa place.

C'est un récit de vocation particulier, pour un personnage
particulier, choisi par Dieu pour un ministére particulier. I1
ne s’'agit pas de “sauter” dans le texte et de nous
L'approprier trop vite. Ni vous ni moi ne sommes prophete
comme l’'a été Samuel. I1 ne s’'agit pas de s’attendre a vivre
la méme chose que lui.

Pour autant, il y a bien des lecons a tirer pour nous d’'un tel
texte. Il ne nous est pas donné seulement a titre informatif.
Le Dieu qui a appelé Samuel a devenir prophete et le méme qui
nous appelle a le suivre aujourd’hui. Et il est le méme a
appeler certaines personnes a un ministere particulier. C’est
le méme Dieu qui, par son Esprit, nous conduit et nous
inspire, nous met a coeur des projets et des convictions, nous
appelle a le servir et a servir notre prochain. Jésus n’a-t-il
pas promis a ses disciples : “1'Esprit saint que le Pere
enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses et vous
rappellera tout ce que je vous ai dit.” (Jn 14.26) ?

Dieu nous parle aujourd’hui encore.. si nous savons 1’écouter.
Mais est-ce que nous savons écouter ?

Dieu parle mais on ne reconnait pas
toujours sa voix

C'est étonnant comme, par trois fois, le jeune Samuel entend
Dieu 1’appeler mais il pense que c’est Héli qui 1'appelle. Et
Héli ne comprend pas non plus ce qui se passe. “Va te
recoucher.. tu as réve !”

Autrement dit, Dieu appelle Samuel mais Samuel ne se rend pas
compte que c’est Dieu qui lui parle. Et je suis persuadé que



nous vivons parfois la méme chose. Peut-étre méme plus souvent
qgu’on ne le croit.. Dieu nous parle mais nous ne nous en
rendons pas compte !

Ca ne se passe peut-étre pas comme pour Samuel, par une voix
qui nous sort de notre sommeil. Mais Dieu est peut-étre en
train de nous parler par la voix d’un ami, par une
circonstance qu’'il a permise, par un texte que nous lisons.
Dieu nous parle et nous, nous pensons que c’'est juste un ami
qui nous casse les pieds, c’est juste un hasard ou un concours
de circonstance dans notre vie, c’est juste un texte lu et
relu qu’on connait déja..

C'est la premiere lecon qu’on peut retirer de cet épisode de
Samuel : Dieu peut nous parler sans gque nous nous en rendions
compte. Il nous parle mais on ne reconnait pas sa voix. On
Ll’entend mais on croit que c’est quelqu’un d’'autre.

Dieu parle a ceux qul l’écoutent

C'’est finalement Héli qui débloque la situation. I1 finit par
comprendre que c'est Dieu qui parle a Samuel. Il lui dit alors
ce qu'il doit répondre. Et ca fonctionne. La suite du récit,
que nous n'avons pas lu, montre comment Dieu va révéler ses
plans a Samuel, et que ca ne sera d’ailleurs pas vraiment
positif pour Héli et sa famille ! Retenons simplement ici que
Héli explique a Samuel comment faire et lui apprend comment
entendre la voix du Seigneur.

La réponse d'Héli peut sembler un peu simpliste au premier
abord. Evidemment, il ne s’agit pas d’une formule magique qui
nous garantit d’entendre Dieu nous parler. Ca se saurait ! Si
vous essayez cette nuit, dans votre 1lit, de dire “Parle
Seigneur, ton serviteur écoute” en pensant qu’une voix va
raisonner du ciel et que c’est Dieu qui vous parlera, je ne
vous garantis pas le résultat !

En fait, il me semble que la réponse d’'Héli souligne la



nécessaire disponibilité de notre part : “Parle, Seigneur, ton
serviteur écoute.”. Dieu parle a ceux qui l'écoutent.. Pour
entendre Dieu, il faut se mettre a son écoute, étre prét a
l’entendre. Il faut croire qu’il veut nous parler.

L’'écoute de Dieu, c’est une posture, pas une technique. Bien-
sir qu'il peut y avoir, dans notre vie, des moments d’écoute
de Dieu particuliere, lors de retraites spirituelles par
exemple. On peut aussi s’'aménager des temps d’'écoute
spécifiques dans nos journées, pour faire silence. Mais ce
n'est pas a nous de dire a Dieu quand il doit nous parler. Et
si nous voulons 1’entendre et reconnaitre sa voix, il s’'agit
de rester dans une posture d’écoute, en toutes circonstances.

C'est une posture qui part du principe que Dieu est présent a
nos cotés, dans toutes les circonstances de notre vie. Et que
c’est lui qui prend l’'initiative de nous parler.

Ecouter Dieu, ca s’apprend !

Samuel était un prophete. Toute sa vie, il devra écouter le
Seigneur et parler en son nom. Il a d0 apprendre a écouter
Dieu et ca a commencé cette nuit-la, lors de son appel. C’'est
une vocation particuliere. Mais, dans une certaine mesure,
nous sommes tous appelés a écouter Dieu. Mais ce n'est pas
toujours évident. Et ca s’'apprend.

On peut méme dire que c’est un des fruits de la maturité
chrétienne. Apprendre a discerner la présence de Dieu dans
notre vie, a entendre sa voix dans les sons de notre
quotidien, tout cela s’affine avec notre expérience de la vie
chrétienne. Alors que 1l'ouie baisse avec 1l’age, 1'écoute
spirituelle, au contraire, s’affine avec 1’expérience. (C'est
un peu la dynamique que l'apdétre Paul évoque quand il dit aux
Corinthiens

“Méme si notre étre physique se détruit peu a peu, notre étre
spirituel se renouvelle de jour en jour.” (1 Corinthiens 4.16



— NFC)

On pourrait dire : méme si notre ouie baisse, notre oreille

spirituelle se renouvelle de jour en jour. Et c’est vrai.

C'est une des lecons principale que je découvre, y compris

dans l’exercice de mon ministere, avec les années d’expérience
1’essentiel, c’est 1’écoute de Dieu.

I1 ne s’'agit pas de surinterpréter tout ce qui se passe, tout
ce qu'on voit et qu’on entend. Mais il s’agit d’'étre attentif
et convaincu que Dieu veut nous parler, a chacun, et de
multiples manieres. Le Seigneur ne nous parle pas toujours
quand on s’y attend ni comme on s'y attend. Parfois on prend
un temps d’écoute spécifique et de priere.. et il ne nous parle
pas. Parfois, c’est dans le feu de 1l’'action, en plein milieu
d’une activité, alors qu’on n'y pense méme plus, qu’on
percoit, derriere une parole entendue, la voix de Dieu, ou
derriere un événement qui survient, la main de Dieu. Comme une
conviction, une certitude : Dieu est en train de me parler.

Conclusion

Dieu nous est tout proche, il fait sa demeure en nous, par son
Esprit. Il n'y a pas d’'intimité plus profonde.

C'est bien 1a 1’enjeu de l1'écoute de Dieu, notre intimité avec
lui. L’approfondissement de 1l’une ne va pas sans 1l'autre.
Voila pourquoi 1'apprentissage de 1’'écoute de Dieu est
essentiel pour le croyant. C'est un peu comme dans un couple,
ou dans une amitié tres forte, on n'a pas besoin que l'autre
parle pour comprendre ce qu’il veut nous dire. Un regard, un
geste, un silence méme suffisent.. Parce qu’il y a une
complicité, une intimité profonde.

C’est un peu la méme chose avec le Seigneur. Plus nous serons
proches de lui, plus nous entendrons sa voix dans notre vie.



Aimer son prochain 2/2:
relancer le dialogue

https://www.youtube.com/watch?v=0dkVeF7JTvc (La prédication
commence a 5'30)

Qu’'est-ce qui peut entraver, ternir notre joie, et méme notre
joie devant Dieu ? les soucis, les souffrances, les craintes..
et les conflits. La semaine derniére, j’'ai commencé une
prédication en deux parties sur un texte de loi de 1’Ancien
Testament, dans le livre du Lévitique, au ch. 19, qui affirme
ce grand principe : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme,
repris par Jésus et ses disciples comme principe fondamental
de notre attitude vis-a-vis de l'autre. Dans 1la premiere
partie du texte de 1la semaine derniere, 3 éléments
ressortaient pour expliquer ce que signifie « aimer son
prochain » : lui montrer du respect, étre équitable, et méme
généreux dans les occasions du quotidien. Il nous restait deux
versets qui parlent plutét des conflits dans nos relations. Ce
texte ne parle pas forcément des grands affronts, des
scandales comme on peut en rencontrer quelques uns dans une
vie, mais plutét des petites / moyennes difficultés
récurrentes, ces déchirures issues de malentendus et
maladresses, des égoismes et indifférences banales et
ordinaires..

Lecture biblique : Lévitique 19.17-18

17 Tu ne détesteras pas ton frére dans ton ceur ; tu avertiras
ton compatriote, mais tu ne te chargeras pas d’un péché a
cause de lui.

18 Tu ne te vengeras pas ; tu ne garderas pas de rancune
envers les gens de ton peuple ; tu aimeras ton prochain comme


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/07/aimer-son-prochain-22-relancer-le-dialogue/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/07/aimer-son-prochain-22-relancer-le-dialogue/
https://www.youtube.com/watch?v=0dkVeF7JTvc
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/17/NBS
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/18/NBS

toi-méme. Je suis le SEIGNEUR.

Quand vous vous sentez offensé, votre premiere réaction est
de..

A/ tendre un doigt accusateur, et piquer une colere

B/ serrer le poing, et chercher a vous venger (plus ou moins
frontalement)

C/ croiser les bras, et vous refermer sur vous

Le texte propose une 4° réponse : avertir l'autre, lui tendre
la main. Prendre l’'initiative de lancer le dialogue sur ce
sujet — dans le but implicite de résoudre la situation.

Dans un conflit, « aimer son prochain » équivaut a s'’'abstenir
d’un certain nombre de réactions (ici, la haine, la rancune et
la vengeance) et a en adopter une autre (relancer le
dialogue). Creusons un peu..

1/ Veiller sur son ceur

Loin de se cantonner aux actes extérieurs, Dieu s’intéresse a
notre attitude intérieure. Nos actes comptent, et aussi nos
intentions, nos motivations, nos réactions intérieures.. Jésus
tire le fil en disant plus tard que celui qui insulte son
frere, méme en pensée, est sur la méme pente que le meurtrier..
A partir de petits commencements et de petites pensées
inoffensives, nos pires comportements se préparent. On passe
rarement du vide au trop-plein : c’est goutte a goutte que le
vase proverbial se remplit. Dieu s'y intéresse, parce qu’'il le
voit, il connait, il peése ce qui se passe en nous, ce qui se
trame dans notre ame.

Ainsi, en particulier dans le conflit, Dieu nous invite a
veiller d’abord sur notre ceur, sur ces mouvements intérieurs
qui vont faire germer tel ou tel comportement. Aimer, c’est



d’'abord refuser de détester, de se laisser aller a la rancune,
a l'amertume, au mépris — c'est jeter le pinceau noir qui
viendrait gribouiller la vision que nous avons de l'autre.
Méme si nos réactions sont intuitives et involontaires, Dieu
nous invite a ne pas en rester la, a ne pas les laisser nous
ballotter ou nous pousser sur une pente glissante, mais il
nous appelle a choisir le chemin que nous voulons emprunter.

On connait les dégats de 1’'amertume, du mépris ou de 1la
vengeance.. Dans votre existence, avez-vous déja vu quelque
chose de bon sortir de la rancune, de la haine ou méme, de
l'indifférence, chez vous ou chez quelqu’un d’'autre ? Alors
pour vider le vase avant qu’'il ne déborde, Dieu conseille
d'avertir l1’autre de ce qui ne va pas. Et ce faisant, on
change de dynamique, on rechoisit son chemin — et on évite par
la-méme la pente glissante du péché, déja pour nous, parce que
notre vocation est d’'étre bienfaisants, non pas nocifs !

2/ ton prochain comme toi-méme

J’aimerais parler du contenu de cet « avertir » auquel Dieu
nous appelle. Mais je dois aussi parler de cette formule
« aime ton prochain, comme toi-méme ».

De quel prochain parle-t-on ? Ici, le texte mentionne le
compatriote : Dieu vient de délivrer un peuple entier pour
l'inviter a vivre dans sa présence et a montrer au monde a
quoi ressemble la vie avec Dieu. Si ce peuple se déchire de
l'intérieur, ca montrera autre chose que 1'amour de Dieu, et
puis ca gachera les bénédictions que Dieu accorde. Il y a des
similitudes avec le projet de Dieu pour Ll’'Eglise au sens
large, qui rassemble ceux que Dieu appelle a vivre en sa
présence et a témoigner de sa grace. Les conflits dans nos
communautés, entre nos communautés, témoignent d’autre chose
que de l'amour de Dieu..

Mais le prochain ne se rencontre pas que dans 1’église ! C’est
celui que je rencontre sur ma route quotidienne, avec plus ou



moins d’affection : dans ma famille, mon réseau d’'amis, dans
mon voisinage, sur mon lieu de travail.. C'est ma belle-mere,
mon neveu, une collegue, un patron, un ami, ou une
connaissance qui sort ponctuellement de 1’anonymat pour
prendre visage devant moi a cette étape du chemin.

Et le « comme toi-méme » ? L'apport de la psychologie et de
ses dérivés nous permet d’'apprécier l'importance de ce « comme
toi-méme ». Dans une époque ouU nous sommes nombreux a étre
blessés de 1'intérieur et a douter de notre valeur, cette
invitation a recevoir l’amour pour soi sonne juste ! La bonne
nouvelle de 1'Evangile, c’'est que Dieu nous aime, apres tout !
Par peur de 1’égoisme et de l’'orgueil, on 1’a peut-étre trop
souvent oublié..

Cela dit, je ne suis pas convaincue que c'était l’'intention du
Lévitique ou de Jésus lorsqu’ils utilisent cette formule
« comme toi-méme ». Dans ce contexte, l’accent porte tres
clairement sur « ton prochain », en partant du principe qu’en
général, nous nous traitons mieux que nous ne traitons les
autres : avec plus d’indulgence, de protection, de réflexion.
Nous prenons le temps de manger, dormir, nous laver, nous
vétir, de nous soigner etc. Et s'il y a des exceptions qui ne
le font pas, ce sont des exceptions ! Mais le principe
général, c’'est que spontanément, instinctivement, nous
veillons sur nous-mémes. Et 1'appel qui résonne, en
particulier dans le conflit, c’est d’accorder a 1’autre les
mémes chances, le méme bénéfice du doute, comme le dit Jésus,
de faire a 1'autre ce qu’'on aimerait qu’il nous fasse
(Matthieu 7.12).

3/ Avertir avec amour

Avertir et aimer : les deux mots s’éclairent 1’un 1l'autre.
Aimer l'autre, ce n'est pas toujours le brosser dans le sens
du poil, mais parfois porter a son attention ce qui ne va
pas.. et ainsi, on se décharge d’une complicité silencieuse
avec son comportement. Mais avertir, dans le sens de 1l’amour,



ce n'est pas seulement pour vider son sac ou son vase, pour
lancer l'alerte, faire son devoir et retrouver une certaine
tranquillité, mais pour le bien de 1'autre aussi. Aimer
L’autre, sans parler des émotions, c’'est se comporter en ami,
agir pour son bien. C’est contribuer a une solution qui soit
juste et bonne pour chacun, avec respect, équité, générosité.
Aimer le prochain, c’est chercher un chemin de solidarité vers
l’autre, se rappeler qu’on est de la méme pate, relancer une
passerelle la ou le fossé menace de s’'élargir. C’'est refuser
de réduire 1'autre a 1’offense, et chercher dans son visage la
personne qu’'il est, dans toute son humanité, sa beauté, sa
fragilité, son ambiguité ! Comme moi-méme..

Alors, avertir c’'est un premier pas, qui attend la réaction de
l’autre. Méme si notre intention désire une solution, notre
responsabilité n’inclut pas la réaction de 1'autre. S'il
refuse d’entendre, on peut persévérer, mais pas le forcer. Ma
responsabilité est de parler, méme si 1’autre n’écoute pas.
Mais c’est bien une responsabilité conférée a chacun : tu
aimeras, dit Dieu, toi.. pas vous, ou on, ou l’autre.. toi !

Et rien que ce premier pas, c’'est tellement difficile de le
faire ! parce qu’on est troublé par ce qu’on ressent ; parce
qu’'on a peur de la réaction de 1’autre (sera-t-il agressif ?
méprisant ? indifférent ?) ; et peut-étre aussi parce que
c’'est plus facile de s’en tenir a notre version des choses —
dialoguer, c’'est parler mais aussi écouter, et prendre le
risque d'étre a son tour averti..

Ajoutons que nous sommes bien maladroits pour nous exprimer
avec clarté et respect. Il y a d’excellents livres sur la
communication[1l], et vu l’importance du sujet dans nos vies
quotidiennes, je ne peux que fortement conseiller de se former
la-dessus pour de meilleures relations. Mais quand méme
qguelques pistes, qui valent en toutes situations

 Prendre du recul. Respirer, faire une pause, laisser
passer le flot de 1’émotion, en parler a quelqu’un.. se




placer devant Dieu ! déja pour voir si notre agacement
est 1égitime avant de foncer téte baissée. Il y a bien
des choses qui peuvent nous déplaire sans qu’elles ne
soient mauvaises moralement.

» Faire le tri entre les faits et mon interprétation des
faits.. Les malentendus sont tellement répandus ! Et
souvent, 1l’autre n'a pas agi par rapport a moi, mais
dans une logique qui lui est propre. Ce tri se fait au
préalable, mais aussi dans la discussion : on essaiera
d'étre curieux, de demander pourquoi, d'accorder le
bénéfice du doute a l'autre. Comme on aimerait qu’il
évite de nous enfermer, nous, dans une de nos
maladresses.

= Choisir un cadre favorable. Commencer en privé, si
possible en présentiel.. faire baisser la pression.
Déverser ses griefs sur les réseaux sociaux n'est pas
tres constructif; de méme que les mails qui sont trop
impersonnels pour pouvoir vraiment dialoguer avec
nuance.

= Avec humilité et bienveillance. Humilité pour étre prét
a écouter vraiment l’autre, et accepter de réviser mon
point de vue. Et bienveillance, car je cherche pour nous
une issue positive. Le mot « aimer » n’est pas anodin !

4/ Un chemin

Le chemin que nous propose Lévitique 19 est un chemin.. C’'est
en appliquant ces principes qu’on apprend a aimer, c’est en
prenant ces habitudes, en adoptant ces postures, que 1'on
transmet de plus en plus d’'amour et de bonté. Parfois, nous
chrétiens avons 1'impression (décourageante, culpabilisante !)
que nous devrions déja aimer notre prochain comme nous-mémes,
et qu’ainsi, a partir de cet amour idéal, nous aurions
toujours la bonne attitude. Mais aimer notre prochain, comme
aimer Dieu d'un ceur pur et entier, ce n’'est pas automatique !
cela s’'apprend ! proooogressivement ! L’amour ce n’est pas un
examen que nous réussissons ou ratons, c’est un muscle que



nous musclons exercice apres exercice, entrainement apres
entrainement. Alors ne nous décourageons pas ! Mais utilisons
chaque occasion, chaque situation comme une opportunité pour
essayer de sortir de nos ornieres et d'aimer un peu mieuxX.

Et sur ce chemin d’entrainement, nous avons un modele — le
Christ, qui ne nous a pas considérés comme des ennemis dans

notre révolte, mais qui s’est fait notre frere ! ; nous avons
un entraineur, Dieu le Peére, qui nous encourage par sa Parole
et qui nous accompagne pas apres pas ; et nous avons une

boisson énergétique extrémement puissante : 1'Esprit de Dieu,
qui cuvre en nous de l’'intérieur.. le chemin pour apprendre a
aimer est contre-intuitif et déstabilisant, mais si nous le
suivons, Dieu nous assure de sa présence, de sa triple
présence, et de sa puissance.. Qui, sa puissance, car Dieu
accompagne de sa grace nos tentatives maladroites et
partielles, pour les transformer en bénédictions..

[1] Je comme unique, Jeanne Farmer, Empreinte Temps présent,
2014,

Les mots sont des fenétres, ou bien ce sont des murs, Marshall
Rosenberg, plusieurs éditions (fondateur de la méthode de
Communication Non Violente, dite CNV).

Aimer son prochain 1/2:
Respect et générosité

https://www.youtube.com/watch?v=Lxo0ckQHdgg



https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/02/aimer-son-prochain-12-respect-et-generosite/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2021/02/02/aimer-son-prochain-12-respect-et-generosite/
https://www.youtube.com/watch?v=LxoOckQHdgg

Alors qu’on lui demande de désigner le commandement le plus
important, Jésus répond : « Aime ton Dieu de toutes tes
forces », et il ajoute : « aime ton prochain comme toi-méme.
Toute la loi se résume dans ces deux commandements. »
(Matthieu 22.34-40)

Aimer son prochain comme soi-méme.. C’'est un principe
libérateur, qui donne du sens a la vie de foi, au-dela des
regles religieuses. En méme temps, c’est un principe qui met
beaucoup de pression.. Comment étre s(r d’aimer son prochain ?
Quand sait-on qu’on a atteint notre objectif ? Il n'y a pas de
case a cocher, ni de protocole a suivre.. Selon les situations,
1'amour sera parfois indulgent, parfois exigeant.. Et puis que
veut vraiment dire « aimer » ? Entre : aimer le chocolat (ou
la moto), aimer son épouse ou son mari, aimer ses enfants..
quel type d’amour sommes-nous invités a vivre envers notre
prochain ?

Notre difficulté vient slrement en partie du fait qu’on
connait moins bien les lois du peuple juif que Jésus et ses
compatriotes. Pour Jésus, les lois montrent concretement a
quoi ressemblent 1’amour du prochain : elles illustrent dans
un contexte donné ce grand principe universel que Dieu nous a
créés pour vivre — aimer l’'autre comme nous-mémes. D’ailleurs,
ce grand principe d’amour vient directement de la loi juive.
Je vous propose ce matin de nous tourner vers quelques uns
( ') de ces exemples, pour voir comment ils peuvent nous aider
concretement a aimer notre prochain.

Lecture biblique : Lévitique 19. 9-18

9 Quand tu moissonnes, ne coupe pas les épis qui ont poussé en
bordure de tes champs, et ne retourne pas ramasser les épis
oubliés ; 10 ne repasse pas non plus dans tes vignes pour
ramasser les grappes oubliées ou les grains tombés a terre.
Laisse-les pour les pauvres et pour les immigrés. Je suis le
Seigneur votre Dieu.


https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/9/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/10/NFC

11 Ne commets pas de vol, ne mens pas. Ne trompe pas les
autres Israélites.

12 Ne prononce pas de faux serments en te servant de mon nom ;
en faisant cela, tu déshonorerais qui je suis : je suis le
Seigneur ton Dieu.

13 N’exploite personne et ne détourne rien ; ne garde pas
jusqu’au lendemain le salaire di a un ouvrier.

14 N’insulte pas un sourd, et ne mets pas d’obstacle devant un
aveugle. Montre par ton comportement que tu me respectes. Je
suis le Seigneur.

15 Ne commets pas d’injustice dans tes jugements : n’avantage
pas un faible, ne favorise pas un puissant, mais rends la
justice de facon équitable envers les autres Israélites.

16 Ne répands pas de calomnies sur les membres de ton peuple.
Ne porte pas contre ton prochain des accusations qui le
fassent condamner a mort. Je suis le Seigneur.

17 N’aie aucune pensée de haine contre un autre Israélite,
mais n’hésite pas a le réprimander, afin de ne pas te charger
d’un péché a son égard.

18 Ne te venge pas et ne garde pas de rancune contre les
membres de ton peuple. Chacun de vous aimera son prochain
comme lui-méme. Je suis le Seigneur.

Ces versets touchent a beaucoup de domaines différents, mais
chaque précepte, a sa facon, est une facon d’aimer son
prochain au quotidien. Je vais garder les deux derniers
versets pour la semaine prochaine, car ils touchent plus aux
relations privées, alors que les autres touchent a la vie en
société en général.

Une diversité de situations

Récapitulons les situations citées : le travail au champ, les


https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/11/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/12/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/13/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/14/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/15/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/16/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/17/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/L%C3%A9vitique/19/18/NFC

relations (tordues par le vol ou le mensonge), les droits des
plus faibles, le domaine judiciaire. Le vol, on comprend bien,
de méme que 1l’interdiction d’abuser de la faiblesse d’un sourd
ou d’un aveugle.

Coté champ, 1’idée c’est que les employés, parfois tres
pauvres, engagés a la journée, puissent avoir un avantage en
nature, en plus de leur salaire : que le propriétaire du champ
laisse de maniere informelle une sorte de prime de précarité.
Le livre de Ruth raconte comment ce principe a permis a une
famille de se reconstruire. Sur la méme ligne, 1'ouvrier
journalier qui est payé le soir pour sa journée de travail vit
vraiment au jour le jour : tarder a le payer, c’'est ajouter a
ses difficultés, comme si aujourd’hui un employeur payait ses
salariés le 15 du mois au lieu du 2.

Coté juridique, il ne faut pas imaginer des tribunaux, des
juges, des avocats etc. En général, ce sont les anciens du
village qui arbitrent 1les conflits, sur 1la base de
témoignages. D’ou l’importance de ne pas étre parjure : il n'y
aura pas d’expert pour contester le faux témoignage, et ce
mensonge peut completement ruiner quelqu’un. En regle
générale, dans un univers sans écrit, la parole vaut de 1l'or
et on doit pouvoir compter sur ce que l’'autre dit.

Globalement, Dieu exige du respect et de l’équité. Respecter
l’autre dans ce qu’'il est, et étre juste, mais pas tatillon
avec équité, on prendra en compte les circonstances
(aggravantes ou atténuantes) de la situation. Respect et
équité. Un respect qui n'est pas : chacun chez soi, on ne fait
rien de mal et chacun se débrouille. Non, dans le respect
biblique, il y a de la bienveillance et de la générosité, en
particulier envers ceux qui sont dans le besoin — pauvres et
immigrés. Aimer, c’'est d’abord respecter et soutenir. Plus
gu’un sentiment, c’est une attitude que Dieu demande — quelles
que soient les émotions, ou la situation, avoir du respect, de
L’'équité, de la bienveillance vis-a-vis de mon prochain.



Justement, qui est ce prochain a aimer ? A notre époque
mondialisée, ou les drames des confins de la terre nous sont
relayés parfois avec fracas, on peut se sentir écrasé et
responsable du monde entier, quitte a changer d’indignation au
gré des actualités !

Ici, le prochain, c’est le compatriote, le concitoyen, mais
aussi celui qui est vulnérable, celui qui est pauvre ou
immigré.. En fait, celui qui se trouve sur ma route,
aujourd’hui, quel qu’il soit — un inconnu, un collegue, un
voisin, un membre de ma famille. Pas forcément celui dont je
me sens proche, mais celui qui se trouve pres de moi
aujourd’hui.

Ca n'empéche de soutenir aussi des lointains ! Mais le premier
cercle, c’est ceux qui m’entourent.

Pourquoi aimer son prochain ? car Dieu est Dieu. Le peuple
juif, rescapé d’'Egypte, sauvé par un Dieu fidele et puissant,
invité dans un nouveau pays a construire une nouvelle vie, est
appelé a vivre avec Dieu, pour Dieu, par Dieu. A 1lui
ressembler — au début du chapitre, Dieu dit : Vous serez
saints car je suis saint (Lévitique 19.2). Vous serez comme
moi ! Or Dieu est un Dieu qui respecte et qui soutient, un
Dieu qui cherche notre bien et qui y travaille avec
générosite.

Les chrétiens sont eux aussi, par le Christ, rachetés, sauvés,
invités a une vie nouvelle — pour toujours ! Ils sont en plus
habités par Dieu lui-méme en Esprit, inspirés de l’'intérieur
pour vivre cet amour fondamental qui nous est pourtant si
laborieux.

Pourquoi aimer son prochain ? parce qu’'on a été créé pour ca,
pour ressembler a Dieu ! Parce que 1’'étre humain ne peut pas
s'épanouir durablement en opprimant l'autre, ou méme en vivant
dans 1'indifférence : il peut donner 1’impression d’'aller
bien, d’étre prospere, mais en réalité notre ame ne peut



grandir que si elle s’élargit.
3 domaines ou vivre le respect et la générosité

Les commandements de 1'Ancien Testament étaient destinés a
aider le peuple juif a vivre cet amour du prochain. Méme si
notre société a changé, ces regles donnent quand méme des
idées concretes et je voudrais finir avec 3 domaines ou vivre
le respect et la générosité. C'est varié, comme dans le texte,
parce qu’'il y a toujours un domaine dans lequel c’est plus
difficile..

* Dans nos paroles.

Tout-petits, on a appris que mentir, c'est mal ! Pour
fonctionner, la société et les relations ont besoin d’une
parole honnéte, sinon on ne peut plus se faire confiance. Méme
dans notre société plus encadrée que dans 1’Antiquité, les
paroles tortueuses ou les contrats véreux peuvent mener a la
catastrophe ! Mentir, c’est hors de question. S’arranger avec
la vérité ?.. aussi ! Et par honte, on est bien tenté de le
faire..

Mais le texte va plus loin : colporter des rumeurs, des
ragots, calomnier quelqu’un d’'autre, c’est aussi avoir une
parole irrespectueuse. Et si on pousse encore : il arrive que
le prochain nous agace ou nous agresse — respect et
générosité nous exhortent a ne pas rentrer dans ce jeu, mais a
garder une parole irréprochable. La maitrise de soi, et donc
de sa parole, fait partie des fruits de l'Esprit de Dieu en
nous — c’'est difficile, mais c’est notre vocation. Parfois il
faudra prendre le temps de se taire et de laisser retomber
pour pouvoir répondre avec respect.

* Avec plus faible que soi.

Dans toute 1la Bible, Dieu se présente comme un Dieu juste et
qui protege la veuve et 1'orphelin, 1le pauvre, le petit.
Profiter de la faiblesse de 1l’autre, abuser de sa position ou



de son pouvoir, ca le dégolte ! Méme s’il n'y a pas de
conséquence visible, Dieu est dégolté par 1’abus de pouvoir.

Mais la pensée de Dieu va plus loin : pas de misérabilisme.
Soutenir 1’autre, oui, mais pas aux dépens de la justice. On
n’'abuse des gens vulnérables, mais on ne leur donne pas tous
les droits non plus. Chacun a ses responsabilités éthiques !

Le texte attire notre attention sur 1les risques du
favoritisme, d’'un cb6té ou de l'autre — le favoritisme, ce
n'est pas juste ! Ces derniers siecles, décennies, ont révélé
et continuent de révéler les abus de pouvoir faits a d’autres
peuples, aux femmes, aux personnes en difficulté. Mais quand
la roue tourne, et que l'injustice premiere est dénoncée, le
risque est grand, et on le voit parfois, de basculer dans
1’autre exces, de se venger, de faire payer. Nourris de peine
et d’'indignation, les opprimés peuvent faire de tres bons
oppresseurs..

Dans un cercle plus restreint, face a un conflit d’équipe au
travail, ou en famille, on peut étre tenté de se ranger du
coté de celui qui a notre sympathie ou qui a été trop souvent
1lésé. Mais Dieu nous invite a garder la téte froide, a lui
laisser le jugement du passé et a nous concentrer sur la
situation présente pour étre le plus équitable possible.

* laisser de quoi glaner : le rapport a l’argent et au gain..

Je termine par le début, et 1’'invitation a laisser de quoi
glaner.. Vous n’avez pas forcément de champ sous la main ! Mais
je crois qu'en fait, Dieu nous interpelle sur notre rapport au
gain et a l’argent. Dans la Bible, il n’'y a pas de jugement
sur les pauvres. L’histoire et la vie font que certains se
retrouvent dans la précarité. Et la Bible ne cherche pas a
mettre tout le monde exactement au méme niveau, avec le méme
revenu : elle reconnait qu’il y a des différences, parfois
justes parfois non. Mais elle releve toujours wune
responsabilité des plus riches envers les plus pauvres



respecter, bien sir, et soutenir quand c’est possible.

Laisser de quoi glaner, c’'est petit, peu colteux, et ca ne
reglera pas le probleme de 1’autre. Mais petit pas par petit
pas, ca peut lui donner un répit et qui sait, une chance de se
retourner. C’est un petit débordement, qui peut apaiser
l’autre sans nous mettre a sec. Aujourd’hui, sans forcément
laisser notre sac a main ouvert pour 1les glaneurs de
portefeuille, on peut, quand on en a les moyens, acheter un
produit issu du commerce équitable ou solidaire, choisir une
entreprise locale un peu plus chere mais plus juste dans la
rémunération de ses employés, acheter au supermarché quelques
conserves en surplus pour l’armoire solidaire, ou encore se
choisir un prochain « au loin » avec un parrainage d’enfant ou
un don pour des repas.

Conclusion

Par 1'argent, comme par nos paroles ou nos prises de position,
nous pouvons mettre en euvre le respect et la générosité qui
caractérisent 1’amour du prochain tel que Dieu 1’imagine.
Aimer 1'autre ne passe pas forcément par de grandes effusions,
des gestes spectaculaires ou de lourds sacrifices, c’est aussi
des petits choix, des petits moments, ou 1'on manifeste
respect et générosité envers celui qui se trouve sur sa route.



