
Un seul Dieu pour tous
 

Psaume 96
1 Chantez en l’honneur du Seigneur un chant nouveau ;
gens du monde entier, chantez pour le Seigneur.
2 Chantez en l’honneur du Seigneur,
bénissez son nom !
Jour après jour annoncez qu’il est le sauveur.
3 Parlez de sa gloire à tous les êtres humains,
parmi tous les peuples, racontez ses merveilles.
4 Le Seigneur est grand et mérite qu’on l’acclame.
Il est plus redoutable que tous les dieux.
5 Tous les dieux des autres peuples sont des faux dieux,
alors que le Seigneur a fait les cieux.
6 Il rayonne de grandeur et de majesté,
son sanctuaire est rempli de puissance et de splendeur.
7 Familles de toute la terre, venez honorer le Seigneur
en proclamant sa gloire et sa puissance.
8 Venez proclamer sa gloire,
entrez dans les cours de son temple en apportant vos dons.
9 Courbez-vous jusqu’à terre devant le Seigneur,
quand il manifeste qu’il est Dieu,
tremblez devant lui, gens du monde entier.
10 Dites à toute la terre : « Le Seigneur est roi,
le monde est donc ferme, il reste inébranlable.
Il juge les peuples avec droiture. »
11 Que les cieux se réjouissent, que la terre crie de joie,
que la mer mugisse, et tout ce qu’elle contient !
12 Que la campagne soit en fête, et tout ce qui s’y trouve !
Que tous les arbres des forêts poussent des cris de joie
13 devant le Seigneur, car il vient,
il vient pour rendre la justice sur la terre.
Il jugera le monde avec justice,
il sera un arbitre sûr pour les peuples.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/10/18/un-seul-dieu-pour-tous/


Ce qui m’a frappé, en relisant ce psaume, c’est la façon avec
laquelle il affirme, avec force, la dimension universelle du
Seigneur.

On y trouve un appel à la louange adressé à tous les
peuples, aux gens du monde entier !
On y invite à proclamer la gloire de Dieu à tous les
humains
La Création toute entière (et pas seulement les humains
!) est associée à la louange
On dit même que le Seigneur, le Dieu dont parle ce
Psaume, est le seul vrai Dieu. Les autres sont des faux
dieux.

Mais peut-on encore dire cela aujourd’hui, sans être taxé
d’intolérant ? Peut-on prétendre proclamer une bonne nouvelle
universelle sans être arrogant ? N’est-ce pas problématique de
dire que le Dieu de la Bible, celui qui s’est révélé à Abraham
et sa descendance, le peuple d’Israël, qui s’est manifesté en
Jésus-Christ, est le seul vrai Dieu ?

Il ne peut y avoir qu’un seul Dieu
L’affirmation  monothéiste  est,  forcément,  universelle.  S’il
n’y a qu’un seul Dieu, alors il est Dieu pour tout le monde !

On peut même aller plus loin : un Dieu qui ne serait pas
unique, peut-il être encore Dieu ? Par définition, Dieu n’est-
il pas l’être suprême, absolu ? Or s’il y en d’autres que lui,
alors il n’est plus absolu. Ce n’est plus Dieu. C’est autre
chose… Un être supérieur ? Peut-être… Mais alors qu’y a-t-il
au-dessus de lui ?

Aujourd’hui,  il  est  difficile  d’entendre  des  affirmations
absolues.  Chacun  a  sa  vérité,  chacun  se  construit  sa
spiritualité,  ses  croyances  et  donc,  son  Dieu.

Mais soit il y a un seul Dieu, soit il n’y a pas de Dieu du
tout.  Il  n’y  a  pas  d’entre-deux  possible.  La  réponse  est



forcément un absolu… à vous de choisir ! L’auteur de notre
Psaume a choisi : il y a un seul Dieu. Tout vient de lui et
tout dépend de lui. Et en plus, il nous aime !

Evidemment,  c’est  une  affirmation  de  foi.  Mais  pourquoi
serait-elle plus folle que d’affirmer qu’il n’y a pas de Dieu
? Ce qui est, aussi, une affirmation de foi ! Le Psaume
focalise  son  regard  sur  l’oeuvre  du  Dieu  Créateur.  Ses
oeuvres,  ce  sont  celles  qu’on  voit  quand  on  contemple  la
nature, belles, impressionnantes. A tel point que la nature
elle-même participe à la louange universelle. Est-ce vraiment
plus absurde de dire que tout cela est l’oeuvre de Dieu que de
dire  que  ce  n’est  que  l’effet  du  hasard,  de  coïncidences
heureuses ?

Avec l’auteur du Psaume, je préfère choisir qu’il y a bien un
Dieu, Créateur de toutes choses, et qu’il se soucie de nous.
Si Dieu n’est pas unique et absolu, alors il n’y a aucune
assurance  ni  aucune  espérance  possible.  Tout  ne  serait
qu’hypothétique.  Car  si  Dieu  n’est  pas  unique  et  absolu,
qu’est-ce qui nous garantirait qu’il accomplira ses promesses
?

Le problème ce n’est pas Dieu mais les
croyants
Le problème, ce n’est pas le Dieu unique. C’est ce que les
croyants font de leur monothéisme. Dans l’histoire, jusqu’à
aujourd’hui, la foi monothéiste a été utilisée comme prétexte
à la haine et la violence. C’est bien là le problème…

S’il faut affirmer l’absolu de Dieu, il faut être conscient de
nos limites dans notre compréhension de Dieu. Il ne faut pas
confondre Dieu et notre perception de Dieu. Dieu est plus
grand que notre théologie ! La théologie, c’est le discours
sur Dieu. C’est ce que nous pensons et disons de lui. Et si
Dieu pouvait être “enfermé” dans une théologie, cerné par un
discours… il ne serait plus Dieu !



C’est  terrible  quand  on  limite  Dieu  aux  bornes  de  notre
intelligence, de notre foi ou même de notre théologie. Car nos
théologies peuvent devenir des idoles. C’est le cas quand
notre conception de Dieu est limitée à notre connaissance, à
notre théologie. Elle devient une idole, une image figée de
Dieu.

Le Dieu de la Bible se révèle avant tout au moyen d’un récit,
dans l’histoire, pas à travers un dogme. Il se révèle par ses
oeuvres, dans la nature qu’il a créée et qu’il maintient. Il
se  révèle  dans  l’histoire  d’un  peuple,  issu  d’un  homme,
Abraham. Il se révèle de manière ultime en Jésus-Christ, le
Fils de Dieu devenu homme. Il rend ces récits vivants, pour
nous, par l’oeuvre de son Esprit.

On ne peut pas réduire notre foi à notre confession de foi.
Même si, évidemment, c’est important de réfléchir sa foi, de
l’approfondir. Ma foi, c’est l’histoire de Dieu dans ma vie.

Les plus qui manquent à notre foi
Il y a un élan, un souffle, dans ce Psaume qui nous invite à
considérer notre foi, à la soupeser… et à nous demander si
nous n’avons pas tendance à la limiter, à l’enfermer dans des
certitudes  ou  des  habitudes.  Finalement,  est-ce  que  nous
n’aurions pas besoin de quelques petits plus à notre foi ?

Un peu plus d’enthousiasme

Quel grand Dieu nous avons ! A force de routine dans la foi,
avec une vie chrétienne bien rangée… on l’oublierait presque.
L’enthousiasme d’un tel psaume devrait nous rejoindre.

Vous me direz qu’on ne peut pas décider d’être enthousiaste…
Ce n’est pas faux. Mais on peut quand même mettre toutes les
chances de notre côté pour le devenir. Et pour cela, qu’y a-t-
il de mieux que la contemplation ? Est-ce que nous prenons le
temps de la contemplation dans notre vie ? La contemplation de
Dieu, dans ses oeuvres, dans le monde, dans notre vie et celle



de ceux qui nous entourent ? Est-ce que nous prenons le temps
de chercher à voir Dieu, à discerner sa main ? Est-ce que nous
lui demandons d’ouvrir nos yeux pour le voir, d’ouvrir notre
coeur pour le recevoir ?

Un peu plus d’humilité

Combien nous sommes petits devant ce Dieu si grand ! Et là
aussi, l’expérience de la vie chrétienne peut nous jouer des
tours, avec le risque, à la longue, de se croire du côté de
ceux qui savent, de ceux qui ont compris, avec la tentation de
se considérer comme quelqu’un qui, finalement, n’a plus grand
chose à apprendre sur la foi, sur la vie et même sur Dieu.

Jésus n’a pas appelé des sachants, il a appelé des disciples,
qui ont toujours besoin d’apprendre. J’aime cette prière de
Jésus dans l’Evangile de Matthieu, où il s’exclame :

“O Père, Seigneur du ciel et de la terre, je te loue d’avoir
révélé aux tout-petits ce que tu as caché aux sages et aux
personnes instruites.” (Matthieu 11.25)

Le Royaume de Dieu n’est pas pour les sachants, il est pour
ceux qui sont comme les petits enfants ! Si nous voulons que
notre foi grandisse et s’épanouisse, il faut rester du côté
des petits qui cherchent à apprendre.

Un peu plus de curiosité

J’en connais, forcément, trop peu sur ce Dieu unique et absolu
! Or, j’ai l’impression que souvent, on se contente d’un Dieu
trop petit ! Un Dieu qui n’est pas à l’échelle de ce Dieu
unique et universel décrit dans notre Psaume. On passe alors à
côté de tant de choses simplement par manque de curiosité. On
préfère rester en terrain connu, entre nous, en fréquentant
les gens comme nous, qui pensent comme nous, qui prient comme
nous, qui parlent comme nous… Je suis persuadé que le manque
de curiosité appauvrit notre foi.



Croyez-vous que ce Dieu unique et universel ne puisse pas se
révéler, d’une manière ou d’une autre, dans d’autres cultures,
dans d’autres croyances ? Et que nous ne puissions en tirer un
bénéfice pour notre foi aussi ?

Bien-sûr que nous reviendrons toujours au Christ, qui est pour
nous la révélation ultime de Dieu. Mais pourquoi ne pas sortir
aussi un peu des sentiers battus ? Oser aller voir chez les
autres, oser faire preuve de curiosité…

Conclusion
Finalement,  l’enthousiasme,  l’humilité,  la  curiosité…  ça
ressemble à des qualités qu’on trouve facilement chez les
enfants, les petits. Et nous sommes bien invités à être comme
eux, si on veut entrer dans le Royaume de Dieu !

En  fonction  de  votre  personnalité,  de  votre  cheminement
personnel, ça pourrait être un peu plus l’un que l’autre… mais
il me semble que nous avons tous besoin d’un peu des trois !

Et il le faut bien, si on veut approfondir et vivre notre foi
en ce Dieu si grand, ce Dieu unique et universel !

Vous êtes le sel de la terre
(5) Un sel qui donne soif
Deux femmes sont parties marcher en montagne. Elles discutent,
évidemment, elles font des pauses, elles admirent le paysage,
prennent des photos… Au bout de quelques heures, l’une d’entre
elles commence à se sentir mal : elle a mal à la tête,
commence à voir un peu trouble, elle avance avec moins de

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/10/12/vous-etes-le-sel-de-la-terre-5-un-sel-qui-donne-soif/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/10/12/vous-etes-le-sel-de-la-terre-5-un-sel-qui-donne-soif/


force, sa gorge la pique. En fait, elle a soif, et elle n’a
plus d’eau dans sa gourde. Son amie qui est à côté d’elle a
plusieurs possibilités : elle peut lui donner un Doliprane
pour sa tête, ou l’aider à s’asseoir en attendant que les
vertiges passent, ou lui donner une barre énergétique pour
renouveler son énergie, ou encore lui prêter une écharpe qui
protègera sa gorge… ou… poser un bon diagnostic et reconnaître
dans  ces  symptômes  simplement  la  soif.  Mais  même  un  bon
diagnostic ne suffira pas pour aider son amie : elle peut
alors lui dire qu’il y a une source où elle pourra remplir sa
gourde, dans à peu près 3 km… ou bien elle peut sortir sa
propre bouteille où il reste un peu d’eau, et en donner à son
amie en attendant la source.

Tout le monde a soif ou besoin ou envie de quelque chose… Et
ce n’est pas toujours explicite ! Mais au cœur de notre vie de
couple, de famille, le travail, les relations sociales, les
loisirs, le sport, l’usage de l’argent, la plupart de nos
actions et de nos choix sont liés à un désir d’obtenir quelque
chose  qui  puisse  assouvir  nos  soifs  profondes  –  soif  de
sécurité, de reconnaissance, de pouvoir, d’amour, de plaisir,
de justice, de connaissance, de complicité, de sens, de bien-
être, de paix…

Nous entamons notre dernière semaine de campagne sur le thème
« Vous êtes le sel de la terre ». Etre le sel de la terre,
c’est l’identité et la vocation que Jésus nous donne. Le sel
donne du goût aux aliments & les conserve. Mais pour cela il
faut qu’il se mélange – et Jésus nous envoie nous mélanger à
notre entourage comme il s’est lui-même mélangé à nous. Il y
aurait  beaucoup  d’autres  usages  du  sel,  que  les  plus
scientifiques  d’entre  nous  pourront  explorer  !  Mais  pour
lancer  cette  dernière  semaine,  j’aimerais  insister  sur  un
effet collatéral du sel : le sel donne soif. Il suffit de
manger un repas très salé, pour avoir envie de boire, boire,
boire tout l’après-midi… De l’eau bien sûr ! Le sel attise
notre soif.



Et si, en tant que sel de la terre, nous étions de ceux qui
attisent, en tout cas, révèlent, la soif de ceux qui nous
entourent ? Et que nous leur donnions envie de boire à une
source qui étanche nos soifs profondes ?

Avec un autre vocabulaire, Jésus aborde ce sujet avec ses
disciples, juste avant de les quitter. Il est déjà ressuscité,
et là il se prépare à retourner auprès de Dieu – c’est ce
qu’on  appelle  l’Ascension.  Dans  ce  dernier  échange,  Jésus
évoque l’avenir à mots couverts, et les disciples reviennent à
la préoccupation de leur temps : l’indépendance d’Israel comme
signe du règne de Dieu sur terre, dans la lignée des siècles
passés.

Lecture biblique : Actes 1.6-8

6 Ceux qui étaient réunis auprès de Jésus lui demandèrent : «
Seigneur, est-ce en ce temps-ci que tu rétabliras le règne
pour Israël ? » 

7 Jésus leur répondit : « Il ne vous appartient pas de savoir
quand viendront les temps et les moments, car le Père les a
fixés de sa seule autorité. 8 Mais vous recevrez une force
quand l’Esprit saint descendra sur vous. Vous serez alors mes
témoins à Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et
jusqu’au bout du monde. »

Avec ces paroles, Jésus fait passer ses disciples dans une
autre dimension : le règne de Dieu n’est plus enfermé dans des
frontières, mais Dieu va se révéler à tous les peuples – en
commençant par pénétrer l’empire romain. Le livre des Actes
retrace le chemin des apôtres, de Jérusalem jusqu’à Rome, et
leur témoignage qui suscite des conversions : les églises
naissent dans leur sillage. D’après Jésus, pour témoigner, on
n’a pas besoin d’avoir réponse à tout, mais on a besoin de
l’Esprit  du  Christ,  qui  donne  la  force  et  la  sagesse  de
communiquer la foi.

Etre sel de la terre, c’est être témoin dans le monde. Un

https://lire.la-bible.net/verset/Actes/1/6/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Actes/1/7/NFC
https://lire.la-bible.net/verset/Actes/1/8/NFC


monde qui a soif, un monde dans lequel nous sommes envoyés
avec l’Esprit de Dieu. Témoin, c’est le mot clef ! Mais comme
beaucoup de mots-clefs dans la foi, c’est un mot un peu piégé
– de par notre expérience, les images et même les fantasmes
qu’il suscite. Le livre des Actes ne nous aide pas : si être
témoin, c’est proclamer l’Evangile devant les foules comme
Pierre ou Paul, peu d’entre nous se sentiront à la hauteur…

          Témoins, c’est-à-dire… ?

Dans la bouche de Jésus, le mot témoins a d’abord un sens
juridique, comme témoigner lors d’un procès. Le témoin évoque
les faits. Il y a une part de subjectivité : ce que le témoin
a perçu, malgré les limites et les obstacles, la façon dont ça
résonne  dans  son  expérience,  mais  il  y  a  aussi  une  part
objective, un élément de la réalité dont il faut tenir compte.
Dans un contexte religieux et politique de plus en plus tendu,
les disciples de Jésus vont effectivement subir des procès,
même des procès d’intention, et vont devoir justifier leur
foi, verbalement. D’où les nombreux discours dans le livre des
Actes… Etre un témoin qui donne soif, dans ce contexte, c’est
affirmer sa foi quelles que soient les circonstances.

Mais  l’histoire  des  premiers  chrétiens  souligne  aussi  une
autre façon d’être témoin : c’est d’être un groupe-témoin. Un
peu comme dans les études scientifiques, quand on compare un
groupe qui prend le médicament et un groupe qui prend le
placebo. Le groupe témoin incarne une réalité, un état de
fait,  auquel  on  va  comparer  le  reste.  Et  les  premières
communautés chrétiennes, dans le livre des Actes toujours,
témoignent d’une autre réalité : ce sont des communautés où
les  barrières  raciales  sont  abolies,  où  hommes  et  femmes
œuvrent ensemble, où il n’y a pas de hiérarchie sociale – des
communautés  où  chacun  a  une  place  de  valeur.  A  l’époque
c’était complètement inédit ! Et aujourd’hui aussi? La vie en
communauté fait partie du témoignage, parce qu’elle est le
lieu où, en théorie, on expérimente ensemble les principes de
la  foi.  Et  bien  des  personnes  dans  l’antiquité  comme



aujourd’hui ont été interpellées par cette réalité différente.
Etre des témoins qui donnent soif, c’est aussi montrer à quoi
ressemble la vie avec Dieu, personnellement et en communauté.

Etre témoin… être témoin, ce n’est pas être juge. On dit, on
montre ce qu’on connaît ; on montre la bouteille d’eau qu’on a
dans son sac, mais on ne s’empare pas du sac de l’autre pour
en faire un inventaire accusateur – tu aurais dû prendre plus
d’eau, tu aurais dû moins te charger, tu aurais dû attendre
avant de boire,… Etre témoin, ce n’est pas être juge.

Etre témoin, c’est non seulement reconnaître la soif, mais
proposer l’eau qu’on a dans notre bouteille. Longtemps, j’ai
attendu qu’on me pose explicitement des questions spirituelles
pour dégainer ma bouteille – en attendant, je compatissais à
la  soif  de  l’autre.  Depuis  quelques  années,  j’apprends  à
sortir ma bouteille quand je vois la soif, même si on ne m’a
pas  fait  la  demande  explicite.  Par  exemple,  je  réponds
différemment aux questions : comment on devient pasteur OU
c’est quoi la différence entre catholiques et protestants. Je
commence désormais en évoquant la foi en Christ, en insistant
sur ce que je trouve important.

          Témoins… de quoi ?

Le témoin témoigne, il affirme, il montre, mais quoi… Qu’est-
ce qui est écrit sur notre bouteille d’eau ?

Un label courant : les valeurs chrétiennes. Fêter Noël le 25
décembre, se marier jeune, être honnête, avoir une certaine
vision de la vie – surtout la vie de couple, ces derniers
temps. En soi, ces valeurs ne sont pas mauvaises, bien au
contraire ! Mais rappelons-nous qu’à l’époque de Jésus, les
pharisiens  respectaient  beaucoup  mieux  les  valeurs  que  ce
prédicateur itinérant qui fréquentait n’importe qui et qui ne
respectait même pas le sabbat. Les valeurs de Dieu rentrent
rarement dans des pratiques sociétales précises, et défendre à
tout prix ces pratiques culturelles risque de détourner de



l’essentiel du message, qui dit que l’amour de Dieu ne dépend
pas de nos valeurs, mais de notre confiance en lui.

Justement, le message : l’Evangile. Quel meilleur label ?… Ces
derniers temps, tout est centré sur l’Evangile… le mariage,
l’éducation, le travail, l’église, la prédication… C’est une
démarche admirable ! Mais derrière la démarche, il faut se
poser la question : qu’est-ce qu’on entend par « Evangile » ?
Cette  «  bonne  nouvelle  »,  étymologiquement,  n’est  pas  si
simple à définir. Regardez les prédications de Jésus ou des
apôtres,  le  résumé  de  la  foi  varie  en  fonction  de  la
situation.  Il  n’y  a  pas  de  discours  stéréotypé,  prêt-à-
prononcer, avec 3-4 points incontournables.

Jésus nous appelle à être ses témoins. Témoins de Jésus –
c’est lui, l’Evangile, c’est-à-dire la « Bonne Nouvelle » !
C’est son caractère, son attitude, ses actes, ses paroles, sa
vie,  sa  mort,  sa  résurrection,  c’est  tout  ça,  la  Bonne
Nouvelle ! C’est toutes les façons dont il nous connecte à
Dieu, à la source qui étanche nos soifs… Nous sommes témoins
du Crucifié /Ressuscité, d’un Roi / qui s’est fait Serviteur,
d’un Sage / Consolateur… Je ne dis pas qu’il ne faut pas
parler du péché et de  la croix dans notre témoignage ! Mais
il n’y a pas que ça, et ce ne sont pas toujours les premiers
mots à prononcer : Dieu est à l’œuvre dans notre vie de bien
des manières, et nous pouvons parler de tant de choses !

Parfois le témoignage chrétien vient comme un cheveu dans la
soupe : quel que soit le sujet, quel que soit le cheminement
de  l’autre,  on  ressort  le  même  discours,  avec  les  mêmes
virgules  et  les  mêmes  points  d’exclamation.  Quand  il
rencontrait  quelqu’un,  Jésus  souvent  prenait  le  temps  de
l’écoute,  de  l’échange,  pour  trouver  là  où  l’autre  avait
besoin de rencontrer Dieu. Une chose après l’autre : Jésus
n’était pas pressé de tout dire tout de suite, mais de dire ou
faire ce qui avait du sens à ce moment-là. Les apôtres, dans
le livre des Actes, s’adaptent aux connaissances de leurs
interlocuteurs. Quand nous manquons de clairvoyance,  nous



pouvons demander à Dieu qu’il nous éclaire et qu’il nous aide
à comprendre notre interlocuteur.

En Jésus, la source est si abondante ! de l’espérance d’un
monde nouveau, de la vie après la mort, de l’amour que nous
avons reçu, de son pardon exemplaire, de sa générosité, de son
attention envers les plus fragiles, de son soutien et de sa
protection… Quand vous parlez de votre conjoint, par exemple,
vous ne parlez pas que du jour du mariage, ou du jour où vous
êtes tombé amoureux ! Il y a les souvenirs de vacances, le
quotidien, les difficultés et les défis, les surprises, les
joies  partagées,  les  projets,  les  services  rendus,  les
cadeaux… Toute l’épaisseur d’une vie ensemble. Nous pouvons
témoigner de tant de bénédictions, car Dieu est riche en bonté
– et le Christ l’a prouvé de mille manières, et l’Esprit nous
en remplit de mille manières.

Alors ça nous pose la question : qu’est-ce que je vis, qu’est-
ce que vous vivez avec Dieu aujourd’hui ? de quoi pouvez-vous
témoigner ? Comment sentez-vous la présence de son Esprit ? de
quoi votre bouteille est-elle remplie ? Etre témoin suppose
qu’on soit disciple, qu’on ait une relation vivante avec le
Maître, avec le Christ…

C’est  ce  qui  m’a  d’ailleurs  interpellée  pendant  cette
campagne : à chaque fois qu’un texte évoquait notre rapport à
l’autre, j’étais renvoyée à ma relation avec Dieu ! Qu’est-ce
que je communique, qu’est-ce que je transmets, d’où vient mon
sel ? Mais à chaque fois que je me recentrais sur ma vie avec
Dieu,  mon  chemin  avec  lui,  la  recherche  de  la  sainteté,
j’étais renvoyée à l’envoi vers l’autre, comme si Dieu ne
voulait pas que je m’enferme près de lui, mais que je l’emmène
partout où je vais. Témoin, donc disciple ; disciple, donc
témoin. Aller vers Dieu, aller vers l’autre, ce sont deux
mouvements qui se nourrissent, et par lesquels le règen de
Dieu avance en nous, et autour de nous.



Vous êtes le sel de la terre
(4) Un sel qui se mélange
 
Dans le cadre de notre campagne de rentrée, nous poursuivons
l’évocation des différentes propriétés du sel, en écho à la
parole de Jésus dans le Sermon sur la Montagne : “Vous êtes le
sel de la terre”. Après avoir parlé du sel qui donne du goût,
puis du sel qui conserve, attachons-nous ce matin au sel qui
se mélange. C’est bien une de ses propriétés. Si vous ajoutez
du sel à un plat, il se mélange aux autres ingrédients. On ne
voit plus le sel, et pourtant on sent bien sa présence (ou son
absence) !

Appliqué à la métaphore de Jésus, on pourrait dire que si nous
sommes sel de la terre, nous ne pouvons pas rester dans la
salière ! La salière, ça peut être l’Église ou toute autre
bulle que nous nous construisons pour notre confort personnel.
Et si on sort de la salière, c’est pour se mélanger au monde.
C’est seulement si on se mélange au monde qu’on pourra remplir
les autres tâches du sel, selon ses propriétés, notamment
donner du goût et conserver.

Pour réfléchir à cette propriété du sel qui se mélange, je
vous propose de lire un extrait de la grande prière de Jésus
pour ses disciples au chapitre 17 de l’Évangile selon Jean.

Jean 17.15-19
15 Je ne te prie pas de les retirer du monde, mais de les
garder du Mauvais. 16 Ils n’appartiennent pas au monde, comme
moi  je  n’appartiens  pas  au  monde.  17  Fais  qu’ils  soient
entièrement à toi, par le moyen de la vérité ; ta parole est
la vérité. 18 Comme toi tu m’as envoyé dans le monde, moi

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/10/04/vous-etes-le-sel-de-la-terre-4-un-sel-qui-se-melange/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2020/10/04/vous-etes-le-sel-de-la-terre-4-un-sel-qui-se-melange/


aussi  je  les  ai  envoyés  dans  le  monde.  19  Je  m’offre
entièrement  à  toi  pour  eux,  afin  qu’eux  aussi  soient
entièrement  à  toi.

Jésus, dans ces quelques versets, parle bien aussi du monde
(l’équivalent de la terre dans la métaphore de Jésus) et de
notre rapport au monde. Plus encore, il évoque bien l’idée
d’un nécessaire mélange puisqu’il envoie ses disciples dans le
monde et demande à Dieu de ne pas les en retirer !

Cette prière de Jésus fournit à notre concept de “sel qui se
mélange” un fondement théologique et des principes pour sa
mise en pratique.

Un fondement théologique
Le verset 18 peut être mentionné comme fondement théologique
au “mélange” dans le monde : “Comme toi tu m’as envoyé dans le
monde, moi aussi je les ai envoyés dans le monde.“
Nous sommes envoyés dans le monde comme le Christ a été envoyé
dans  le  monde  par  son  Père.  Et  cette  affirmation  a  plus
d’implications qu’on pourrait le penser à la première lecture
:

Il y a bien-sûr une dimension missiologique : le Christ
nous envoie en mission dans le monde. Comment pourrions-
nous répondre à cet appel en restant entre nous, sans
nous “mélanger” au monde ?
Mais  il  y  a  aussi  une  dimension  christologique.  Il
s’agit d’être envoyé comme le Christ a été envoyé. Or,
comment le Fils est-il venu dans le monde ? En devenant
homme ! L’incarnation, c’est un peu Dieu qui se mélange
à l’humanité, au monde.
Il y a même une dimension trinitaire… Tout en devenant
homme, le Fils est resté Dieu. Il est pleinement homme
et pleinement Dieu. En devenant homme, le Fils n’a pas
perdu sa pleine communion avec le Père.



Comprendre l’incarnation comme le modèle de notre présence au
monde nous conduit nécessairement à comprendre cette dernière
comme un mélange et non un retrait, un mélange qui ne se fait
pas au détriment de notre communion avec Dieu.

Retenons donc cela de ce fondement théologique : nous sommes
appelés par le Christ à nous mélanger au monde, comme lui, le
Fils, s’est mélangé au monde en devenant homme.

Des principes pour la mise en pratique
J’aimerais souligner trois principes dans la mise en pratique
de ce fondement théologique.

La tentation du retrait du monde

Il y a, tout d’abord, le verset 15 : “Je ne te prie pas de les
retirer du monde, mais de les garder du Mauvais.” (v.15)

C’est assez surprenant que Jésus dise d’abord ce qu’il ne
demande pas à son Père : “je ne te prie pas de les retirer du
monde…” C’est bien que la tentation existe. Et peut-être est-
ce même la solution de facilité. Pourquoi cette tentation du
retrait du monde existe-t-elle ?

Il y a le décalage ressenti entre les valeurs du Royaume de
Dieu et celles de notre monde. Ce n’est pas nouveau, même si
les tensions ont évolué au fil des siècles. Et ce décalage
n’est pas sans fondement. Jésus a bien dit que son Royaume
n’était pas de ce monde. Et il a mis en garde contre la
confusion des deux, avec son fameux “Il faut rendre à César ce
qui est à César, et à Dieu ce qui est à Dieu”. D’ailleurs,
dans l’histoire, quand il y a eu confusion entre l’Eglise et
le pouvoir politique, ça a donné lieu à de terribles dérives.

Du coup, à cause de ce décalage, il y a parfois la crainte de
perdre ces valeurs du Royaume au contact du monde, la peur de
la compromission. Alors, pour se protéger, on se retire du
monde. Et on préfère la compagnie de ceux qui croient comme



nous et qui pensent comme nous. C’est rassurant.

Mais ce n’est pas ce à quoi Jésus nous appelle. Voilà pourquoi
il demande à son père de ne pas nous retirer du monde. Et
n’oublions  pas  l’exemple  que  Jésus  nous  a  laissé,  et  les
reproches que les chefs religieux de l’époque lui faisaient de
fréquenter  des  gens  considérés  comme  infréquentables.  On
reprochait  à  Jésus  de  trop  se  mélanger,  et  même  de  se
compromettre  avec  le  monde…

Les limites du mélange

Refuser le retrait du monde, ce n’est pas pour autant s’y
perdre sans discernement ! Il y a, bien-sûr, des limites.

On sait qu’il existe un écueil, celui de tellement se mélanger
qu’on en perd notre identité, notre sel. Et finalement, on
n’est plus du sel mais… du tofu. Le tofu, ça n’a pratiquement
pas de goût. Ca prend le goût de la sauce dans lequel il
baigne. C’est facile d’être “le tofu de la terre”… mais ça ne
sert pas à grand chose.

Il y a bien un danger duquel il faut se méfier. Et ce danger,
ce n’est pas le monde, c’est le Mauvais (ou le Malin). Car
tout n’est pas bon dans notre monde, loin de là… Il faut
indéniablement rester vigilant. Il y a des pratiques, des
idéologies, des discours qui sont contraires à l’Evangile et
au Royaume de Dieu. Et qui se rencontrent même parfois dans
l’Eglise… Il s’agit de s’en préserver et même, s’il le faut,
les dénoncer.

Mais Jésus insiste sur le fait que le moyen de s’en préserver,
c’est d’être entièrement à Dieu. C’est de garder intact notre
goût et notre saveur, de rester du sel qui puise sa saveur en
Christ. Ne nous trompons pas : notre saveur ne vient pas de
notre  notre  opposition  au  monde,  elle  vient  de  notre
attachement  à  Dieu.  Cet  attachement  peut  évidemment  nous
conduire parfois à être en décalage, voire en opposition avec
le monde dans lequel nous vivons. Mais ce qui nous préserve du



Mauvais, c’est notre attachement à Dieu et à sa Parole. Pas
notre retrait du monde…

La nécessité du mélange

Conscient de la tentation du retrait du monde et des limites
du mélange, il faut aussi affirmer la nécessité du mélange. Il
est strictement impossible de répondre à l’appel du Christ qui
nous envoie dans le monde sans se mélanger au monde ! Pour
nous y aider, je vous propose deux pistes concrètes.

Considérer que le Christ nous envoie sur nos lieux de vie

Il y a des lieux où on se mélange aux autres de façon obligée,
comme  l’école  ou  l’entreprise.  Il  y  a  d’autres  lieux
possibles,  basés  sur  le  volontariat,  comme  le  milieu
associatif. Dans tous les cas, il nous faut considérer nos
lieux de vie, tous nos lieux de vie, qu’ils soient choisis ou
obligés, comme les lieux où le Christ nous envoie. C’est là
qu’il nous veut, c’est là qu’il nous attend. Il me semble que
c’est une bonne façon de ne pas percevoir le mélange comme un
danger mais comme une chance, celle d’y être des grains de sel
utiles et qui font la différence. Notre prière, chaque jour,
devait être : “Seigneur, comment pourrai-je être un grain de
sel aujourd’hui, dans ma famille, à l’école, dans mon lieu de
travail ou mon engagement associatif ?”

Prêter l’oreille à la voix du monde

La voix du monde, c’est ce que nos contemporains expriment, ce
qu’ils pensent, ce qui les préoccupe et les anime, ce qui
modèle leur pensée, ce qui les motive ou ce qui les révolte…
Cette  voix  ne  s’exprime  pas  seulement  à  travers  les
éditorialistes  des  chaînes  d’information  continue  et  les
vidéos des influenceurs sur les réseaux sociaux. Loin de là.
Elle s’exprime aussi à travers l’art et la culture. Il me
paraît vraiment dommageable, pour un croyant, de s’enfermer
dans une sous-culture chrétienne, avec sa musique, ses films,
sa littérature… justement parce que si on s’y enferme, on se



retire du monde ! Il nous faut, au contraire, développer une
sensibilité à l’art et la culture d’aujourd’hui. On y accède
plus facilement que jamais, à travers le cinéma, les séries,
la littérature, la musique… toutes les formes d’art ! On n’est
pas obligé d’aimer ce qu’on voit ou ce qu’on entend, mais on
doit y prêter l’oreille. Comment se mélanger au monde si on
n’entend pas sa voix, si on ne comprend pas son langage ?

Conclusion
“Vous êtes le sel de la terre !” Mais comment pourrions-nous
l’être en restant dans notre salière ? Une des propriétés du
sel est de se mélanger, et c’est aussi ce à quoi le Christ
nous appelle dans le monde.

Le  défi  du  mélange,  c’est  le  défi  d’un  témoignage  de
l’Evangile culturellement pertinent aujourd’hui. C’est le défi
d’une présence au coeur du monde, avec la saveur du Christ.
C’est le défi d’être, chacun et chacune, disciple de Jésus-
Christ au quotidien, sur nos lieux de vie, là où il nous
envoie.

Le monde change. Le défi change. Mais l’appel reste le même :
“Vous êtes le sel de la terre !”


