
Devenons ce que nous sommes !
Quelle  est  la  tendance  cet  été  ?  Quels  sont  les  vieux
vêtements que vous allez donner, parce que vous ne les aimez
plus  ou  parce  qu’ils  ne  vous  vont  plus…  :s  ?  Comment
rafraîchir  votre  garde-robe,  votre  style,  renouveler  votre
déco ?

Rassurez-vous, pendant les vacances, je n’ai pas changé de
vocation,  et  je  ne  vais  pas  seulement  parler  chiffons…
Quoique !

L’objet de notre espérance (la vie pleine et entière avec
Dieu) est assuré, nous sommes sûrs de l’obtenir, les jeunes
nous l’ont rappelé. Et cette assurance change déjà notre façon
de  vivre  aujourd’hui  –  comme  en  voyage,  connaître  notre
destination  et  être  sûrs  d’y  arriver  change  déjà  notre
trajectoire et notre façon de conduire, de nous conduire, ici-
bas. En quoi cela consiste-t-il concrètement ? Les jeunes ont
choisi un texte extrait de la lettre de l’apôtre Paul aux
églises de la ville grecque de Colosses pour nous conduire
dans cette réflexion.

            Lecture biblique: Col 3.1-17

1 C’est avec le Christ que vous avez été réveillés de la mort.
Cherchez donc les choses d’en haut, là où le Christ se trouve,
assis à la droite de Dieu. 2 Le but de votre vie est en haut
et non sur la terre. 3 Oui, vous êtes passés par la mort, et
votre vie est cachée avec le Christ en Dieu. 4 Le Christ est
votre vie. Quand il paraîtra, vous aussi, vous paraîtrez avec
lui et vous participerez à sa gloire.

5 C’est pourquoi, faites mourir ce qui en vous appartient à la
terre : par exemple, mener une vie immorale ou impure, désirer
des choses honteuses et mauvaises, chercher à avoir tout pour
soi, ce qui est une façon d’adorer les faux dieux. 6 Voilà ce
qui attire la colère de Dieu sur ceux qui refusent de lui

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/05/21/devenons-ce-que-nous-sommes/
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/1/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/2/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/3/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/4/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/5/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/6/PDV


obéir. 7 Autrefois, vous aussi, vous agissiez ainsi quand vous
viviez  de  cette  manière.  8  Mais  maintenant,  rejetez  tout
cela : colère, violence, méchanceté. Ne lancez plus d’insultes
ni de paroles grossières ! 9 Ne vous mentez plus les uns aux
autres. En effet, ce que vous étiez avant avec vos façons de
vivre,  vous  vous  en  êtes  débarrassés  comme  d’un  vieux
vêtement.  

10 Et, comme si vous aviez mis un vêtement neuf, vous êtes
devenus une personne nouvelle. Cette personne se renouvelle
sans cesse et elle ressemble de plus en plus à son Créateur.
C’est  ainsi  que  vous  pourrez  connaître  Dieu
pleinement. 11 Maintenant, il n’y a plus des non-Juifs et des
Juifs, des circoncis et des non-circoncis. Il n’y a plus des
étrangers, des non-civilisés. Il n’y a plus des esclaves et
des personnes libres. Mais il y a le Christ : il est tout et
il est en tous. 

12 Dieu vous a choisis, il veut que vous soyez à lui et il
vous aime. Donc, faites-vous un cœur plein de tendresse et de
pitié, un cœur simple, doux, patient. 13 Supportez-vous les
uns les autres et pardonnez-vous si quelqu’un a un reproche à
faire à un autre. Le Seigneur vous a pardonné, agissez comme
lui ! 14 Et surtout, aimez-vous : l’amour est le lien qui unit
parfaitement. 15 Que la paix du Christ dirige vos cœurs ! Dieu
vous a appelés à cette paix pour former un seul corps. Dites-
lui toujours merci. 

16 Que la parole du Christ habite parmi vous avec toute sa
richesse. Donnez-vous des enseignements et des conseils avec
toute la sagesse possible. Remerciez Dieu de tout votre cœur,
en  chantant  des  psaumes,  des  hymnes  et  des  cantiques  qui
viennent de l’Esprit Saint. 17 Tout ce que vous pouvez dire ou
faire, faites-le au nom du Seigneur Jésus, en remerciant par
lui Dieu le Père.

1/ Le principe… Devenez ce que vous êtes ! (« recherchez les
choses d’en haut » v.2)

https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/7/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/8/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/9/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/10/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/11/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/12/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/13/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/14/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/15/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/16/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Colossiens/3/17/PDV


Paul développe une idée, une seule : vous êtes une personne
nouvelle. Votre identité est en Christ : c’est lui maintenant
qui définit ce que vous êtes. Par la foi, vous êtes solidaires
du Christ, unis à lui par son Esprit, et ce qui vous définit
maintenant, c’est lui. Il est mort pour porter nos fautes et
notre culpabilité ? Vous êtes morts ! Le mal n’est plus ce qui
vous définit. Jésus est vivant, rempli de la vitalité divine,
de sa joie, de sa paix, de sa justice, de son amour, pour
l’éternité ? Vous êtes vivants ! Même si vous êtes dans un
contexte mortel, vous recevez de lui, dès maintenant, un peu
de  sa  vie,  dans  l’attente  de  tout  recevoir  lorsque  Dieu
renouvellera ce monde. Le Christ est votre vie !

Qu’est-ce qui peut nous définir, dans notre société ? le poids
de notre passé, notre réputation, notre statut social, les
réussites ou les échecs, notre argent ou notre famille, nos
connaissances ou nos lacunes – pas pour Dieu ! A ses yeux, aux
yeux du Créateur, pour l’éternité, ce qui nous définit, c’est
le Christ ! Notre identité profonde, véritable, éternelle,
c’est  d’être  frères  et  sœurs  du  Christ,  par  la  foi,  de
partager son nom, sa fortune, sa réussite. C’est lui notre
identité. D’où le fait que Paul dit qu’il n’y a plus ni Juifs
ni non-Juifs, ni étrangers ni citoyens, ni riches ni pauvres,
ni hommes ni femmes… Ce qui nous définit en premier, c’est le
Christ. Qui que nous soyons, par la foi, nous sommes héritiers
du Christ : voilà notre identité.

La conséquence est simple : Dieu nous appelle à devenir ce que
nous sommes, en Christ. A laisser cette identité nouvelle
s’épanouir et s’exprimer dès maintenant. Nous sommes à l’ère
du bien-être, où l’accomplissement de soi, l’épanouissement /
le  développement  personnel,  sont  prépondérants.  Oui,
accomplissez-vous,  développez-vous,   épanouissez-vous…  mais
dans votre vraie identité ! Assumez ce que vous êtes – en
Christ ! Le reste a perdu sa force lorsque vous avez cru au
Crucifié,  et  passera  bien  assez  tôt.  Fixez  vos  yeux  sur
l’horizon, sur la vie avec Dieu qui n’a pas de limites – et



laissez cette direction changer votre trajectoire.

Pour reparler chiffons : vous allez vivre pour l’éternité au
ciel, dans l’entourage proche de Dieu. Suivez la mode… mais la
mode du ciel ! Renouvelez votre garde-robe, oui, mais pour
correspondre aux tendances célestes ! Bien sûr, je ne parle
pas vraiment de vêtements ici… Quelles sont les tendances, la
mode de notre société ? La culture qui nous entoure ? Dieu
nous  appelle  à  investir  sur  ce  qui  sera  tendance  dans
l’éternité,  pour  toujours  dans  l’actualité,  son  actualité.
Puisque vous êtes destinés au ciel, vivez déjà comme au ciel.

2/ Les vêtements à jeter (« faites mourir »… v.5)

Cela implique d’abord un tri dans notre dressing – Paul y va
fort : faites mourir ce qui n’a rien à faire au ciel, ce qui
appartient au monde d’ici-bas et qui n’a pas une chance de
tenir dans la présence de Dieu. Il y a des choses qui seront
détruites par Dieu, car elles font tache (déjà aujourd’hui,
dans la semi-obscurité dans laquelle nous vivons, mais alors,
imaginez dans la pleine lumière de la présence de Dieu, de la
sainteté de Dieu…) Dieu nous dit : débarrassez-vous-en dès
maintenant ! Ces « vêtements » ne vous vont plus, depuis que
vous êtes définis par le Christ. Ils font tache ! Paul donne
plein d’exemples concrets, mais il insiste sur trois domaines,
ô  combien  d’actualité  :  le  corps,  l’argent,  les
relations/l’usage  de  notre  langue.

Le corps et l’argent sont mis dans le même bateau. Ce sont de
bonnes choses, en soi, données par Dieu. Mais le bât blesse
lorsque le corps, ou l’argent, prennent la première place dans
notre  vie  :  le  plaisir  à  tout  prix  –  par  une  sexualité
débridée, une garde-robe ( !) démesurée, une maison grandiose,
des  voyages  à  tout  va,  un  hygiénisme  rigide…  Lorsque  la
priorité se porte sur le corps, ou sur ce que j’ai, ce que je
peux  faire,  toute  une  partie  de  ce  que  nous  sommes  est
négligée : notre âme, notre vocation à ressembler à Dieu,
notre solidarité profonde avec ceux qui nous entourent… La



société nous invite au « fun », à profiter, toujours plus… Ou
à  accumuler,  dans  l’espoir  de  plaisirs  futurs…  Quitte  à
prendre des raccourcis en négligeant d’autres réalités, comme
notre besoin de relations simples, de partage, d’entraide,
d’amour/ notre besoin de nous décentrer pour accueillir la
présence de l’autre, la présence de Dieu… Ces raccourcis sont
bien souvent des impasses.

La pression sociale est très forte sur ces sujets – dans la
culture, les médias, l’imaginaire ambiant, des évidences se
forment  comme  des  vérités  intemporelles  (alors  que  bien
souvent, c’est très récent : ce n’est pas parce que c’est dit
que c’est vrai) – et la responsabilité de chaque chrétien,
c’est de se poser la question : est-ce c’est compatible avec
ma nouvelle identité en Christ ? Avec mon avenir éternel ? Le
corps, le bien-être, le plaisir, l’argent, mais aussi les
loisirs, la réussite, la réputation… ces choses ont une place,
mais quand elles dirigent notre vie à la place de Dieu, elles
nous détournent de notre réelle identité. C’est toujours un
combat, pour garder l’équilibre et donner une place juste à
chaque chose, en gardant la meilleure place pour Dieu et nos
relations avec les autres. Cela demande, régulièrement, de
demander les lumières de Dieu : où est-ce que j’en suis en ce
moment ?

Autre  point  sur  lequel  Paul  insiste  :  nos  paroles  !  Le
mensonge  (pour  se  justifier  ?  pour  manipuler  ?  pour  se
cacher  ?),  la  brutalité,  la  colère.  Nous  vivons  dans  une
époque joyeusement grossière, où la  vulgarité et les insultes
sont monnaie courante, où la parole engage peu. Ce n’est pas
nouveau,  mais  c’est  très  présent.  Dieu  nous  invite  à
reconsidérer le poids de nos mots, leur impact sur l’autre, et
sur nous. Ca ne laisse pas indemnes, d’insulter ou de mentir !
Peut-être que la première fois, nous allons au-delà de notre
pensée,  mais  quand  nous  entendons  nos  propres  mots,  cela
laisse une empreinte sur nous aussi, en préparant un chemin
pour nos futures pensées.



Paul décrit ici une façon de vivre où l’ego, le moi, ne se met
plus de limites, et se prend lui-même comme référence, comme
source et but de l’existence. Je vis par moi-même, pour moi-
même, je me fais plaisir, je fais ce que je veux quand je veux
comme je veux. Comment construire des relations véritables si
telle est notre mentalité ?

3/ Les vêtements à porter (« faites-vous un cœur… » v.12)

Alors, le dressing céleste ? A quoi ressemble-t-il ? S’il y a
des vêtements à jeter, il y en a d’autres à acquérir ! Je le
rappelle : il ne s’agit pas d’abandonner et d’acquérir des
choses  pour  devenir  une  bonne  personne  qui  obtiendra  les
faveurs de Dieu. Non ! Il s’agit de se mettre en conformité
avec ce que nous sommes déjà, avec cette identité nouvelle que
nous  avons  reçue  en  Christ,  une  identité  à  assumer  et  à
exprimer au quotidien.

Puisque nous vivons par le Christ, puisque notre identité
c’est le Christ, nous avons « simplement » à ressembler au
Christ. Pas physiquement ! Mais dans son caractère : douceur,
simplicité/droiture, un cœur qui se laisse attendrir, et la
patience (la patience !). J’insiste sur la patience, car nous
sommes tous en transition, empêtrés dans des vêtements qui ne
nous vont plus, en train d’essayer de nouveaux vêtements où
nous ne sommes pas encore très à l’aise… La patience qui
demande de supporter ce qui nous agace, parce que finalement,
ce n’est pas si grave ou important. Une patience généreuse,
qui conduit même à pardonner à celui qui nous blesse : ses
maladresses et ses fautes ne sont-elles pas du même ordre chez
moi ? Et heureusement que Dieu me pardonne ! « pardonnez-vous
les uns les autres » – cela ne peut arriver que si l’un des
deux, offenseur ou offensé, prend l’initiative de parler à
l’autre : je voudrais te demander pardon de…, si… On n’est pas
obligé d’attendre que l’autre vienne nous demander pardon, on
peut aussi prendre l’initiative (surtout si l’autre ne se rend
pas compte de la situation) et dire: écoute, sur tel point,
j’ai été blessé de… est-ce qu’on pourrait en parler ensemble ?



C’est dur ! Il est plus facile d’avoir une paix visible et
polie, ou de critiquer par-derrière. Mais demandons-nous :
est-ce cela l’amour qui réjouit Dieu ? L’amour qui dirige le
cœur du Christ ? L’amour qui règnera dans l’éternité ? Des
relations hypocrites, fausses, remplies d’amertume ?

La dimension communautaire est essentielle dans notre identité
nouvelle : nous sommes ensemble, nous sommes un corps, nous
sommes au pluriel ! Nous sommes reliés – à Dieu, en Christ,
par l’Esprit. Aux autres aussi. Comment pourrait-il en être
autrement ? Comment un Dieu d’amour nous lancerait-il dans une
vie solitaire ? Quand la Bible parle d’amour, de paix, elle
parle de relations ! Pas d’un sentiment vague et flottant,
sans objet, zen… Avec ses beautés et ses laideurs, l’église
est le lieu où nous apprenons à vivre notre identité céleste,
à nous décentrer de nous pour aimer Dieu et notre prochain.

Pour vivre cela, la recette c’est de mettre sans cesse le
Christ en avant. S’entraîner à se tourner sans cesse vers
Dieu. Un sujet de joie ? Chantons la générosité de Dieu ! Un
sujet de tristesse ? Cherchons le réconfort de Dieu ! Une
idée ? Confrontons-la à la sagesse de Dieu, dans la Bible ! Un
projet  ?  Demandons  à  Dieu  son  avis,  et  pas  seulement  sa
bénédiction  !  Toujours  méditer  un  peu  plus  la  vie,  la
personne,  l’œuvre  de  Dieu,  en  particulier  en  Jésus  –  qui
pourrait s’en lasser ? On parle de l’être le plus merveilleux,
incroyable, extraordinaire qui puisse exister…

En toutes occasions, cherchons la perspective de Dieu – par
exemple en apprenant à dire merci. Dire merci c’est décoller
notre regard de l’évidence, de ce qui est dû, pour discerner
la main paternelle qui nous porte et nous accorde tant de
grâces. Nous avons de la chance ! Emerveillons-nous toujours à
nouveau de pouvoir vivre avec Dieu, dans les bons et les
mauvais moments – il est notre vie !

Conclusion



Paul nous invite à vivre ici-bas comme au ciel… Pas dans les
nuages  !  Pas  dans  un  rêve  !  Mais  par  anticipation,  pour
s’entraîner à l’éternité. Pour montrer ici, aujourd’hui, à
quoi peut ressembler la vie avec Dieu.

C’est un grand défi ! Le plus grand relooking de tous les
temps. Mais sur ce chemin, le Christ est notre modèle, notre
motivation, et notre secours : Il nous enseigne, nous conduit,
nous pardonne nos mauvais pas et nous donne la force de nous
relever lorsque nous tombons.

Devenons ce que nous sommes ! Centrons-nous sur le Christ, et
laissons-le nous transformer encore un peu plus à son image,
pour la gloire de Dieu, pour notre joie, et pour bénir ceux
qui nous entourent.

Sur une mauvaise voie…
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sur-une-mauvaise-voie

La Bible est un livre extraordinaire, d’une diversité et d’une
richesse formidables. Mais ce n’est pas toujours un livre
facile à lire. Il nous résiste parfois… et cela même si nous
la  lisons  depuis  des  années,  même  si  nous  avons  fait  de
longues études de théologie et que nous pouvons la lire dans
son texte original, en hébreu et en grec !

Bien-sûr,  le  message  central  de  la  Bible  est  clair.  On
comprend bien la révélation du Dieu Créateur, son projet de
salut pour l’humanité rebelle, sa révélation progressive à
travers un homme, Abraham, puis à travers un peuple issu de sa
descendance, le peuple d’Israël. On comprend bien le message
de la Bonne Nouvelle du salut de Dieu en Jésus-Christ, annoncé
par les prophètes, accompli par le Fils de Dieu devenu homme,

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/05/12/1497/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/sur-une-mauvaise-voie


mort et ressuscité.

Mais reconnaissons que certains textes nous restent encore
parfois obscures, difficiles à comprendre. Et la compréhension
n’est pas la seule difficulté que nous rencontrons. Il y a
aussi la difficulté à vivre et à mettre en pratique ce que
nous comprenons…

Cette semaine, nous avons reçu un mail d’un membre de notre
Eglise qui nous demandait justement notre avis sur deux textes
difficiles de la Bible. Je me suis efforcé de lui donner
quelques pistes possibles de réponse… Et puis je me suis pris
au jeu et, en réfléchissant à ma prédication, je me suis dit
que l’un de ces deux textes pouvait être intéressant pour nous
ce matin. Un texte qui n’en a pas l’air au premier abord mais
qui est plutôt difficile

Jacques 5.19-20

19 Mes frères et mes sœurs, parmi vous, quelqu’un peut se
perdre loin de la vérité, et un frère ou une sœur peut le
ramener. 20 Eh bien, vous devez savoir ceci : si une personne
ramène un pécheur de la mauvaise route où il se trouve, il le
sauve  de  la  mort.  Et  à  cause  de  cette  action,  Dieu  va
pardonner beaucoup de péchés.

Le dernier chapitre de l’épître de Jacques est constitué de
différentes exhortations, assez disparates. Elles parlent du
rapport  aux  richesses,  de  la  patience,  de  la  prière,  en
particulier pour les malades… Et puis il y a notre texte, qui
est la conclusion, un peu abrupte, de la lettre. On ne trouve
pas, comme à la fin de la plupart des épîtres du Nouveau
Testament,  une  salutation  ou  une  formule  de  bénédiction.
S’est-elle  perdue  ?  Ou  est-ce  intentionnel  de  la  part  de
Jacques, pour nous laisser sur une exhortation ultime ? En
tout cas, notre texte constitue le point final de l’épître de
Jacques  telle  qu’elle  nous  est  parvenue.  Un  point  final
quelque peu énigmatique.



Qu’est-ce qui est difficile dans ce texte ? J’identifie au
moins deux difficultés, l’une est théologique, l’autre est
pratique.

D’abord, la difficulté théologique. Nous voyons que Jacques
parle à des frères et des sœurs. Il s’agit donc bien de
chrétiens. Or il parle de personnes qui « se perdent loin de
la vérité ». Plus encore, Jacques nous dit que si ces frères
ou ces sœurs sont ramenés, ils sont « sauvés de la mort ». Ces
expressions ne semblent pas convenir à des chrétiens… Comment
un croyant, qui appartient au Seigneur, peut-il s’égarer loin
de la vérité ? Et comment peut-il être « sauvé de la mort » ?
N’est-il pas déjà sauvé en Jésus-Christ ?

L’autre difficulté, plus pratique cette fois, est dans la
façon  de  vivre  ce  texte  dans  l’église.  Comment  peut-on  «
ramener un pécheur de la mauvaise route où il se trouve »,
spécialement si ce pécheur est mon frère ou ma sœur en Christ
? Et surtout comment le faire sans se positionner en juge,
sans user d’un discours accusateur ou culpabilisateur ?

Un chrétien peut s’égarer de la vérité
Il faut d’abord comprendre ce que signifie exactement ici
l’expression « sauver de la mort », littéralement « sauver son
âme de la mort ».

On l’a dit, Jacques s’adresse à des chrétiens. Je ne pense
donc pas que l’expression « sauver une âme de la mort »
signifie ici simplement « être sauvé ». Quand on prend en
compte l’ensemble de la révélation biblique, on comprend que
Dieu ne reprend pas ce qu’il donne. J’aime bien dire qu’on ne
peut pas « perdre » son salut parce qu’on ne peut pas non plus
le « gagner » ! Il ne dépend d’aucun effort de notre part,
d’aucun mérite. On le reçoit de Dieu, par grâce. Et Dieu ne
reprend pas ce qu’il a donné !

Mais, même sauvé, le chrétien doit encore lutter contre la «



mort » qui agit en lui, contre le péché encore présent dans
son coeur, contre le « vieil homme » comme dirait l’apôtre
Paul. Il ne faut pas croire qu’il suffit de devenir chrétien
pour ne plus avoir de combat spirituel à mener dans sa vie.
C’est même probablement le contraire ! Des luttes spécifiques
commencent avec la conversion. C’est un combat qui accompagne
le chrétien, parfois douloureusement, tout au long de sa vie.

Jacques lui-même l’a déjà évoqué, au début de sa lettre :

« Chacun est poussé au mal par son désir mauvais qui l’attire
et l’entraîne. Et quand on laisse faire ce désir, il donne
naissance au péché. Puis, quand le péché a grandi, il donne
naissance à la mort. » (Jacques 1.14-15)

Il est donc tout à fait possible qu’un chrétien s’égare de la
vérité, autrement dit qu’il s’éloigne de Dieu. Car il n’y a
pas de vérité en dehors de Dieu. D’ailleurs la formulation
utilisée par Jacques évoque de manière étonnante la célèbre
parole de Jésus affirmant être « le chemin, la vérité et la
vie » (Jean 14.6). Jacques aussi parle de vérité, de chemin
(ou de route) et de vie (en étant sauvé de la mort).

Mais attention : s’égarer, ce n’est pas seulement commettre
tel ou tel péché. Il ne s’agit pas de faire une liste de
péchés à ne pas commettre et si on n’a coché aucune case, on
est bon ! Commettre le péché, c’est aussi ne pas faire le
bien, c’est aussi l’absence, voire le manque, d’amour. Jacques
l’a déjà dit : « Celui qui sait faire le bien et ne le fait
pas, se rend coupable d’un péché. » (Jacques 4.17)

Pour toutes ces raisons, nous pouvons dire qu’un chrétien peut
s’égarer de la vérité. Ca ne veut pas dire qu’il est perdu,
mort spirituellement. Mais par son égarement, quel qu’il soit,
il  laisse  le  péché  agir  en  lui.  Cela  a  forcément  des
conséquences spirituelles, ça l’éloigne de Dieu, la source de
vie… c’est aussi cela, la mort.



Ramener de l’égarement…
Pour le chrétien, revenir de son égarement, c’est retrouver le
chemin de la vie, de la communion avec Dieu. Mais dans notre
texte, Jacques ne parle pas seulement des chrétiens qui se
seraient égarés et qui reviennent d’eux-mêmes à Dieu. Il parle
de chrétiens qui ramènent un de leurs frères ou de leurs sœurs
de la mauvaise route où il se trouve. Ne pas le faire semble
même s’apparenter à de la non assistance à un frère ou une
soeur en danger !

Mais a-t-on le droit de dire à un frère ou une sœur qu’il
s’égare ? Et comment être sûr que ce n’est pas nous qui nous
égarons en le disant ? Et comment le faire sans que notre
démarche soit perçue comme un jugement sur la personne ?

On ne veut pas tomber sous la condamnation de la mise en garde
de Jésus, dans le Sermon sur la Montagne : « Ne jugez pas afin
de ne pas être jugés ! » (Matthieu 7.1) Une parole à laquelle
Jacques fait d’ailleurs référence dans sa lettre :

« Frères et sœurs chrétiens, ne dites pas de mal les uns des
autres ! Celui qui dit du mal d’un frère ou d’une sœur, ou qui
les juge, dit du mal de la loi et il juge la loi. Et si tu
juges la loi, tu n’obéis plus à la loi, tu es son juge. C’est
Dieu seul qui donne la loi et qui est juge, lui seul peut
sauver et faire mourir. Mais toi qui juges ton prochain, pour
qui te prends-tu ? » (Jacques 4.11-12)

Notons que Jacques ne dit rien de la manière de ramener son
frère ou sa sœur de son égarement… Or, juste avant, il parlait
de la prière. On peut sans doute se dire que la première façon
d’accomplir l’exhortation de Jacques, c’est en priant pour
notre frère ou notre soeur ! Prier les uns pour les autres,
c’est se soucier les uns des autres !

Pour autant, la démarche suggérée par Jacques n’implique-t-
elle pas autre chose que la prière seulement ? N’y a-t-il pas



aussi  quelque  chose  à  dire  explicitement  parfois  ?  Nous
pouvons penser aux prédicateurs et plus largement, à tous ceux
qui se retrouvrent dans une situation où ils sont appelés à
transmettre  d’une  manière  ou  d’une  autre  une  parole  du
Seigneur… Quel est le message que nous prêchons ? Pour pouvoir
ramener de l’égarement possible, il faut refuser un discours
lénifiant, qui arrondit trop les angles, qui fait silence sur
les exigences de Dieu et sa sainteté, qui refuse de parler du
péché  et  du  besoin,  y  compris  pour  le  chrétien,  de  se
repentir.

Mais Jacques nous invite sans doute aussi, parfois, à aller
plus loin. A dire à notre frère, notre sœur, ce qui ne va pas,
à  les  mettre  en  garde  contre  certaines  pratiques  qui  les
éloignent  de  Dieu.  Mais  attention  :  gardons  toujours  à
l’esprit le risque de prendre la position du juge de son frère
ou sa sœur. C’est à proscrire absolument ! L’Eglise est une
communauté de pécheurs pardonnés. Personne ne peut se placer
en juge d’autrui. Et si une démarche est entreprise envers un
frère ou une sœur, il faut l’accompagner de prière, et faire
de preuve de prudence, d’amour, de respect et d’humilité. Il
suffit de relire la développement de la lettre de Jacques sur
la  langue  et  les  dégâts  que  peuvent  provoquer  certaines
paroles pour s’en convaincre…

Conclusion
Si cette parole de la lettre de Jacques est difficile, autant
théologiquement  que  pratiquement,  c’est  peut-être  parce
qu’elle touche à nos luttes intimes, nos combats personnels
contre le péché, nos risques de nous égarer loin de Dieu.
Aucun chrétien n’y échappe !

Mais la bonne nouvelle, c’est que Dieu est toujours prêt à
pardonner. Il nous accueille sans cesse, il ne rejette jamais
celui qui revient à lui. C’est aussi ce qui doit nous motiver
dans  nos  prières  les  uns  pour  les  autres,  et  dans  nos
relations.



Finalement, nous avons toujours besoin d’être sauvés de la
mort, par Celui qui a vaincu la mort, le Christ ressuscité !

Aimer, se mettre en marche et
recommencer
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/aimer-se-mettre-en-marche

Voici deux de mes posts récents sur Facebook… Quel est le
point commun entre les deux ? Les risques de spoiler !

Pour les fans d’Avengers et ceux de Game of Thrones, c’était
la semaine de tous les dangers ! Il fallait à tout prix éviter
les spoilers, pour profiter pleinement de la découverte et des
surprises. Il n’y a rien de pire que d’apprendre, avant de
voir un film ou une série, quel en sera le dénouement. En
l’occurrence, qui meurt dans l’affrontement avec Thanos ou à
la bataille de Winterfell !

D’ailleurs, pour éviter les fuites, les acteurs du dernier
film  Avengers  ont  tourné  plusieurs  fins  différentes  sans
savoir laquelle était la bonne !

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/05/05/aimer-se-mettre-en-marche-et-recommencer/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/05/05/aimer-se-mettre-en-marche-et-recommencer/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/aimer-se-mettre-en-marche
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2019/05/postsFB.jpg


Mais parfois, on connaît la fin de l’histoire et le film reste
passionnant. Par exemple, dans un épisode de Colombo, on sait
presque toujours dès le début qui est le coupable mais tout
l’intérêt réside dans la façon dont l’inspecteur va réussir à
le  coincer.  Ou  alors  dans  l’adaptation  au  cinéma  d’un
événement historique, on apprend des choses qu’on ne savait
pas en pénétrant dans les coulisses de l’Histoire. Ou alors on
se focalise sur un personnage, dont on ne connaît pas le
destin personnel au cœur de cette grande Histoire.

Pourquoi je vous parle de tout cela ? Parce qu’on pourrait
avoir  l’impression  que  la  Bible  nous  spoile  la  fin  de
l’histoire ! On sait déjà qui va gagner ! Jésus revient, Satan
est vaincu, la mort elle-même est vaincue et tous ressuscitent
pour être jugés, la création entière est renouvelée.

Mais même si on connaît les grandes lignes du dénouement,
beaucoup de choses nous restent encore inconnues. Et puis on
ne connaît pas le timing… et surtout on ne sait pas à l’avance
quel  rôle,  même  petit,  nous  sommes  appelés  à  jouer
personnellement. Nous ne savons pas comment notre histoire
s’insérera dans l’Histoire.

L’espérance chrétienne n’est pas un spoiler qui gâche notre
histoire. Mais notre histoire avec le Christ, aujourd’hui, est
appelée à s’insérer dans la grande histoire du salut de Dieu.
Et ça, c’est passionnant !

Dans les évangiles, nous trouvons quelques récits d’apparition
de  Jésus  ressuscité  à  ses  disciples.  L’un  d’eux  nous  est
proposé pour ce matin. Et vous verrez que Jésus va spoiler la
fin de l’histoire personnelle de l’apôtre Pierre… Mais c’est
pour qu’il se concentre sur ce qu’il aura désormais à faire.

Jean 21.15-19
15 Après le repas, Jésus demande à Simon-Pierre : « Simon,
fils de Jean, est-ce que tu as plus d’amour pour moi que ceux-
ci ? » Pierre lui répond : « Oui, Seigneur, tu sais que je



t’aime. » Jésus lui dit : « Prends soin de mes agneaux. » 16
Une deuxième fois, Jésus lui demande : « Simon, fils de Jean,
est-ce que tu m’aimes ? » Pierre lui répond : « Oui, Seigneur,
tu sais que je t’aime. » Jésus lui dit : « Sois le berger de
mes moutons. » 17 Une troisième fois, Jésus lui demande : «
Simon, fils de Jean, est-ce que tu m’aimes ? » Pierre est
triste parce que Jésus lui demande une troisième fois : « Est-
ce que tu m’aimes ? » Et il dit à Jésus : « Seigneur, tu sais
tout, tu sais bien que je t’aime. » Jésus lui dit : « Prends
soin de mes moutons. 18 Oui, je te le dis, c’est la vérité :
quand tu étais jeune, tu mettais toi-même ta ceinture et tu
allais où tu voulais. Quand tu seras vieux, tu étendras les
mains. Un autre te mettra ta ceinture et il te conduira là où
tu ne veux pas. » 19 Par ces paroles, Jésus annonce de quelle
façon Pierre va mourir et donner de la gloire à Dieu. Ensuite
Jésus dit à Pierre : « Suis-moi ! »
Je vous avais averti : Jésus spoile la fin de son histoire à
Pierre ! Et il ne lui annonce pas un happy end…. puisqu’il va
mourir en martyr.

Pourquoi Jésus agit-il ainsi ? Et que signifie ce dialogue
singulier entre Jésus et Pierre ?

D’abord, on remarque que par trois fois, Jésus pose la même
question à Pierre, et ce dernier finit par s’en attrister…
Avec  quelques  variantes,  Jésus  lui  demande  :  «  Pierre,
m’aimes-tu ? » En fait, ces trois questions, et ce que Jésus
dit à Pierre ensuite, font écho à l’expérience de Pierre en
tant que disciple.

Si Jésus demande à Pierre, trois fois, s’il l’aime, c’est
probablement  en  référence  aux  trois  fois  où,  pendant  la
Passion  de  Jésus,  Pierre  l’a  renié.  Il  lui  donne  ici
l’occasion d’effacer ces trois blessures profondes… L’annonce
que Jésus fait ensuite de sa mort en martyr répond à ses
paroles, avant que Jésus lui annonce son triple reniement :
« Même si je dois mourir avec toi, je ne dirai jamais que je
ne te connais pas ! » (Marc 14.31). « Même si je dois mourir



avec toi… » C’est bien, finalement, ce qui va lui arriver !
Quant à la dernière parole de Jésus : « Suis-moi », elle fait
écho au premier appel qu’il lui avait adressé, au début de son
ministère, alors que Pierre était encore un simple pêcheur en
Galilée.

Avec ce dialogue, c’est comme si Jésus lui disait : « Allez,
on efface tout et on recommence ! »

D’ailleurs, Jésus en profite pour lui confier une mission :
prendre soin de son troupeau. Jésus rétablit pleinement Pierre
et lui renouvelle sa confiance. Quand le Seigneur pardonne, ce
n’est pas sous condition. Il ne dit jamais, contrairement à
nous parfois : « je te pardonne mais… »

Alors, certes, Jésus révèle à Pierre la façon dont il va
mourir… Mais ça correspond à ce qu’il était prêt à vivre. Il
l’avait  dit  à  Jésus.  En  effaçant  son  ardoise,  et  en  lui
révélant  la  fin  de  son  histoire,  Jésus  lui  permet  de  se
concentrer sur l’essentiel pour lui désormais : accomplir la
mission qui lui est confiée.

Bien sûr, prendre soin du troupeau du Seigneur, c’est l’appel
de Pierre. Mourir en martyr, c’est son destin. On ne peut pas
sans autre se l’appliquer à soi-même : nous n’avons ni le
ministère ni le destin de Pierre…

Mais ne pouvons-nous pas entendre derrière ces paroles de
Jésus des principes qui nous concernent tous ? Il me semble
qu’il y a bien trois éléments qui concernaient Pierre et qui
nous concernent tout autant. Trois éléments clés pour nous
aussi,  disciples  du  Christ  aujourd’hui,  dans  l’attente  de
l’accomplissement  de  notre  espérance,  quel  que  soit  notre
appel et quel que soit notre destin.

D’abord, aimer le Seigneur
C’est la clé fondamentale de toute vie de disciple de Jésus-
Christ. Si je ne l’aime pas, je serai peut-être un adepte de



la  religion  chrétienne,  un  sympathisant  de  la  cause
chrétienne, un partisan des valeurs chrétiennes… mais pas un
disciple de Jésus-Christ.

Quel que soit notre cheminement, quoi que nous ayons fait,
Jésus nous le demande sans cesse : « m’aimes-tu ? »

Et le véritable disciple du Christ répondra comme Pierre :
« Tu sais que je t’aime ». Sans doute pas d’un amour parfait…
comme  Pierre,  nous  avons  forcément  des  choses  à  nous
reprocher. « Même si mon amour n’est pas parfait, même si ma
vie de disciple n’est pas toujours exemplaire, même si j’ai
fait des erreurs et que je ne me suis pas toujours montré
fidèle… oui, tu sais que je t’aime. »

Si on se demande à quoi nous sommes appelés, quelle est notre
tâche, notre responsabilité, rappelons-nous que tout commence
et tout se termine pour nous dans l’amour pour le Seigneur.

Ensuite, se mettre en marche
Il est remarquable de noter que la dernière parole que Jésus
adresse personnellement à Pierre est aussi celle qu’il lui a
adressé en premier : « Suis-moi ».

Cet  appel  résume  à  lui  seul  le  statut  du  disciple  :  le
disciples de Jésus-Christ est celui qui avance à la suite de
son maître. En réalité, c’est une concrétisation de l’amour
qu’on lui porte !

Il s’agit donc de se mettre en marche. Si l’amour est le
moteur et la repentance ou la conversion le volant qui permet
de changer de direction, il faut la foi de lâcher le frein à
main pour se mettre à avancer !

Parfois, c’est facile de suivre le Christ. Un peu comme si
nous étions sur une pente descendante : il suffit de desserrer
le frein et ça avance tout seul. Mais parfois, c’est plus
difficile et ça s’apparente plutôt à un démarrage en côte… et



ça nous arrive de caler !

Dans notre marche avec le Christ aussi, quand on fait une
erreur, on recommence. C’est comme ça qu’on apprend !

Enfin, être prêt à recommencer
La voilà la dernière clé : être prêt à recommencer. On l’a
dit, un des buts principaux des paroles de Jésus à Pierre est
d’effacer son ardoise, de lui permettre de repartir à zéro.

C’est la démarche de la repentance ou de la conversion. On
utilise parfois de façon réductrice ces deux termes. On a
tendance à limiter la conversion à l’expérience initiale du
chrétien, au moment où consciemment on choisit de devenir
croyant. Et on a aussi tendance à comprendre la repentance
seulement comme une démarche de contrition et de demande de
pardon à Dieu pour tel ou tel péché commis.

En  réalité,  toute  la  vie  chrétienne  est  repentance  et
conversion, du premier au dernier jour. Non pas pour vivre
dans une contrition morbide mais pour vivre entièrement de la
grâce de Dieu. Nous savons que nous avons toujours à nous
laisser transformer par Dieu, que nous avons toujours des
ajustements, petits ou grands, à faire dans notre vie pour
nous conformer à ce que Dieu attend de nous.

Mais il n’y a rien de morbide là dedans. Bien au contraire.
C’est la vie de Dieu qui innonde notre vie, sa grâce qui nous
change en profondeur, son projet qui prend forme petit à petit
en nous.

Être prêt à recommencer quand il le faut, quitte à repartir à
zéro, à laisser notre ardoise être effacée, à corriger la
trajectoire de notre vie, voilà une autre clé essentielle de
la vie du disciple de Jésus-Christ !



Conclusion
Aimer, se mettre en marche et recommencer. Voilà la vie de
disciple de Jésus-Christ. Voilà à quoi nous sommes appelés,
quelle que soit notre vocation particulière ou le destin qui
nous est promis.

D’abord, aimer le Seigneur. Tout commence et tout se termine
pour nous dans l’amour pour le Seigneur.
Ensuite, se mettre en marche. Faire le pari de la foi, de la
confiance, prendre le risque de l’espérance.
Enfin, être prêt à recommencer. Sans cesse, vivre de la grâce
de Dieu et être prêt à changer de direction s’il le faut.

Comme Pierre avant nous, comme tous les croyants qui nous ont
précédé,  voilà  ce  que  nous  sommes  appelés  à  faire,  dans
l’attente de l’accomplissement de notre espérance.

Vivants, en Christ!
Qu’est-ce que ça change de croire que Jésus est ressuscité ?
 Que change la foi dans notre vie ? Des gens qui ne croient
pas m’ont déjà dit : « Ah c’est bien tu crois, mais ce n’est
pas pour moi. Mais je peux comprendre – ça doit t’encourager
dans les moments difficiles, ça doit être bien de ne pas se
sentir seul… » Quand on écoute des croyants, on entend : Je me
sens en paix. J’ai trouvé un but, un sens à ma vie. Je me sens
soulagée. J’ai reçu la force de pardonner. Je me sens guidé…

Et c’est vrai ! Même s’il n’y a pas que les chrétiens qui
pourraient dire cela… Des philosophes, des croyants d’autres
religions,  des  passionnés  engagés  sur  le  plan  social
pourraient sûrement avoir un discours qui y ressemble. La
spécificité de la foi chrétienne, c’est de croire que Jésus,

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2019/05/02/vivants-en-christ/


après avoir été mis à mort, est ressuscité : il est revenu
d’entre les morts pour entrer dans une vie qui n’est pas la
réincarnation mais qui est d’une autre qualité, la vie de
Dieu, la vie infinie de Dieu. La résurrection : événement
unique dans l’histoire des religions, événement central de la
Bible, événement qui a poussé les disciples à relire leur
expérience de trois ans avec Jésus et comprendre qu’il n’était
pas juste un homme extraordinaire, mais qu’il venait de Dieu,
qu’il était Dieu lui-même. Événement qui a fait relire la mort
de  Jésus  pour  comprendre  que  ce  n’était  pas  une  simple
injustice, un simple martyre comme on en connaît tant. (je
vais y revenir)

Quel est l’impact de cette conviction sur ceux qui croient ?
Qu’est-ce  que  ça  change,  que  Jésus  soit  ressuscité  ?  Un
certain Paul, qui ne croyait pas, qui s’est fait percuter par
Jésus ressuscité, qui en a changé sa vie radicalement au point
de devenir un porte-parole du Christ, un apôtre, qui a parlé
de son expérience et de sa foi de la Palestine à l’Italie,
aborde ce sujet dans sa lettre aux chrétiens de Rome. Il est
en train de parler du pardon, en disant, si je résume : Dieu
vous a pardonné, c’est extraordinaire ! Mais le pardon est un
nouveau départ, pas une excuse pour recommencer sans fin les
mêmes  erreurs  ou  les  mêmes  fautes.  Mais  Paul,  dans  son
argumentation, va aller plus loin : il prend appui sur la foi
dans le Christ ressuscité, et c’est là-dessus que je voudrais
m’arrêter.

Lecture biblique: Romains 6.3-14

3 Vous le savez bien : notre baptême, en nous unissant au
Christ Jésus, nous a tous unis à sa mort. 

4  Donc,  par  le  baptême,  nous  avons  été  plongés
[littéralement : ensevelis, mis dans la tombe] avec lui dans
la mort. Mais la puissance glorieuse du Père (Dieu) a réveillé
le Christ de la mort, pour que, nous aussi, nous vivions d’une
vie nouvelle.

https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/3/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/4/PDV


5 En effet, nous avons été totalement unis à lui au moment où
nous sommes morts avec lui. De même, nous serons unis à lui en
nous levant comme lui de la mort. 6 Comprenons bien ceci : ce
que nous étions avant a été cloué sur la croix avec le Christ.
Alors le péché qui fait partie de nous-mêmes est détruit, et
nous ne sommes plus esclaves du péché. 

7 Oui, celui qui est mort est libéré du péché. 

8 Mais si nous sommes morts avec le Christ, nous croyons que
nous vivrons aussi avec lui. 9 Nous le savons bien : depuis
que le Christ s’est réveillé de la mort, il ne doit plus
mourir, la mort n’a plus de pouvoir sur lui. 10 Le Christ est
mort, et sa mort l’a séparé totalement du péché, une fois pour
toutes. Maintenant il est vivant, et sa vie est tout entière
pour Dieu. 11 De même, vous aussi, vous devez penser ceci :
vous êtes morts en étant totalement séparés du péché, mais, en
étant unis à Jésus-Christ, vous êtes vivants pour Dieu.

12 Donc le péché ne doit plus avoir de pouvoir sur votre corps
qui mourra un jour, et vous ne devez plus obéir aux désirs
mauvais de votre corps. 13 Ne mettez plus votre corps au
service  du  péché,  comme  un  moyen  pour  faire  le  mal.  Au
contraire, mettez-vous au service de Dieu, comme des vivants
revenus de la mort. Servez-vous de votre corps comme d’un
moyen pour faire ce qui est juste.14 Ce n’est plus la loi qui
vous commande, mais c’est l’amour de Dieu pour vous. Le péché
ne peut donc plus avoir de pouvoir sur vous.  

         Vivants en Christ

Quelle  est  la  caractéristique  d’un  chrétien  ?  Il  croit  ?
D’autres aussi ! Il s’efforce de faire le bien ? D’autres
aussi, et parfois mieux !  Pour Paul, ce qui est unique chez
le chrétien, ce n’est pas qu’il est mieux que les autres,
comme s’il était parfait, plus moral ou plus fort. Non, c’est
qu’il est vivant. Vivant !

Pas de la vie naturelle, ça on l’est tous ! Mais vivants de la

https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/5/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/6/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/7/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/8/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/9/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/10/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/11/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/12/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/13/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Romains/6/14/PDV


vie qui est en Dieu, vivants d’une vie qui a la qualité de la
vie de Dieu. Cette vie, il nous est difficile de nous la
représenter avec précision, mais j’imagine la différence entre
écouter un enfant qui apprend le violon dans l’appartement d’à
côté [imiter ?]– et entendre jouer un maestro de l’orchestre
du Capitole. La différence entre un film Noir & Blanc et un
film en couleurs, entre un appel téléphonique un jour d’orage
quand le réseau vacille et une rencontre en chair et en os.

La foi en Jésus n’est pas une simple conviction, c’est une
relation avec le Christ ressuscité. Le leitmotiv de Paul :
vous êtes unis au Christ par la foi. Vous êtes connectés.
Synchronisés, comme par bluetooth.

Nous croyons que Jésus est revenu à la vie et que, par un
processus qui nous dépasse, sa vie entre en nous lorsque nous
croyons. Nous croyons que Jésus est vivant, sur la base du
témoignage de nombreuses personnes qui ont risqué leur vie
pour partager cette nouvelle (si vous avez des questions là-
dessus, je suis à votre disposition à la fin du culte). Et
cela nous étonne, mais nous l’acceptons parce que nous croyons
que le Dieu qui a créé le monde est capable de faire des
choses extraordinaires. Et dans ces choses extraordinaires, il
y a cette possibilité de recevoir la vie du Christ ressuscité
en soi, simplement par la foi. J’aurais du mal à expliquer
comment ça marche, mais c’est comme pour le bluetoooth : je
n’ai pas besoin de comprendre le procédé scientifique mis en
œuvre pour que ça marche. J’appuie sur une touche du téléphone
et il se connecte à une enceinte, la musique retentit. Pour
être synchronisé à Jésus, on n’appuie pas sur un bouton, mais
on dit : je crois. Le procédé scientifique nous dépasse, mais
ça marche : par la foi, la musique de la vie divine nous
remplit…

Le baptême symbolise cette synchronisation. Il symbolise le
fait que nous nous approprions la vie de Jésus. Etre unis à
Jésus ce n’est pas seulement être en relation avec lui, c’est
s’approprier son expérience. C’est vivre son expérience par



procuration. C’est bientôt les élections européennes, peut-
être que vous allez faire une procuration pour voter. Sans
parler de politique (je ne suis pas là pour ça) : cette
procuration atteste que vous avez voté même si vous n’étiez
pas là. Par la foi, par notre synchronisation avec Jésus, nous
pouvons attester que ce que Jésus a vécu compte comme si nous
l’avions vécu nous-mêmes. Ca vaut pour sa mort, et ça vaut
pour sa vie. Il est mort – nous sommes morts. Il est revenu à
la  vie,  rempli  d’une  vie  sans  limites  (en  qualité  et  en
quantité) – nous sommes vivants. Nous sommes ressuscités.

Ou  plutôt  :  nous  sommes  en  cours  de  résurrection  –  le
processus est commencé, mais pas achevé. Nous attendons que
Dieu finisse les derniers détails pour que la création, et
nous dedans, soit entièrement remplie de cette vie qui vient
de Dieu.

Morts au péché

Puisque nous sommes unis au Christ dans sa vie, par la foi,
nous sommes aussi unis à lui dans sa mort. Paul dira : nous
sommes morts et enterrés, en Christ ! Et ressuscités.

Morts à quoi ? à la vie sans Dieu. à une vie grinçante,
marquée  par  la  mort  et  la  destruction.  Selon  les  écrits
bibliques, la mort commence non pas dans notre corps, mais
dans notre cœur. La destruction prend racine dans notre cœur.
C’est que la Bible appelle « péché » : ce mal en nous, qui
nous dévore de l’intérieur et qui corrompt tout ce que nous
touchons. Nous en sommes victimes, mais nous en sommes aussi
responsables.  A  des  degrés  divers,  avec  des  conséquences
diverses, mais tous dans le même bateau. C’est comme être
mouillé : que vous soyez trempés de la tête aux pieds ou que
vous ayez simplement marché dans une flaque d’eau, en arrivant
dans la maison, vous allez salir partout où vous passez avec
vos chaussures.

Jésus est mort pour nos péchés : bien qu’innocent, il a décidé



de se laisser détruire pour tous les processus de destruction
dans lesquels nous entrons, de payer pour le mal que nous
commettons,  par  procuration.  Il  l’a  fait  une  fois,  et  ça
suffit : sa résurrection prouve qu’il avait suffisamment de
justice  pour  combler  l’injustice  humaine.  Par  la  foi,  on
s’approprie sa mort, on s’approprie son acquittement. Par la
foi, sa pureté devient nôtre.

Par la foi, nous aussi, nous sommes morts. C’est fini, tout
ça ! c’est fini ! Nous sommes morts à une vie mortifère !
C’est mort entre le péché & nous, les liens sont déchirés, la
rupture est consommée !

Le mal n’a plus de pouvoir sur nous, comme il n’en a plus sur
Jésus.  Jésus a payé notre amende (et devant la loi divine,
nous  sommes  déclarés  justes  en  nous  appuyant  sur  la
procuration de Jésus). Il a payé la rançon car notre cœur,
laissé à lui-même, avec ses engrenages de destruction, notre
cœur est en prison. Et Jésus nous en fait sortir. Nous ne
sommes plus en prison, le péché n’a plus d’emprise sur nous.
Maintenant, nous vivons avec Dieu, par Dieu, pour Dieu.

Mais  le  péché  est  mort  aussi  pour  nous  :  il  n’a  plus
d’intérêt ! Je ne parle pas des “péchés mignons” (moi aussi
j’aime  le  chocolat  ^^).  Non,  de  ces  réalités  sordides  et
mesquines  que  nous  justifions  par  mauvaise  foi,  que  nous
habillons d’illusions, mais qui sont vides de sens, vides de
vie. Le péché est mort pour nous : nous ne pouvons plus le
vivre. Enfin, nous ne pouvons plus… Nous pouvons, mais ça n’a
pas de sens. Est-ce qu’un homme ou une femme marié(e) peut se
comporter en célibataire, comme avant ? Oui, il peut. Ca n’a
aucun sens, mais il peut. Est-ce qu’un chrétien, vivant en
Christ, peut pécher ? Oui, il peut, mais ça n’a aucun sens !
Paul ne joue pas sur le registre de la culpabilité : c’est pas
bien… On le sait. Si on est honnête, on le sait. Non, Paul
parle de notre identité : qui êtes-vous ? de quoi êtes-vous
remplis ? Dans quelle dynamique êtes-vous ? La logique de
Dieu, une logique de vie, de justice, de recherche du bien, de



vérité, de paix ? Ou la logique de vos intérêts, des calculs à
court terme qui finissent par détruire et corrompre l’ensemble
de notre vie ?

Paul reste réaliste : le péché malheureusement demeure en
partie dans notre vie, mais comme des fautes, des erreurs, que
nous cherchons à éviter – et non pas comme un style de vie. La
résurrection est en cours : toute notre vie, nous apprenons à
la vivre dans tel ou tel domaine.

Je vais oser le dire : parfois dans notre vie chrétienne, nous
ressemblons plus à des morts vivants qu’à des ressuscités.
Parfois il est dur de discerner dans notre existence que nous
sommes vraiment habités, remplis de la vie du Dieu vivant. La
recette  de  Paul,  c’est  de  nous  rappeler  qui  nous  sommes.
Quelle est notre identité, en Christ. Nous sommes morts et
ressuscités. Et tout comme l’alliance à notre main rappelle
que nous sommes mariés, le baptême nous rappelle que nous
sommes morts, et ressuscités, avec et en Christ. De cette
conviction, découle le reste : si je suis ressuscitée, habitée
par la vie qui coule d’un Dieu juste, bon, sage, aimant,
patient et bienfaisant, beau et pur, qu’ai-je à faire avec des
images,  des  paroles  ou  des  comportements  grisâtres  voire
ténébreux ?

Conclusion

Je voudrais vous laisser avec une question : est-ce que vous
êtes vraiment vivants ? En couleur, en haute définition, en
chair et en âme ? Est-ce que cette vie, cette vitalité divine,
rejaillit sur votre quotidien, sur votre caractère, sur vos
relations, sur vos habitudes, sur vos paroles et vos gestes ?

Si vous ne vous définissez pas comme croyants mais que vous
avez envie d’expérimenter cette vie divine, le bluetooth est
simple : dans votre cœur, ça peut être juste maintenant, dites
à Jésus « viens, viens remplir ma vie. Je ne veux plus être
dans mes prisons intérieures, je veux vivre. Unis-moi à toi »



– croyez-moi, Dieu répond à ce genre de prière !

Et si vous êtes déjà connectés au Christ, il vous invite à
renouveler sans cesse cette connexion. A vous rapprocher de
lui pour vous débarrasser des interférences. A lui confier ce
qui est encore moribond en vous : Dieu donne la vie, en
Christ. Si nous venons à lui, qui que nous soyons, où que nous
en soyons, il nous remplira de cette vie autre, transformée,
étonnante, cette vie de ressuscité !


