
Vivre  le  changement  (2)  la
sanctification
https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-le-changement-2-la

Je  continue  la  série  commencée  la  semaine  dernière  avec
Vincent : vivre le changement. Aujourd’hui, nous allons rester
sur le développement de la vie chrétienne, ce qu’on appelle
parfois la sanctification. J’ai choisi un texte de l’apôtre
Paul, qui écrit à des chrétiens en Grèce, à Philippes. Paul
veut les encourager à progresser dans leur vie chrétienne.

Lecture biblique: Philippiens 2.12-16a

Ainsi, mes bien-aimés, comme vous avez toujours obéi, non pas
seulement  en  fonction  de  ma  présence  mais  d’autant  plus
maintenant, en mon absence, mettez en œuvre votre salut avec

crainte et tremblement. 13 Car c’est Dieu qui opère en vous le
vouloir et le faire pour son bon plaisir.

14  Faites  tout  sans  maugréer  ni  discuter,  15  pour  être
irréprochables et purs, enfants de Dieu sans défaut au milieu
d’une  génération  perverse  et  dévoyée,  dans  laquelle  vous

brillez comme les lumières du monde, 16 en portant la parole de
la vie. 

Paul ne fait pas dans le politiquement correct ! Surtout la
dernière phrase… C’est comme ça que vous vous décrivez ? Les
mots sont forts ! Et l’ambition, élevée : être irréprochables,
purs,  lumières  du  monde,  porteurs  de  vie…  Ca  paraît  très
présomptueux  !  Un  peu  méprisant  aussi  pour  la  génération
perverse et dévoyée… Mais même si les mots pour le moins nous
interpellent, le message de Paul ne nous est pas si étranger.
Nous désirons faire quelque chose de notre vie : de faire la
différence, d’être utiles, d’agir pour la justice, de faire du
monde un espace plus fraternel et bienveillant – ça c’est en

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/04/30/vivre-le-changement-2-la-sanctification/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/04/30/vivre-le-changement-2-la-sanctification/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-le-changement-2-la


termes politiquement corrects ;). Pas forcément dans l’univers
entier ! Mais au moins autour de nous : dans notre famille,
avec nos enfants, nos amis, au travail – que notre vie ait un
impact positif sur ceux qui nous entourent. Et que nous ne
soyons  pas  rangés  avec  les  corrompus,  les  lâches,  les
menteurs, les indifférents, les égoïstes… sans même parler des
pervers !

Paul nous dit que nous pouvons assumer cette ambition élevée,
car ce n’est pas la nôtre : c’est celle de Dieu ! Notre
ambition n’est pas le fruit de l’égoïsme ou de l’orgueil, mais
de la vocation que Dieu lui-même nous adresse, à chacun de
nous.

En effet, grâce à Jésus, nous recevons le pardon de Dieu pour
nos compromissions, nos fautes, nos failles, nos déviances… En
lui nous sommes innocents, purs, saints aux yeux de Dieu ! Par
grâce ! Mais nous ne recevons pas que le pardon… Nous recevons
aussi une vocation : que la vie de Dieu se diffuse en nous,
dans tous les domaines de notre vie, et autour de nous, pour
faire la différence. La sanctification, c’est simplement ce
parcours  de  vie  où  nous  apprenons  à  vivre  comme  Dieu,  à
briller de la même lumière que lui. Pas pour obtenir le salut,
mais pour le laisser transformer notre vie. Nous apprenons à
assumer la sainteté que Jésus nous a accordée. Beau projet de
vie, non ?

1)     Un chantier permanent       

La sanctification, c’est un parcours, ou pour prendre une
autre image, un chantier. Et nous sommes tous concernés par ce
chantier. Le salut reçu en Jésus, c’est le projet d’architecte
validé par l’urbanisme. En plus Jésus nous donne les fonds :
il a payé pour que nous puissions construire cette vie belle
et bonne.

La difficulté, je l’avoue, c’est que le chantier de notre
sainteté ne sera jamais vraiment terminé sur terre… Même quand



on aura posé les fondations, qu’on aura bâti les murs, mis en
place électricité et tuyauterie, posé les placos, peint les
murs…  il  restera  des  failles  à  combler,  des  finitions  à
rattraper, une toiture ou un crépi à refaire… Même quand les
grues ont quitté le chantier, une maison s’entretient toute la
vie !

Sachant cela, est-ce que ça vaut le coup de se lancer dans le
chantier ? Oui !!! parce qu’on peut espérer aller assez loin
pour que cette maison devienne un beau lieu de fraternité et
d’amitié, de joie et de chaleur, même s’il reste toujours des
travaux à accomplir.

Permettez-moi  d’insister  sur  le  chantier  permanent.  Nous
sommes tous en chantier – ne vous laissez pas impressionner
par les belles façades des autres ! Nous avons tous besoin que
la vie de Dieu nous transforme un peu plus profondément. Que
nous soyons jeunes ou vieux, convertis depuis peu ou depuis
longtemps, pasteur ou visiteur pour la première fois : nous
sommes tous en chantier.

Toute notre vie, à 7 comme à 87 ans, nous avons un double
mouvement à vivre : abandonner ce qui nous sépare de Dieu,
couche par couche, et renoncer à ce qui nous déforme. Pour
certains points ce sera facile, pour d’autres, nos points
faibles souvent, il faudra revenir à la charge ! Parfois ce
sera la tentation du pouvoir, du mensonge, de l’argent, le
regard  qu’on  porte  sur  l’autre,  la  peur,  une  tendance  à
l’orgueil ou à l’amertume…

Evacuer…  pour  construire  !  Laisser  le  salut  avoir  des
résultats concrets, positifs, dans notre vie : l’humilité, la
générosité, la bienveillance, la joie, la paix, la patience,
l’amour de la vérité… et toujours la foi ! Toujours nous avons
besoin de redécouvrir qui est Dieu, quel regard il porte sur
nous, l’ampleur de sa puissance et de son amour… Devant une
nouvelle  situation  (naissance  d’un  enfant,  mariage,  deuil,
nouveau  travail  ou  perte  de  travail,  une  maladie…),  bien



souvent il nous faudra réapprendre à faire confiance à Dieu.
Ce qui était acquis dans tel contexte devra se réapprendre
dans  un  autre.  Ce  qu’on  aura  appris  à  40  ans,  on  le
réapprendra,  autrement,  à  80  ans…

2)     L’équipe de constructeurs   

Quelle  équipe  pour  ce  chantier  ?  Nous,  bien  sûr  !  Mais
heureusement, nous ne sommes pas seuls ! Dieu travaille avec
nous. Plus, dit Paul, Dieu opère en nous le vouloir et le
faire. Autrement dit, il nous donne l’impulsion et les forces
pour aller dans la bonne voie. Dieu pèse avec poids en faveur
de notre changement. Il vient nous aider, faire avec nous,
faire  pour  nous  quand  nous  sommes  trop  démunis.  De
l’intérieur, par l’Esprit, il prépare le terrain, renforce les
décisions, enracine les nouvelles habitudes que nous prenons…

Vous avez peut-être déjà expérimenté ça : « normalement, avec
untel ou devant telle situation, j’aurais réagi comme ça, mais
là, pas du tout ! J’étais patient/ calme/ je me suis tu au
lieu de parler/ j’ai résisté. » C’est Dieu qui a raccordé
l’électricité et permis de mettre une lampe là où c’était
sombre. Et je n’ai encore jamais vu quelqu’un se lamenter de
ne plus se reconnaître : eh oui, Dieu enlève ce qui est
mauvais en nous, ce qui nous afflige et nous déforme. Par
contre, tout ce qu’il construit c’est avec du beau matériel,
pour améliorer la construction.

Si Dieu travaille avec et pour nous par son Esprit, est-ce que
nous avons encore notre place dans l’équipe ? Oui ! car Dieu
ne  travaille  pas  sans  nous.  D’une  part  il  faut  bien  lui
laisser les clefs – j’ai l’impression que sur certains sujets,
Dieu ne va pas travailler si on ne le lui demande pas. D’autre
part, Dieu nous confie des tâches à accomplir avec lui : nous
ne sommes pas sur le côté à regarder de loin, mais avec lui au
cœur de l’action, à apprendre, tester, s’entraîner.

3)     Les outils 



Une équipe sans outil n’ira pas très loin ! J’en nommerai 3 –
ce n’est pas exhaustif !

la Bible : nous y apprenons à connaître Dieu, son projet
pour  nous,  ce  qu’il  faut  évacuer  et  ce  qu’il  faut
construire. C’est notamment là que Dieu nous parle et
nous inspire pour notre vie. Peu importe la version, la
longueur des textes, si nous utilisons un guide, un
site,  ou  pas.  Si  nous  sommes  lassés  d’une  façon  de
faire,  faisons  autrement  !  L’essentiel,  c’est  de  se
plonger  régulièrement  dans  ces  textes  où  Dieu  nous
parle.
la prière : elle nous met en relation avec Dieu. Mais
c’est aussi un temps où nous apprenons à voir les choses
autrement, à orienter nos désirs, notre ambition, notre
volonté  dans  une  meilleure  direction  –  Dieu  nous
transforme  dans  la  prière.

La prière et la lecture de la Bible, seul ou en groupe, dans
l’échange et l’encouragement ou le recueillement, sont des
outils essentiels pour grandir.

les moments pivots, bons ou mauvais. parfois des prises
de conscience, des rencontres, des grandes décisions.
parfois  des  difficultés.  Nous  ne  pouvons  pas  les
provoquer – et dans le cas des difficultés, nous ne
voulons  pas  !  Pourtant,  dans  le  bon  comme  dans  le
mauvais, Dieu est à nos côtés, Dieu agit en nous et pour
nous. Pour ce qui est douloureux, nous avons tendance à
dire : surtout pas ! Mais pour de nombreux croyants,
c’est aussi dans la difficulté qu’ils ont grandi. Il ne
s’agit pas de chercher la souffrance, ou l’épreuve, mais
de prendre conscience que c’est aussi un outil que Dieu
utilise. Car dans les moments difficiles en particulier,
nous nous recentrons sur l’essentiel. C’est là que nous
nous débarrassons du superflu, de ce qui détruit, de ce
qui est à la mauvaise place. C’est là que nous apprenons
à mettre en pratique la foi et la grâce. Ce sont des



moments  où  nous  apprenons  de  Dieu  de  manière
privilégiée,  si  nous  les  vivons  avec  lui.

Conclusion

Un chantier permanent, avec une équipe de choc, et des outils
simples mais efficaces ! Quel est le rythme du chantier ? Nous
savons tous qu’il y a des périodes où ça avance plus vite que
d’autres. Parfois c’est normal : il faut laisser la peinture
sécher… laisser se consolider ce que nous venons de construire
avant d’ajouter autre chose. Mais à d’autres moments, on a
l’impression que le mur qu’on vient de construire s’écroule…
Alors  il  faut  revenir  aux  fondements,  aux  fondations,  au
Christ, à ce qu’il est pour nous et ce que nous sommes pour
lui. C’est pareil quand on stagne : là aussi, revenons au
salut et à l’appel que nous avons reçu. Retrouvons la vision
globale du projet de Dieu. Reprenons nos outils, et demandons
à Dieu de venir relancer le chantier. D’expérience, Dieu ne
laisse pas ce genre de prière sans réponse ! Car l’objectif
est trop grand pour que Dieu ne fasse pas tout ce qui est
possible pour nous aider à l’atteindre : briller comme des
lumières dans ce monde. Etre des relais de la lumière que Dieu
est. Porter aux autres la bonté de Dieu, la paix de Dieu, la
justice de Dieu. Dieu a donné son propre fils pour que nous
puissions devenir nous-mêmes porteurs de sa lumière. Alors
laissons la lumière de Dieu nous éclairer, nous purifier, nous
transformer !

Pour terminer, je vous invite à un moment de prière, avec
cette question : où en êtes-vous dans ce chantier ? où en
êtes-vous avec Dieu ? que vous soyez au début ou vers la fin
du  chantier,  dans  quel  domaine  aimeriez-vous  voir  des
changements ? est-ce que vous avez l’impression peut-être de
stagner ? nous avons tous besoin de nous replacer devant Dieu.

Canevas

http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2015/09/Canevas-sanctification.pdf


Vivre  le  changement  (1)  La
repentance
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-le-changement-1-la

Nous débutons ce matin une série de prédications liées à la
thématique du changement. Depuis que nous sommes engagés dans
le  parcours  Vitalité,  nous  disons  souvent  que  nous  avons
besoin de changer. Mais le but n’est pas de changer pour
changer… Le changement n’est pas bon en lui-même : ça dépend
pourquoi et en vue de quoi on change ! Et il y a même des
choses qui ne doivent pas changer…

Il n’empêche que de nombreux textes bibliques nous appellent
bien  à  un  changement  et  nous  vous  proposons  d’aborder
plusieurs de ces textes lors des prochains dimanches. Et nous
commencerons par un des changements qui est à la base de toute
vie chrétienne : la repentance.

Actes 2.37-39
37Quand  les  gens  entendent  cela,  ils  sont  très  émus,  ils
demandent à Pierre et aux autres apôtres : « Frères, qu’est-ce
que nous devons faire ? » 38Pierre leur répond : « Changez
votre vie ! Chacun de vous doit se faire baptiser au nom de
Jésus-Christ. Ainsi, Dieu pardonnera vos péchés et il vous
donnera l’Esprit Saint. 39En effet, la promesse de Dieu est
pour vous et pour vos enfants. Elle est pour tous ceux qui
sont  loin,  pour  tous  ceux  que  le  Seigneur  notre  Dieu
appellera.  »

1 Thessaloniciens 1.7-10
7Ainsi,  vous  êtes  devenus  un  modèle  pour  tous  ceux  qui

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/04/22/vivre-le-changement-1-la-repentance/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/04/22/vivre-le-changement-1-la-repentance/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/vivre-le-changement-1-la


croient, en Macédoine et en Akaïe. 8En effet, c’est de chez
vous  que  la  parole  du  Seigneur  est  partie  pour  se  faire
entendre en Macédoine et en Akaïe. De plus, on sait partout
que vous croyez en Dieu, nous n’avons donc pas besoin d’en
parler. 9Les gens racontent en parlant de nous comment vous
nous avez reçus chez vous et comment vous vous êtes tournés
vers Dieu. Vous avez laissé les faux dieux, pour servir le
Dieu vivant et vrai 10et pour attendre que son Fils vienne des
cieux. Ce Fils, c’est Jésus que Dieu a réveillé de la mort et
qui nous délivre du jugement de Dieu, qui est proche.

Un changement radical

Dans le discours de Pierre, il est question de repentance au
verset 38. Le même terme grec est traduit différemment selon
les versions :

Segond : « Repentez-vous »
TOB : « Convertissez-vous »
PdV : « Changez votre vie »
BFC : « Changez de comportement »
Semeur : « Changez »

Toutes ces expressions traduisent le verbe grec metanoeô, qui
signifie littéralement « changer de pensée ». Il y a le verbe
noeô, penser et le préfixe meta. En grec il indique ce qui est
après ou à côté, mais aussi ce qui dépasse, qui englobe, qui
est au-dessus. En français, on le retrouve par exemple dans
« métamorphose » (changement de forme). La metanoia biblique
implique donc une sorte de métamorphose de la pensée, une
différence  aussi  radicale  que  celle  qu’il  y  a  entre  une
chenille et un papillon

L’idée est vraiment celle d’un bouleversement dans la façon de
penser, de réfléchir, de voir les choses… et donc de vivre.
Aujourd’hui en français, le mot repentance est essentiellement
associé à une demande de pardon, un regret, un repentir… mais
il n’a pas toutes les connotations de changement qu’il y a



dans le terme grec de metanoia. C’est pourquoi les versions
modernes font bien de traduire par changement plutôt que par
repentance.

C’est bien ce qu’il faut entendre : la repentance, c’est un
changement radical.

Le texte de l’épître aux Thessaloniciens permet d’aller un peu
plus loin. Le mot metanoia n’y est pas utilisé mais la même
idée y est présente, à travers une série de verbes qui veulent
dire la même chose : « vous vous êtes tournés vers Dieu, vous
avez laissé les faux dieux, pour servir le Dieu vivant et
vrai. » (v.9). En réalité, en grec, il n’y a qu’un seul verbe
pour exprimer un double mouvement. Littéralement : « vous vous
êtes tournés vers Dieu loin des idoles. »

On est proche de l’idée de conversion mais avec ce double
mouvement vers Dieu d’une part et loin des idoles d’autre
part. Les idoles, c’est tout ce qui prend la place de Dieu.
Dans la repentance, il ne s’agit pas seulement de se détourner
des idoles (on pourrait dire se repentir de ses péchés), il
faut les remplacer par le Dieu vivant et vrai.

Voilà pourquoi il s’agit d’un véritable changement radical.
Pas  seulement  une  demande  de  pardon  pour  nos  péchés  mais
l’entrée dans une vie nouvelle, avec le Dieu vivant plutôt que
nos idoles. C’est un changement de vie !

Au début de la vie chrétienne

Qui donc est concerné par ce changement radical ? Dans le
discours de Pierre, l’appel s’adresse à ceux qui entendent le
message de l’Evangile et sont touchés. Il appelle les foules à
la repentance lorsque celles-cil lui demandent : « Que devons-
nous faire ? »

Dans la réponse de Pierre, la metanoia est associée au baptême
et au pardon des péchés. On parle bien du début de la vie
chrétienne. L’enjeu c’est le salut : Paul parle d’une foi en



Jésus-Christ « qui nous délivre du jugement de Dieu » (1 Th
1.10).  La  repentance  est  donc  la  réponse  que  le  croyant
apporte à l’appel de l’Evangile. C’est le prolongement du
« Viens et suis-moi » que Jésus adresse à ses disciples dans
les Evangiles, ou des appels au « retour à Dieu » que ne
cessent de répéter les prophètes de l’Ancien Testament. Il est
donc aussi légitime de traduire l’appel de Pierre dans ce
discours par « convertissez-vous » (TOB).

De plus, il s’agit bien d’une expérience universelle, qui
n’est pas liée au contexte de l’époque de la Pentecôte puisque
« la promesse de Dieu est pour vous et pour vos enfants. Elle
est pour tous ceux qui sont loin, pour tous ceux que le
Seigneur  notre  Dieu  appellera  ».  La  metanoia  est  donc  la
réponse du croyant à l’appel de Dieu.

On peut y associer d’autres expressions bibliques comme la
« nouvelle naissance », cette entrée dans la vie nouvelle
offerte par Dieu en Jésus-Christ, qu’il est plus ou moins
facile  à  situer  chronologiquement  selon  les  cheminements
personnels  mais  qui  est  l’expérience  nécessaire  pour  être
sauvé, selon les paroles de Jésus à Nicodème : « Je te le dis,
c’est la vérité, personne ne peut entrer dans le Royaume de
Dieu, s’il ne naît pas d’eau et d’Esprit. » (Jean 3.5)

On le sait, certains arrivent à dater précisément le jour de
leur  conversion,  parce  qu’elle  est  liée  à  une  expérience
facilement identifiable. D’autres peuvent parler d’une période
de leur vie où ils ont pris conscience d’être déjà engagé sur
le chemin et d’avoir vécu cette metanoia biblique même s’ils
n’arrivent pas à l’associer à une date précise. Peu importe,
l’important est d’être sur le chemin aujourd’hui !

Parce  que  d’autres  ont  clairement  rejeté  l’appel  à  la
repentance et ont choisi de ne pas suivre le Christ. D’autres
encore s’interrogent, hésitent… sachant bien qu’ils n’ont pas
encore  franchi  le  pas.  Et  on  peut  comprendre  cette
hésitation : la repentance est un changement radical, un vrai



acte de foi !

Et pourquoi pas après aussi ?

La repentance n’est-elle alors que pour les non-croyants ?
Est-ce que c’est un appel que nous n’avons plus à entendre dès
lors que nous lui avons répondu un jour ? Je ne pense pas.

Il y a par exemple plusieurs appels à la repentance adressés
aux 7 Eglises de l’Apocalypse. Et ce sont bien à des chrétiens
qu’ils s’adressent ! Il y a parfois chez les chrétiens des
comportements,  des  convictions  dans  lesquelles  nous  nous
enfermons et qui nous éloignent de Dieu. Et pour sortir de ces
ornières, on a parfois besoin d’un changement radical !

Pensez à « notre » récit biblique (celui que nous avons retenu
dans  le  cadre  du  parcours  Vitalité)  :  la  rencontre  entre
Pierre et Corneille (Actes 10-11). Il y a bien dans ce texte
deux  repentances.  Celle  de  Corneille  et  sa  famille,
évidemment,  qui  se  convertissent  en  réponse  à  l’appel  de
l’Evangile.  Mais  aussi  celle  de  Pierre,  qui  change
radicalement de pensée au moment où il comprend que l’Evangile
est pour toutes les nations et que Dieu accorde son Esprit
saint aux païens comme aux Juifs, sans distinction. Et c’est
vraiment une metanoia, un changement radical, qui ne va pas
changer  seulement  la  vie  de  Pierre  mais  celle  de  toute
l’Eglise !

Dans le cheminement spirituelle du chrétien, il y a donc de la
place pour des moments de metanoia. Je ne parle pas ici d’une
repentance pour être sauvé ; cette repentance-là est lié à la
nouvelle naissance, au début de notre vie spirituelle. Elle
n’est pas appelée à se répéter. Je ne parle pas non plus du
fait de demander pardon à Dieu pour des péchés commis, ce qui
a tout à fait sa place dans la vie chrétienne… Mais je parle
d’un véritable changement radical de pensée, de comportement,
de vie, où il y a un avant et un après. Ca peut être lié à un
comportement ou une conviction fausse dans laquelle nous nous



sommes enfermés, ça peut être lié à une délivrance, mais aussi
à un appel spécifique reçu du Seigneur…

Ce changement radical n’appartient pas à l’ordinaire de la vie
chrétienne. Habituellement , il s’agit plutôt d’une évolution
progressive,  plus  ou  moins  rapide,  qu’on  appelle  la
sanctification. Florence en parlera la semaine prochaine. Mais
des changements radicaux, en réponse à un appel spécifique ou
à une intervention particulière de Dieu, peuvent aussi faire
partie de notre vie chrétienne. Il s’agit pour tout chrétien
de  rester  toujours  attentif  à  l’appel  de  Dieu  qui  peut
retentir…

Conclusion

La repentance, ce changement radical en réponse à l’appel de
Dieu, nous concerne tous.

D’abord parce qu’elle est la porte d’entrée dans le Royaume de
Dieu, par laquelle nous recevons le salut de Dieu. Elle est la
réponse à l’appel de l’Evangile qui retentit pour tous, à
travers les générations. Elle manifeste le changement radical
que constitue la vie avec Dieu, qui nous est proposée à tous.
Elle est donc d’abord un acte de foi que chacun est appelé à
faire un jour dans sa vie.

Mais  la  metanoia  peut  encore  nous  atteindre  après  notre
conversion, non pas que nous ayons besoin d’être sauvé une
fois de plus, mais parce que l’appel de Dieu peut à tout
moment retentir, un appel qui peut nous mener à un nouveau
changement radical dans notre vie.



Découvrir l’amour
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/decouvrir-lamour

Ephésiens 2.1-10
1 Autrefois, vous étiez morts à cause de vos fautes, à cause
de vos péchés. 2 Vous viviez dans le péché en suivant les
forces de ce monde. Vous obéissiez au chef des puissances
mauvaises qui règnent entre ciel et terre. Ce chef, c’est
l’esprit du mal qui agit maintenant chez ceux qui désobéissent
à Dieu. 3 Autrefois, nous aussi, nous faisions tous partie de
ces gens-là quand nous vivions selon nos désirs mauvais. Nous
obéissions à ces désirs et à nos pensées mauvaises. À cause de
notre  nature,  nous  méritions  la  colère  de  Dieu  comme  les
autres.
4 Mais Dieu est riche en pitié : à cause du grand amour dont
il nous a aimés, 5 à nous qui étions morts à cause de nos
fautes, il nous a donné la vie avec le Christ. Oui, vous êtes
sauvés par grâce. 6 Avec le Christ Jésus, il nous a réveillés
de la mort et avec lui encore, il nous a fait asseoir dans les
cieux. 7 Ainsi, en montrant sa bonté pour nous dans le Christ
Jésus,  Dieu  a  voulu  prouver  pour  toujours  la  richesse
extraordinaire de sa grâce. 8 En effet, c’est par la grâce que
vous êtes sauvés, au moyen de la foi. Cela ne vient pas de
vous, c’est le don de Dieu. 9 Ce salut ne vient pas de vos
actions à vous, donc personne ne peut se vanter ! 10 Oui,
c’est Dieu qui nous a faits. Il nous a créés dans le Christ
Jésus pour que nous menions une vie riche en actions bonnes.
Et  ces  actions,  Dieu  les  a  préparées  pour  que  nous  les
fassions.

 

Découvrir l’amour change une vie. Radicalement. Dans ma vie,
il y a clairement un avant et un après ma rencontre avec celle

https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2018/04/08/decouvrir-lamour/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/decouvrir-lamour


qui est devenue ma femme ! Ma vie n’était pas la même avant et
après !

C’est vrai aussi (c’est même encore plus vrai !) pour notre
rencontre avec l’amour de Dieu. Il y a un avant et un après…

Un avant et un après

L’amour de Dieu, au cœur de ce texte, est à la base d’un
changement radical, le plus grand changement possible dans la
vie d’un être humain. Paul évoque bien ici un avant et un
après :
Un  avant  :  «  Autrefois  vous  étiez  mort  à  cause  de  vos
fautes… » (v.1). Et la description continue jusqu’au verset 3
qui se termine par cette conclusion : « nous méritions la
colère de Dieu comme les autres. »
Un après : « Mais Dieu est riche en pitié » (v.4), et un peu
plus loin : « A nous qui étions morts à cause de nos fautes,
il nous a donné la vie avec le Christ. » (v.5)

Autrement dit : autrefois, nous étions morts, maintenant nous
sommes vivants !

On parle souvent de la vie chrétienne, et c’est bien une image
biblique,  comme  d’une  vie  nouvelle,  qui  débute  avec  une
nouvelle naissance. C’est ce que Jésus disait à Nicodème :
« Je te le dis, c’est la vérité, personne ne peut voir le
Royaume de Dieu, s’il ne naît pas de nouveau. » (Jean 3.3)

Mais le langage utilisé par Paul ici est encore plus fort.
Cette  nouvelle  naissance,  c’est  une  résurrection  !  Il  ne
s’agit pas seulement de changer de vie, de choisir une vie
meilleure… il s’agit de passer de la mort à la vie ! Une
résurrection !

La vie chrétienne est alors perçue comme une expérience de
résurrection,  grâce  à  l’amour  de  Dieu.  La  notion  même  de
résurrection implique un changement radical, une vie nouvelle.
La résurrection du Christ n’est pas une simple réanimation de



son  corps.  C’est  l’entrée  dans  une  vie  nouvelle  qui  ne
connaîtra plus la mort. Il est vivant, pour toujours ! C’est
la même chose pour notre expérience chrétienne.

L’amour de Dieu, ce n’est pas seulement d’avoir donné son Fils
Jésus-Christ, mort et ressuscité, il y a 2000 ans. C’est aussi
de nous rendre aujourd’hui participants de cette mort et de
cette résurrection.

La vie chrétienne à laquelle l’Evangile nous appelle, c’est
une  vie  de  résurrection,  de  changements,  d’évolution
permanente, au contact de l’amour de Dieu. Notre sève, notre
force vitale, le sang qui coule dans nos veines spirituelles,
c’est l’amour de Dieu ! Le même qui a ressuscité Jésus-Christ
d’entre les morts !

Les mots de l’amour

Un seul terme ne suffit pas à décrire l’amour de Dieu ! En
plus de l’expression « le grand amour dont il nous a aimés »,
au verset 5, on trouve aussi utilisé, au verset 4, le terme
« pitié » (PdV), que la NBS traduit par « compassion » et la
TOB par « miséricorde ». Et puis au verset 7, la bonté. On
pourrait encore ajouter la mention, à trois reprises (v.5,7,8)
de la grâce comme une expression de l’amour de Dieu.

Le terme le plus englobant, c’est l’amour, qui traduit le grec
agapê. C’est le terme que les auteurs du Nouveau Testament ont
choisi pour décrire l’amour de Dieu, l’expression même de sa
personne puisque, selon Jean dans sa première épître, « Dieu
est amour » (1 Jn 4.8). Dans notre texte, Paul le dit avec une
certaine emphase : « A cause du grand amour dont il nous a
aimés » (v.4)

Cet amour de Dieu se décline ici sous trois formes : la pitié,
la bonté et la grâce.

La pitié (eleos), ou la compassion, c’est l’amour qui
pousse à venir en aide à ceux qui sont dans la détresse.



Dieu  ne  veut  pas  nous  laisser  dans  le  péché  :
« Autrefois vous étiez morts… » et Dieu ne peut pas se
satisfaire de cela. Alors dans son amour, il prend pitié
de nous et met en œuvre son projet de salut.
La  bonté  (chrestotês),  c’est  l’amour  qui  se  montre
généreux. Ici, la bonté est associée à « la richesse
extraordinaire de sa grâce ». Ce sont les bienfaits de
Dieu qui sont répandus sur tous, comme quand Jésus dit
« il fait lever son soleil sur les méchants et sur les
bons,  et  tomber  la  pluie  sur  les  justes  et  les
injustes.  »  (Mt  5.45)
Quant à la grâce, c’est le don gratuit de Dieu. Elle est
associée par deux fois au salut dans notre texte, et une
fois à l’abondance de la bonté de Dieu manifestée en
Jésus-Christ. La grâce est la réponse de Dieu à notre
culpabilité, la solution au péché : c’est son pardon.

La pitié, la bonté et la grâce. Trois termes qui qualifient
l’amour agapê de Dieu, manifestés à leur paroxysme dans la
personne et l’oeuvre de Jésus-Christ. Il a eu pitié de nous :
il est venu à notre secours en se faisant serviteur. Dans sa
bonté il a tout donné, jusqu’à sa propre vie. Sa grâce s’est
manifestée dans son sacrifice à la croix, allant jusqu’à dire
en agonisant : « Père, pardonne-leur, car ils ne savent pas ce
qu’ils font. »

Parler de l’amour de Dieu, ce n’est donc pas simplement parler
du « bon Dieu ». C’est parler de la façon concrète dont Dieu a
témoigné son amour envers nous. C’est parler d’un amour à
multiples facettes, dont la pitié, la bonté et la grâce font
partie… mais il y en a bien d’autres encore que nous sommes
appelés à découvrir tout au long de notre vie chrétienne.

Les fruits de l’amour

Si,  précédemment,  Paul  a  décrit  la  vie  nouvelle  reçue  en
Christ comme une résurrection, au verset 10 il la compare à
une véritable nouvelle création : « Oui, c’est Dieu qui nous a



faits. Il nous a créés dans le Christ Jésus pour que nous
menions une vie riche en actions bonnes. Et ces actions, Dieu
les a préparées pour que nous les fassions. » (v.10)

L’image est aussi forte et traduit bien la nouveauté radicale
que  cela  représente.  En  Christ,  nous  sommes  de  nouvelles
créatures… et nous devons agir comme telles. Il s’agit alors
de mener une vie « riche en actions bonnes », des actions que
Dieu a préparées pour nous.

Il faut bien comprendre cette expression. Paul n’est pas en
train de dire qu’il aurait établi une liste de choses à faire
et puis qu’il nous dirait ensuite : « allez-y, j’ai préparé la
liste, maintenant débrouillez-vous ! »

Dieu ne prépare pas une liste, il prépare notre cœur ! Il nous
façonne, nous transforme, nous sommes son ouvrage ! Oui, c’est
nous qui pratiquons ces œuvres, mais grâce à l’amour de Dieu.
Ces œuvres bonnes, ce sont les fruits de l’amour de Dieu dans
notre vie.

C’est pourquoi, il y a un lien entre l’amour de Dieu et les
œuvres bonnes que nous sommes appelés à faire. L’amour de Dieu
envers nous inspire notre amour envers notre prochain. On peut
alors reprendre les trois facettes de l’amour de Dieu : la
pitié, la bonté et la grâce.

La pitié, ou la compassion, nous conduit à prendre soin de
ceux qui souffrent, de ceux qui sont dans la détresse… Et
franchement, ce ne sont pas les occasions qui manquent. Il y a
toujours, autour de nous, quelqu’un qui a besoin de nous, de
notre  aide,  de  notre  écoute,  de  notre  prière.  Il  suffit
d’ouvrir les yeux !

La  bonté  de  Dieu  nous  invite  à  la  générosité.  Dans  la
perspective du Royaume de Dieu, on n’est pas riche de ce que
l’on possède, on est riche de ce que l’on partage. Et je ne
parle pas ici seulement de notre porte-monnaie (même s’il est
aussi concerné !), je parle aussi du temps qu’on consacre aux



autres, de l’ouverture dont on fait preuve, de l’accueil que
l’on réserve.

La grâce, enfin, nous pousse à la gratuité. L’amour véritable
est gratuit, il ne calcule pas, il n’attend rien en retour.
Nous avons tellement besoin de gratuité dans nos relations… et
une des expressions ultimes de la gratuité, c’est le pardon !

Conclusion

L’amour de Dieu rend tous les changements possibles, il offre
une vie nouvelle, une véritable résurrection, une création
nouvelle. Il s’est exprimée de façon parfaite en Jésus-Christ,
et  il  continue  de  nous  le  manifester  aujourd’hui  par  son
Esprit.

Nous sommes au bénéfice de l’amour parfait de Dieu, de sa
compassion, de sa bonté et de sa grâce… et nous sommes appelés
à notre tour à faire preuve d’amour envers notre prochain,
dans la compassion, la bonté et la grâce. Laissons donc mûrir
dans notre vie les fruits de l’amour de Dieu !

Près du tombeau vide
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pres-du-tombeau-vide

Lecture biblique: Jean 20.1-18

1 Le dimanche matin, très tôt, Marie de Magdala part vers la
tombe. Il fait encore nuit. Il y avait une grosse pierre à
l’entrée et Marie voit qu’on l’a enlevée. 2 Alors elle part en
courant, elle va trouver Simon-Pierre et l’autre disciple,
celui que Jésus aimait. Elle leur dit : « On a enlevé le
Seigneur de la tombe, et nous ne savons pas où on l’a mis ! » 
3  Pierre  et  l’autre  disciple  partent,  ils  vont  vers  la
tombe. 4 Ils courent tous les deux ensemble, mais l’autre

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/04/04/pres-du-tombeau-vide/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pres-du-tombeau-vide
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/1/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/2/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/3/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/4/PDV


disciple court plus vite que Pierre et il arrive le premier à
la tombe. 
5 Il se penche et il voit les bandes de tissu posées par
terre, mais il n’entre pas. 6 Simon-Pierre arrive après lui.
Il entre dans la tombe, il regarde les bandes de tissu posées
par terre. 7 Il regarde aussi le linge qu’on avait mis sur la
tête de Jésus. Ce linge n’est pas posé avec les bandes de
tissu, il est enroulé à part, à un autre endroit. 8 Alors
l’autre disciple, celui qui est arrivé le premier à la tombe,
entre, lui aussi. Il voit et il croit. 
9 En effet, les disciples n’avaient pas encore compris ce que
les Livres Saints annonçaient : Jésus doit se relever de la
mort. 10 Ensuite les deux disciples retournent chez eux. 
11 Marie est restée dehors, près de la tombe, et elle pleure.
En pleurant, elle se penche vers la tombe, 12 elle voit deux
anges habillés avec des vêtements blancs. Ils sont assis à
l’endroit où on avait mis le corps de Jésus, l’un à la place
de la tête, et l’autre à la place des pieds. 13 Les anges
demandent à Marie : « Pourquoi est-ce que tu pleures ? » Elle
leur répond : « On a enlevé mon Seigneur, et je ne sais pas où
on l’a mis. » 
14 En disant cela, elle se retourne et elle voit Jésus qui est
là. Mais elle ne sait pas que c’est Jésus. 15 Jésus lui
demande : « Pourquoi est-ce que tu pleures ? Qui cherches-
tu ? » Marie croit que c’est le jardinier. Alors elle lui
dit : « Si c’est toi qui as emporté le corps de Jésus, dis-moi
où tu l’as mis, et j’irai le prendre. » 16 Jésus lui dit :
«  Marie  !  »  Elle  le  reconnaît  et  lui  dit  en  hébreu  :
« Rabbouni ! » Cela veut dire : Maître. 17 Jésus lui dit :
« Ne me retiens pas ! En effet, je ne suis pas encore monté
vers le Père. Mais va trouver mes frères et dis-leur de ma
part : “Je monte vers mon Père. Il est aussi votre Père. Je
monte vers mon Dieu. Il est aussi votre Dieu.”  »
18 Alors Marie de Magdala va annoncer aux disciples : « J’ai
vu le Seigneur. » Et elle leur raconte ce qu’il a dit.
A chaque fois, c’est le même étonnement. Devant l’étrangeté de
cette histoire. La foi chrétienne est bâtie sur la foi en la
résurrection  du  Christ,  et  pourtant,  Jésus  ici  apparaît
presque en second rôle… le miracle n’est pas décrit, Jésus
ressuscité non plus – tout ce qu’on a sur lui, c’est quelques
paroles.  Par  contre,  le  projecteur  se  braque  sur  les

https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/5/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/6/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/7/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/8/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/9/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/10/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/11/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/12/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/13/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/14/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/15/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/16/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/17/PDV
https://lire.la-bible.net/verset/Jean/20/18/PDV


disciples, hommes et femmes, de ce matin de Pâques. C’est avec
leurs yeux que nous découvrons le Christ ressuscité, non comme
une théorie ou une belle métaphore, mais comme un événement
historique dont les disciples se font témoins. On est plongé
dans le concret de leur expérience : dans le demi-jour de
l’aube  naissante,  règnent  la  tristesse,  l’inquiétude,
l’agitation, la confusion. Des femmes et des hommes comme
nous, déroutés par la Croix.

A  chaque  fois  je  m’étonne  de  ces  témoignages  sobres  et
prosaïques  –  nulle  trompette,  nul  triomphe,  nul  cortège
d’anges pour chanter « Gloire à Dieu dans les cieux ». Pas de
leçon non plus, pas de théologie, simplement une expérience –
vécue par les premiers disciples, vécue par des milliards de
chrétiens, une expérience à vivre aujourd’hui.

1)     La foi par différents chemins

Jean cite trois des premiers témoins de la résurrection :
Marie de Magdala, Pierre, et le disciple que Jésus aimait
(probablement Jean lui-même). Trois témoins, trois chemins. 3
chemins que je vous invite à reparcourir ensemble.

C’est Marie qui lance l’alerte : arrivée tôt au tombeau pour
s’occuper du corps de Jésus, elle constate que le tombeau est
ouvert. Il y a beaucoup de profanations de tombes à l’époque –
on vole les corps et les objets. En plus, Jésus était très en
vue,  connu  du  grand  public,  arrêté  et  condamné  dans  des
conditions  troubles…  Marie  a  peur,  alors  elle  appelle  la
cavalerie  :  les  disciples.  Pierre  l’intrépide  et  Jean  se
précipitent sur-place, et tous les deux sont confrontés à la
réalité du tombeau vide. D’abord Pierre, puis Jean, constatent
que la tombe est trop bien rangée pour qu’il y ait eu un vol :
des malfrats auraient sûrement pris les tissus précieux, ils
n’auraient pas dénudé le cadavre, et si une bandelette était
tombée par terre dans la précipitation, ils ne l’auraient pas
rangée !



Le tombeau vide et les linges rangés suffisent pour que Jean
croie. Il croit sans comprendre : non pas que la foi s’appuie
sur la bêtise ! Mais avant de comprendre intellectuellement,
avant de saisir toute la portée théologique de l’événement,
sans peut-être pouvoir mettre des mots dessus, Jean a cette
intuition profonde que Dieu a agi, on ne sait pas comment,
mais Jésus n’est plus dans la tombe, ce n’est plus le banal
cadavre d’un énième condamné à mort : Dieu a agi. Le Dieu qui
fait vivre a vidé la tombe et balayé la mort. C’est de l’ordre
de l’évidence : Jean croit ! Il y a plusieurs façons de
rencontrer Dieu, et parfois c’est simplement cette conviction
dans nos tripes que Dieu est là. Que Dieu a conduit telle
situation, a permis telle guérison ou telle réconciliation, a
arrangé telle « coïncidence ». Cette impression d’être devant
l’empreinte  de  Dieu,  comme  s’il  marchait  devant  nous,
invisible  mais  présent.

Pendant ce temps, Marie est revenue près du tombeau. Elle est
la première à rencontrer le Christ vivant, ressuscité. Mais
dans sa peine, ses larmes, son inquiétude, toute préoccupée
par la mission qu’elle s’est donnée de retrouver Jésus, elle
ne le reconnaît pas. Elle pense voir des hommes bien habillés
– sans saisir qu’ils sont les messagers de Dieu. Elle pense
voir le gardien du jardin, peut-être responsable du transfert
du corps de Jésus – le généreux propriétaire du tombeau qui
avait fait de la place à Jésus se serait-il ravisé ? Aurait-il
finalement  déplacé  le  corps  pour  ne  pas  être  associé  au
condamné crucifié ? Marie est prise dans ses pensées.

Comment peut-elle ne pas reconnaître Jésus ? Peut-être que
Jésus  est  différent  d’avant,  peut-être  voit-elle  mal  ses
traits dans l’obscurité et les larmes, peut-être aussi qu’elle
ne  le  regarde  à  moitié,  sans  lui  porter  attention.  C’est
tellement impensable de voir Jésus debout qu’elle ne le voit
même  pas  !  Marie  est  si  absorbée  par  ses  préoccupations
qu’elle ne décode rien de ce qui l’entoure : elle a sa clef de
lecture (Jésus a été déplacé) et tout ce qu’elle enregistre



est interprété à cette lumière. Marie de Magdala est si proche
de nous, dans notre capacité à nous auto-aveugler, à nous
focaliser sur nos peurs ou nos missions au point de rater
l’évidence : Dieu est présent. Jésus doit l’appeler par son
nom pour qu’elle voie. C’est par une interpellation directe
qu’il perce son aveuglement. Comme s’il la secouait par les
épaules : « Marie, c’est moi ! »

Et  là  elle  croit,  elle  se  prosterne,  elle  le  saisit  –
soulagée, stupéfaite, heureuse. Et Jésus lui donne alors une
nouvelle  mission,  elle  repart  avec  un  objectif  clair
(témoigner auprès des autres disciples) – mais je reviendrai
aux paroles de Jésus.

Car il nous reste un troisième témoin. Pierre, lui, repart
ébranlé, perturbé, sans savoir trop quoi penser. Comme les
autres disciples, il aura besoin de voir Jésus ressuscité pour
croire. Il aura besoin d’une preuve directe – pour l’instant,
il se pose des questions. Peut-être que certains parmi vous se
sentent plus proches de Pierre : intrigués, ni croyants ni
non-croyants, devinant que Dieu agit mais hésitant à sauter le
pas de l’incroyable. Peut-être que, comme Marie et les autres
disciples,  vous  avez  besoin  d’une  rencontre  personnelle,
indubitable, avec Dieu – mais qu’il y a encore du chemin avant
d’être prêt à vivre cette expérience. La bonne nouvelle, c’est
que près du tombeau vide, il y a de la place aussi pour votre
chemin.

Le témoignage de Jean raconte les choses telles qu’elles se
sont passées, avec honnêteté et sobriété. Étonnamment, près du
tombeau vide, le Christ est peu présent. Ce sont les disciples
qui occupent le devant de la scène. L’accent ne porte pas sur
le miracle, mais sur la réaction des hommes, sur leur foi ou
leurs questions. Car Jean ne veut pas nous faire rêver en nous
racontant des histoires, même merveilleuses – il veut que nous
nous prenions position : et moi, qu’est-ce que je crois ?
Devant  le  tombeau  vide  et  bien  rangé,  devant  tous  les
témoignages  de  ceux  qui  ont  rencontré  de  Jésus  ?  Devant



l’assurance  de  Marie  ?  Devant  les  doutes  de  Pierre  qui,
quelques semaines plus tard, risquera sa vie pour prêcher sur
la grande place la nouvelle du Christ ressuscité ?  C’est bien
de fêter Pâques, de chanter le Christ crucifié et revenu à la
vie, mais si je ne crois pas, si vous ne croyez pas, Pâques
n’est qu’une fête de plus. Habitué de l’église ou nouveau,
peut-être même convaincu que quelque part un Dieu existe, si
nous ne laissons pas le Christ ressuscité nous interpeller,
nous rencontrer, nous transformer, Pâques perd son sens.

2)     Un plus grand projet

Revenons aux paroles de Jésus à Marie : elle l’a saisi, toute
à sa joie. « Il est là, bien vivant ! » Mais Jésus la
rassure : « tu peux me lâcher, tout va bien. Je suis là. Je ne
repars pas tout de suite ! » Il la rassure, et en même temps
il la prépare à son départ prochain : Jésus ressuscité va
rester quelques semaines avec les disciples. Mais il ne sera
plus constamment avec eux, il fera juste quelques apparitions,
et il quittera la terre pour rejoindre Dieu (Ascension). Là
aussi, les disciples auront du mal à comprendre : quoi, Jésus
est  ressuscité,  le  seul  de  l’histoire  de  l’Humanité  à
ressortir de la mort plein d’une vie surnaturelle, et il s’en
va déjà ?

Pour comprendre cette parole de Jésus à Marie, il faut relire
e  que  Jésus  dit  aux  disciples  avant  son  arrestation  :
« Maintenant, je m’en vais vers celui qui m’a envoyé (Dieu le
Père). Il vaut mieux pour vous que je parte, car si je ne pars
pas, celui qui doit vous aider ne viendra pas à vous, mais si
je pars, je vous l’enverrai. Quand l’Esprit de vérité viendra,
il vous conduira dans la vérité toute entière. » (Jean 16.5,
7, 13) A sa résurrection, Jésus reprend cette idée : « je m’en
vais ! Pas pour vous laisser orphelins, mais pour vous donner
l’Esprit de Dieu! » Pourquoi ? Le Christ ressuscité n’est-il
pas suffisant ? Non. (ne me jetez pas de pierres !) Non le
Christ ne suffit pas car il reste extérieur à nous. Il nous
montre la puissance de Dieu, l’amour infini et la justice de



Dieu,  il  œuvre  pour  nous,  mais  il  reste  comme  un  frère,
extérieur à nous. Son but, le but de Dieu, c’est de venir non
seulement  nous  entourer,  mais  aussi  nous  habiter.  Que  la
résurrection ne reste pas un événement historique extérieur,
mais prenne vie en nous, luttant contre les forces de mort et
de mal en nous, pour nous restaurer et nous remplir de la
lumière de Dieu. C’est l’Esprit qui fait de nous les enfants
de Dieu, c’est l’Esprit qui fait de nous les témoins et les
disciples du Christ, c’est l’Esprit qui trace en nous des
chemins de vérité et de justice, de bonté et de paix. La
venue, la mort et la résurrection du Christ, ce n’est pas la
fin du projet de Dieu pour l’humanité : c’est l’inauguration !
Dieu se rend alors particulièrement présent par l’Esprit, en
chacun de nous, partout où nous sommes.

Conclusion

Le  Christ  ressuscité  était  sûrement  glorieux,  grandiose,
bouleversant ! Pourtant, autant dans les rencontres que dans
ses paroles, Jésus nous renvoie à ce que nous sommes prêts à
vivre avec lui, avec Dieu, dans l’Esprit. Est-ce que, comme
Marie, nous chercherons ce qui n’est pas là ? est-ce que nous
nous accrocherons à une certaine image de Dieu, de la réalité,
de  notre  vie  ?  Ou  est-ce  que  nous  laisserons  Jésus  nous
emmener sur des chemins qui dépassent notre imagination ? Des
chemins où Dieu agit, où l’espoir transfigure la réalité, où
la résurrection l’emporte sur la mort ?


