
La vie de disciple n’est pas
un long fleuve tranquille…
 

https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-vie-de-disciple-nest-pa
s-un

Matthieu 7.13-29
13« Entrez par la porte étroite. En effet, la porte qui ouvre
sur la mort est large, et le chemin pour y aller est facile.
Beaucoup de gens passent par là. 14Mais la porte qui ouvre sur
la vie est étroite, et le chemin pour y aller est difficile.
Ceux qui le trouvent ne sont pas nombreux. »
15« Faites attention aux faux prophètes ! Ils viennent à vous,
habillés avec des peaux de moutons. Mais au-dedans, ce sont
des loups féroces. 16Vous les reconnaîtrez en voyant ce qu’ils
font. On ne cueille pas du raisin sur des cactus ! On ne
cueille pas des figues sur des plantes piquantes ! 17Oui, un
bon arbre produit de bons fruits, un arbre malade produit de
mauvais fruits. 18Un bon arbre ne peut pas produire de mauvais
fruits,  et  un  arbre  malade  ne  peut  pas  produire  de  bons
fruits. 19Quand un arbre ne produit pas de bons fruits, on le
coupe et on le jette dans le feu. 20Donc, vous reconnaîtrez
les faux prophètes en voyant ce qu’ils font. »
21« Pour entrer dans le Royaume des cieux, il ne suffit pas de
me dire : “Seigneur, Seigneur ! ” Il faut aussi faire la
volonté  de  mon  Père  qui  est  dans  les  cieux.  22Quand  je
viendrai pour juger les gens, beaucoup me diront : “Seigneur,
Seigneur, c’est en ton nom que nous avons parlé, c’est en ton
nom que nous avons chassé les esprits mauvais ! C’est en ton
nom que nous avons fait de nombreux miracles ! ” 23Alors je
leur dirai : “Je ne vous ai jamais connus. Allez-vous-en loin
de moi, vous qui faites le mal ! ” »
24« Celui qui écoute toutes ces paroles et m’obéit, celui-là
ressemble à un sage. Le sage construit sa maison sur de la

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/03/25/la-vie-de-disciple-nest-pas-un-long-fleuve-tranquille/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/03/25/la-vie-de-disciple-nest-pas-un-long-fleuve-tranquille/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-vie-de-disciple-nest-pas-un
https://soundcloud.com/eel-toulouse/la-vie-de-disciple-nest-pas-un


pierre. 25La pluie tombe, les rivières débordent, les vents
soufflent et se jettent contre la maison. La maison ne tombe
pas, parce qu’on a posé ses fondations sur de la pierre.
26Mais celui qui écoute mes paroles et ne fait pas ce que je
dis, celui-là ressemble à quelqu’un de stupide. Celui qui est
stupide construit sa maison sur le sable. 27La pluie tombe,
les rivières débordent, les vents soufflent et frappent la
maison. La maison tombe et elle est complètement détruite. »
28Quand Jésus a fini de dire toutes ces paroles, les foules
sont très étonnées par sa façon d’enseigner. 29En effet, il ne
fait pas comme les maîtres de la loi, mais il enseigne avec
l’autorité que Dieu lui donne.
Jusqu’ici, on s’est bien rendu compte que les enseignements de
Jésus  rassemblés  dans  le  Sermon  sur  la  Montagne  sont
percutants, voire dérangeants, pour le moins exigeants. Mais
là, ça se termine en feux d’artifice !

Au cas où on le croirait encore, la vie de disciples du Christ
n’est pas une sinécure ! D’ailleurs, dans son enseignement,
Jésus n’a jamais dit que la vie du chrétien serait facile,
toujours agréable, sans embûche, sans épreuve, comme sur des
roulettes ! Non, la vie de disciple de Jésus-Christ n’est pas
un long fleuve tranquille… mais elle vaut vraiment la peine
d’être vécue !

Emprunter le chemin étroit

Avec la double métaphore de la porte étroite et du chemin
étroit, Jésus avertit que choisir de le suivre, ce n’est pas
choisir le chemin de la facilité. Il ne suffit pas de suivre
le mouvement, il faut emprunter le bon chemin. Or le chemin
que Jésus nous propose est étroit et peu de gens l’empruntent.
Autrement dit, si nous choisissons de suivre le Christ, ça va
être difficile et nous serons minoritaires ! On ne pourra pas
dire que Jésus ne nous a pas prévenu…

L’attrait du chemin large, c’est celui de la facilité. Non
seulement parce qu’il est large mais aussi parce que c’est



celui que la majorité emprunte. Et c’est toujours bien plus
facile de suivre la foule que de se démarquer des autres.
D’autant que la porte étroite dont parle Jésus, il faut la
chercher pour l’emprunter. En effet, si Jésus exhorte à entrer
par la porte étroite, il précise que « ceux qui la trouvent ne
sont pas nombreux. »

Autrement dit, le chemin naturel, que tout le monde emprunte,
c’est celui qui mène à la mort… Et il faut une vraie décision,
ferme et assurée, pour chercher un autre chemin et trouver la
porte  qui  y  conduit.  C’est  ce  que  l’Evangile  appelle  la
repentance, le changement radical de la foi, la décision de
changer de chemin et de suivre le Christ.

Est-ce que vous voulez simplement faire comme tout le monde ?
Ou  êtes-vous  prêts  à  vous  démarquer  et  choisir  le  chemin
qu’ouvre  le  Christ  ?  Même  si  c’est  un  chemin  étroit,
inconfortable, qui peut vous mettre en décalage par rapport
aux autres… Je pense que c’est une question que nous avons
toujours à nous poser, parce que l’attrait du chemin large
demeure tout au long de notre vie.

Discerner les loups déguisés en agneaux

Le deuxième enseignement porte sur les faux prophètes, avec
une mise en garde : faites attention car les apparences sont
trompeuses  :  des  loups  féroces  sont  déguisés  en  agneaux
innocents !

Il y a toujours eu, et il y a encore, des enseignants plus ou
moins  gourous  et  malveillants  qui  ont  l’apparence  de  la
sagesse et de l’humilité et cachent une soif de pouvoir. Ils
utilisent  les  faiblesses,  la  crédulité  des  gens  pour  les
manipuler, en usant d’un langage spirituel, parfois teinté de
couleur chrétienne, saupoudré de paroles bibliques.

Comment les démasquer ? Ici, c’est la métaphore de l’arbre et
de ses fruits que Jésus utilise : on reconnaît l’arbre à ses
fruits  !  Autrement  dit,  il  ne  faut  pas  en  rester  aux



apparences, aux premières impressions mais examiner les choses
avec sérieux, avec recul (il faut du temps pour que les fruits
mûrissent)…

En fait, il s’agit de ne pas gober tout cru ce qu’on nous
donne à entendre. Quand je vois tout ce qui circule sur les
réseaux sociaux, ce que les gens partagent sans prendre de
recul, sans aucun esprit critique… je suis atterré. Et c’est
tout aussi valable pour les chrétiens que pour les autres. La
mise  en  garde  de  Jésus  résonne  vraiment  d’une  manière
particulière à l’heure d’Internet. Facebook, Youtube, ils sont
souvent là les faux prophètes aujourd’hui !

Mais la vigilance doit être de mise en toutes circonstances. Y
compris le dimanche matin à l’église ! Il ne s’agit pas de
faire  la  chasse  aux  sorcière  !  Mais  de  faire  preuve  de
discernement…

Faire la volonté de Dieu

Le troisième enseignement de Jésus ici est peut-être le plus
perturbant ! Il s’agit de faire la volonté de Dieu. Au début,
on comprend bien : « Pour entrer dans le Royaume des cieux, il
ne suffit pas de me dire : “Seigneur, Seigneur ! ” Il faut
aussi faire la volonté de mon Père qui est dans les cieux. »
OK, c’est normal : les belles paroles ne suffisent pas, il
faut qu’elles se traduisent en actes.

Sauf que lorsqu’on lit la suite, ça se complique. Il y est
quand même question de parler au nom de Jésus, de chasser des
esprits mauvais en son nom et de faire des miracles en son
nom. Ce ne sont pas que des paroles… Et Jésus leur dira : « Je
ne vous ai jamais connus. Allez-vous-en loin de moi, vous qui
faites le mal ! »

Cela signifie qu’on peut parler au nom de Jésus, chasser des
esprits mauvais et accomplir des miracles en son nom… et ne
pas  faire  la  volonté  de  Dieu.  On  parlait  d’apparences
trompeuses  avec  les  loups  déguisés  en  agneaux,  ici  c’est



encore plus flagrant ! Parce qu’ici, les fruits eux-mêmes sont
trompeurs !

Les  paroles  spirituelles,  les  actes  de  puissance  et  les
miracles ne sont pas suffisants, en eux-mêmes, pour attester
de la fidélité à la volonté de Dieu. Parfois, la volonté de
Dieu est dans le silence, parfois elle est dans l’épreuve et
la faiblesse…

Bâtir sa maison sur le roc

Le Sermon sur la Montagne se termine avec une parabole. Elle
évoque  deux  maisons,  l’une  construite  par  un  fou,  sur  du
sable.  L’autre  construite  par  un  homme  sage,  sur  le  roc.
Lorsque vient la tempête, la première maison s’écroule alors
que l’autre reste debout. Or, qui est le sage de la parabole ?
C’est celui qui écoute les paroles du Christ et les met en
pratique. Et qui est le fou ? C’est celui qui écoute aussi les
mêmes paroles mais ne les met pas en pratique.

Autrement  dit,  il  ne  suffit  pas  d’écouter  (et  donc,  de
connaître la parole de Dieu), il faut la mettre en pratique.
Sinon, l’écoute et la connaissance ne servent à rien. Et la
maison s’écroule…

Ce n’est pas un hasard si le Sermon sur la Montagne se termine
avec cette parabole. Elle souligne finalement que ce qui est
vraiment important, ce n’est pas seulement l’écoute ou la
connaissance mais la mise en pratique. On peut trouver les
discours  de  Jésus  magnifiques  ou  interpellant,  on  peut
connaître  le  message  de  l’Evangile,  savoir  par  cœur  des
dizaines de versets bibliques… si on ne met pas en pratique
ces paroles, si on ne laisse pas le Seigneur nous changer en
profondeur à travers elle, ça ne sert à rien !

Cette dernière parabole nous le demande : ce que vous avez lu
ou entendu des paroles de Jésus, comment changent-elles votre
vie ? Car sinon, vous êtes en train de construire votre maison
sur du sable…



Mais aussi saisir les promesses

On pourrait être un peu KO après ces quatre enseignements
musclés, surtout quand on les enchaîne ! Mais si ces paroles
nous secouent et nous interpellent, elles peuvent aussi nous
encourager.  Parce  qu’elles  contiennent  aussi  de  belles
promesses !

Tout d’abord, même si la porte et le chemin sont étroits, ils
conduisent bien à la vie. Et au-delà du chemin, c’est bien la
destination  du  chemin  qui  compte  !  On  ne  choisit  pas  la
difficulté parce qu’on aime la difficulté mais parce qu’on
suit le Christ qui nous conduit jusqu’à Dieu. Et ce chemin
existe, il nous est accessible !

Ensuite, même s’il le dit juste en passant, Jésus dit bien
qu’il y a des bons arbres et qu’ils portent de bons fruits.
Être un bon arbre, dans cette métaphore, c’est être attaché au
Christ et recevoir notre vie de lui. Et dans ce cas, nous
porterons du bon fruit.

Pour la troisième parole, c’est peut-être moins évident d’y
trouver un côté positif. Mais elle sous-entend quand même
qu’il est bien possible de faire la volonté de Dieu ! Mieux :
il  n’est  pas  forcément  besoin  d’accomplir  des  choses
extraordinaires (comme les miracles évoqués par ceux que Jésus
rejette)  pour  accomplir  cette  volonté  !  Elle  nous  est
finalement accessible, si nous restons attachés au Christ.

Enfin, n’oublions pas que la parabole des deux maisons promet
également à ceux qui construisent leur maison sur le roc, en
mettant en pratique les paroles du Seigneur, qu’ils tiendront
debout face aux tempêtes !

Conclusion

La  vie  de  disciples  du  Christ  n’est  pas  un  long  fleuve
tranquille… c’est un fleuve impétueux, qui emprunte parfois
d’étroits canyons et connaît même des chutes. Mais c’est bien



le fleuve qui conduit à l’océan du Royaume de Dieu. Alors ça
vaut vraiment la peine !

Faire  le  bien  et  bien  le
faire (culte du SEL)
https://soundcloud.com/eel-toulouse/faire-le-bien-sel

Le SEL propose pour la prédication deux extraits de la 1e

lettre de Pierre aux églises. Ces textes donnent un cadre à
notre action dans le monde qui nous entoure. Dans ce monde, on
trouve  le  mal,  le  refus  de  Dieu,  mais  aussi  une  grande
détresse, la souffrance, la pauvreté, au loin et au près. Même
si la Bible ne parle pas directement d’action humanitaire,
elle est pertinente pour comprendre comment, pourquoi et dans
quel but nous pouvons agir dans un monde qui souffre.

Lectures bibliques

1 Pierre 1.1-2: 1 De la part de Pierre, apôtre de Jésus-
Christ. A ceux que Dieu a choisis et qui vivent en exilés,
dispersés dans les provinces du Pont, de la Galatie, de la
Cappadoce, de l’Asie et de la Bithynie. 2 Dieu, le Père, vous
a choisis conformément au plan qu’il a établi d’avance ; il
vous a mis à part, grâce à l’Esprit Saint, pour que vous
obéissiez à Jésus-Christ et que vous soyez purifiés par son
sang. Que la grâce et la paix vous soient accordées avec
abondance.

1 Pierre 2.11-12: 11 Je vous le demande, mes chers amis, vous
qui êtes étrangers et exilés sur la terre : gardez-vous des
passions humaines qui font la guerre à votre être. 
12 Ayez une bonne conduite parmi les païens ; ainsi, même

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/03/20/faire-le-bien-et-bien-le-faire-culte-du-sel/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/03/20/faire-le-bien-et-bien-le-faire-culte-du-sel/
https://lire.la-bible.net/verset/1+Pierre/1/1/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/1+Pierre/1/2/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/1+Pierre/2/11/BFC
https://lire.la-bible.net/verset/1+Pierre/2/12/BFC


s’ils médisent de vous en vous traitant de malfaiteurs, ils
seront obligés de reconnaître vos bonnes actions et de louer
Dieu le jour où il viendra.
Oui, Dieu nous appelle à faire le bien ! Et à bien le faire !
C’est le slogan/ l’objectif du SEL, de ses partenaires locaux,
et c’est aussi notre vocation à chacun telle que Pierre la
décrit.

1)     Notre identité : étrangers et choisis

Commençons par le commencement : avant de parler de ce que
nous sommes appelés à faire, Pierre parle de ce que nous
sommes. Il parle de notre identité. Et pour cela, dès la
salutation de sa lettre, il utilise 2 mots : étrangers dans la
dispersion/ exilés, et choisis, choisis par Dieu.

Quelques uns d’entre nous ne sont pas originaires de France,
par choix ou parfois pour des raisons dramatiques (certains
ont  fui  la  guerre  ou  la  pauvreté)  –  sûrement  que  vous
comprenez mieux ce que signifie cette identité d’étranger.
Pour les autres, qui se sentent chez eux ici, c’est peut-être
moins naturel.

Le  chrétien  est  un  étranger,  parce  que  par  la  foi,  nous
appartenons au peuple de Dieu. Par la foi nous sommes enfants
du Père céleste, citoyens d’un Royaume qui n’est pas de ce
monde. La lettre aux Hébreux cite toute une liste de croyants
qui  attendaient  quelque  chose  de  plus,  qui  n’étaient  pas
totalement  chez  eux  dans  la  terre  promise,  mais  qui
regardaient au ciel pour trouver leur vraie patrie. Pour nous
c’est pareil : français, angolais, australiens, vénézuéliens,
ukrainiens,  anglais,  togolais,  égyptiens,  hollandais,
congolais, et j’en oublie – nous sommes avant tout chrétiens,
avant tout citoyens d’un Royaume qui n’est pas de ce monde.

Pourquoi ? Parce que nous avons été choisis. Dieu a mis tout
son être dans ce choix, dans cette identité qu’il nous donne.
Dieu le Père nous a désirés comme enfants, bien avant notre
naissance. Pour chaque personne qui lui tournait le dos et



perdait le lien avec son Père, Dieu le Fils est devenu un
homme pour effacer nos fautes et notre ingratitude. Il s’est
sacrifié, il a donné sa vie pour que nous puissions retrouver
notre identité d’enfants de Dieu en recevant le pardon. Et
puis Dieu l’Esprit, qui nous fait vivre de l’intérieur, qui
conduit dans la vérité et dans l’amour, dans la justice et
dans la paix. L’Esprit qui nous consacre, nous équipe, nous
envoie  pour  vivre  comme  Dieu  dans  le  monde.  Le  chrétien,
enfant de Dieu, est appelé au bien sur la base de l’œuvre du
Christ qui pardonne nos péchés, qui nous libère du mal, et de
l’œuvre de l’Esprit, qui nous renouvelle de l’intérieur pour
nous rendre bons.

A cause de ce choix de Dieu, notre identité profonde n’est
plus ce qu’on trouve sur la carte d’identité : nous sommes
d’abord citoyens du Royaume de Dieu. Et ça a des conséquences,
en  tout  cas  ça  devrait  en  avoir  :  est-ce  que  nous  nous
considérons vraiment comme des étrangers, en route vers notre
vrai chez-nous ? Est-ce que nous voyageons léger ou est-ce que
nous nous sommes installés ici-bas comme si nous étions déjà
arrivés ? Quelles sont nos ambitions, nos priorités ? Qu’est-
ce qui compte à nos yeux ?

Comment est-ce que nous consommons, par exemple ? Sur le sujet
de la pauvreté, notre façon d’acheter, de jeter, de dépenser
notre argent, est essentielle. Car dans tous ces petits actes
du quotidien, nous disons quelque chose de nos priorités, de
ce à quoi nous accordons de la valeur, de notre rapport au
monde présent et au monde à venir. Au quotidien, nous montrons
où est notre trésor, et donc où est notre cœur, comme le
disait Jésus. Est-ce que mon ambition c’est d’avoir une plus
grande télé, de faire un plus beau voyage, d’avoir une plus
grande maison ? D’avoir un statut social, de vivre comme les
autres ? Ou alors de donner du sens à ce que j’ai, de faire de
ma vie un lieu de bénédiction pour moi et pour les autres ?

Dieu est généreux avec nous : il nous a tout donné en Christ.
Et même, en Occident, nous avons, quelque soit notre niveau de



vie, globalement beaucoup de chance par rapport aux ¾ de la
population  mondiale.  Se  reconnaître  enfant  de  Dieu,  c’est
aussi vivre dans la reconnaissance pour la générosité, pour la
bénédiction  de  Dieu.  Mais  se  reconnaître  étranger,  c’est
entrer à notre tour dans cette générosité, chacun à sa façon.

Aucun de nous n’est irréprochable là-dessus, bien sûr, mais le
SEL  nous  invite  à  faire  un  pas  de  plus  :  qu’est-ce  qui
changerait dans notre vie (peut-être une chose) si nous nous
considérions  sérieusement  comme  étrangers  sur  cette  terre,
mais aussi comme choisis par Dieu, bénis par Dieu et appelés à
faire le bien ? Qu’est-ce qui pourrait changer ?

2)     Notre mission : faire le bien au milieu du monde

A cause de notre identité en Christ, notre vocation c’est de
faire le bien. Dieu nous a sauvés pour une vie bonne. Pierre
donne deux pistes.

D’abord, s’abstenir du mal. Nous avons été pardonnés, libérés
de l’engrenage du mal et de l’égoïsme, et nous sommes appelés
à nous défaire des résidus du mal en nous. Dans le texte,
c’est l’appel à « se garder des passions humaines qui font la
guerre à notre être ». Ces passions, dans le sens négatif, ce
sont nos tendances à nous prendre pour les maîtres de notre
vie,  comme  si  tout  tournait  autour  de  nous  et  de  notre
satisfaction.  Des  tendances  qui,  même  si  elles  paraissent
ordinaires, peuvent nous détruire et détruire les autres, tout
simplement, parce qu’elles nous éloignent de Dieu, qui est la
source du véritable amour et qui peut seul nous donner le
bonheur.

Ces tendances existent au niveau individuel et social, dans la
société. Dans l’Israël ancien, les notables exploitaient les
membres  de  leur  peuple  pour  garder  leurs  privilèges.  Ils
vendaient, affamaient des frères, ils mentaient, ils étaient
hypocrites et injustes. Et Dieu leur a maintes fois reproché
cette  société  de  consommation  effrénée  qui  justifiait



l’esclavage. C’est encore le cas aujourd’hui : malgré tous nos
progrès, quand nos appétits égoïstes sont le moteur de la
société, derrière il y a des personnes qu’on méprise – peut-
être pas chez nous, mais en Asie ? En Afrique ? Quand Dieu
nous demande de rejeter le mal, ce n’est pas du moralisme,
mais par amour pour les plus faibles.

Mais faire le bien, c’est plus que s’abstenir du mal. La
justice, c’est plus que l’absence d’injustice. Dans le texte,
la conduite que Dieu nous demande d’avoir, elle est bonne,
mais l’adjectif utilisé dans l’original c’est « beau », une
« belle » conduite. C’est quoi le beau ? C’est ce qui nous
émerveille, nous réjouit, nous est agréable. Le bien et le
beau vont ensemble : ce qui est décent, est aussi bon, est
aussi beau, et réjouissant.

Quel bien que Dieu nous demande de faire ? Toute la Bible
regorge  d’exemples,  mais  les  deux  commandements  que  Jésus
pointe résument notre vocation : aimer Dieu et aimer l’autre.
Honorer  Dieu  et  honorer  notre  prochain.  Participer  à  la
justice de Dieu et agir pour le bien de l’autre. L’action
sociale, par exemple, vise à répondre aux dysfonctionnements
de notre société en s’engageant auprès des plus fragiles, des
plus pauvres. C’est une façon d’honorer même les plus petits –
ça fait partie des belles œuvres que nous sommes appelées à
accomplir.

3)     Notre but : agir pour rendre gloire à Dieu

« Faire le bien », dans une perspective biblique, est quelque
chose  de  centré  sur  Dieu,  c’est  motivé  par  le  désir  de
l’honorer. Cela s’oppose à une manière de « faire le bien »
qui consiste à se mettre soi-même en avant quand on fait le
bien. Mais cela nous éloigne aussi de pensées humanistes qui
font  de  la  philanthropie  une  valeur  en  elle-même,
indépendamment de toute relation de l’être humain avec Dieu.

Les chrétiens ne sont pas les seuls à s’engager socialement,



ou à faire de l’humanitaire. Mais ce qui est différent, c’est
notre motivation. Nous n’agissons pas à cause d’une valeur,
mais à cause d’une personne : Dieu, révélé en Christ. Une
personne réelle, qui a réellement donné sa vie pour nous, par
amour.  Alors  nous  voulons  regarder  l’autre  comme  Dieu  le
regarde, l’aimer comme Dieu aime, prend soin de lui comme Dieu
prend soin de nous. En plus de l’amour pour les autres, nous
sommes motivés par l’amour et la justice de Dieu. Nous voulons
être témoins de la puissance restauratrice de Dieu, pour que
d’autres la découvrent. Nous voulons que Dieu puisse être
reconnu comme la source de toute vie, de toute joie, de tout
amour, et que chacun puisse en être rempli, par le Christ.

Des relations plus justes
https://soundcloud.com/eel-toulouse/pour-un-regard-plus-juste

Des relations plus justes

Nous continuons dans notre parcours du sermon sur la montagne,
ce panaché de discours de Jésus qui rassemble les bases de la
vie chrétienne : le portrait du chrétien, sa mission, l’appel
à la justice et à une spiritualité saine, et aujourd’hui son
rapport aux autres.

Lecture biblique: Matthieu 7.1-12 (TOB)

1  «  Ne  vous  posez  pas  en  juge,  afin  de  n’être  pas
jugés ; 2 car c’est de la façon dont vous jugez qu’on vous
jugera, et c’est la mesure dont vous vous servez qui servira
de mesure pour vous. 3 Qu’as-tu à regarder la paille qui est
dans l’œil de ton frère ? Et la poutre qui est dans ton œil,
tu ne la remarques pas ? 4 Ou bien, comment vas-tu dire à ton
frère : “Attends ! que j’ôte la paille de ton œil” ? Seulement
voilà : la poutre est dans ton œil ! 5 Homme au jugement

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2018/03/14/des-relations-plus-justes/
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/1/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/2/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/3/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/4/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/5/TOB


perverti, ôte d’abord la poutre de ton œil, et alors tu verras
clair pour ôter la paille de l’œil de ton frère.
6 « Ne donnez pas aux chiens ce qui est sacré, ne jetez pas
vos perles aux porcs, de peur qu’ils ne les piétinent et que,
se retournant, ils ne vous déchirent.
7 « Demandez, on vous donnera ; cherchez, vous trouverez ;
frappez,  on  vous  ouvrira.  8  En  effet,  quiconque  demande
reçoit, qui cherche trouve, à qui frappe on ouvrira. 9 Ou
encore, qui d’entre vous, si son fils lui demande du pain, lui
donnera  une  pierre  ?  10  Ou  s’il  demande  un  poisson,  lui
donnera-t-il un serpent ? 11 Si donc vous, qui êtes mauvais,
savez donner de bonnes choses à vos enfants, combien plus
votre Père qui est aux cieux donnera-t-il de bonnes choses à
ceux qui le lui demandent.
12 « Ainsi, tout ce que vous voulez que les hommes fassent
pour vous, faites-le vous-mêmes pour eux : c’est la Loi et les
Prophètes.

Un regard juste sur l’autre

Voilà une des phrases bien en vogue aujourd’hui : il ne faut
pas juger ! Et c’est Jésus qui l’a dit ! Voilà une belle
invitation à la tolérance et à la compassion envers l’autre.
Ne jugez pas ! Et puis ça devient, au nom de l’amour : non il
faut rien dire, faut pas juger, personne n’est parfait après
tout… Et tout coule.

Mais qu’est-ce que Jésus entend par le fait de ne pas juger ?
Lui  il  juge,  des  fois  !  Il  traite  les  gens  d’hypocrites
(notamment ceux qui jugent), d’insensés, de faux prophètes (ça
c’est pour la prochaine fois) ou encore de chiens, de porcs
(de bâtards ?). Bon, Jésus a un avantage sur nous : lui, il
est irréprochable et il voit les choses bien plus clairement
que  nous.  Mais  quand  même  :  ne  pas  juger,  n’empêche  pas
d’appeler les choses par leur nom. Ce n’est pas tout excuser,
ou  appeler  le  mal  «  bien  »,  ce  n’est  pas  une  tolérance
douceâtre et molle : Jésus peut être intransigeant, p. ex.
avec  notre  cupidité,  notre  orgueil,  notre  égoïsme,  notre
hypocrisie,  notre  jalousie,  nos  mensonges,  nos  tricheries,
notre capacité à la débauche et au mal…

https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/6/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/7/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/8/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/9/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/10/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/11/TOB
https://lire.la-bible.net/verset/Matthieu/7/12/TOB


Non, ne pas juger ce n’est pas renoncer au bon sens ou au sens
moral : c’est refuser de se poser en juge. De regarder l’autre
du dessus, en supérieurs, comme si nous avions une autorité
quelconque pour évaluer la vie de l’autre – comme si nous
étions Dieu lui-même. Prêts à dégainer le jour où l’autre nous
choque, nous scandalise : « quoi, il se dit chrétien, et il
fait… ! (complétez avec ce qui vous choque) » Alors avec les
meilleures intentions du monde, et un peu de condescendance,
nous venons accuser ou triturer l’œil de celui qui nous a
choqués.

Pourquoi c’est un problème de juger ? D’abord parce qu’on
n’est pas Dieu, le juge parfait, mais qu’on est au même niveau
que  les  autres  –  au  rang  des  humains  pécheurs,  faibles,
fautifs. Mais Jésus fait intervenir une deuxième raison :
quand on juge, quand on s’offusque, bien souvent on est un peu
hypocrite. Nous sommes facilement aveuglés sur notre propre
compte,  à  trouver  des  excuses,  des  justifications,  des
circonstances atténuantes… « Une poutre dans mon œil ? Nooon,
non, c’est juste une paille, et encore, une poussière ! Mais
l’autre… tt tt tt, lui c’est grave ! »  Franchement, combien
de fois la paille de l’autre me scandalise, me fait pousser
des hauts cris, mais ma poutre ? Oh, je ne suis qu’humaine !
Ne nous posons pas en juges, ce n’est pas notre rôle, et en
plus, nous ne sommes pas tout blancs ! Nous aussi, chacun,
nous avons des poutres à enlever, des travers à corriger…

Ne soyons pas juges des autres, mais frères et sœurs. Au même
niveau, embarqués ensemble avec Dieu. Être frères et sœurs ne
signifie pas que tout soit acceptable – il est quand même
question d’aider l’autre à enlever ce qui le gêne, ce qui
l’empêche de voir clair pour avancer avec Dieu. Mais avant de
nous improviser « spécialistes en extraction de paille », deux
choses  :  1)  humilité  –  nous  aussi  nous  avons  de  lourds
bagages, donc pas de condescendance, 2) cohérence – commençons
déjà à enlever notre propre poutre.

le regard du pécheur pardonné



Derrière  tout  ça,  il  y  a  ce  que  nous  vivons  avec  Dieu.
L’humilité, la cohérence, la bienveillance – ce ne sont pas
juste des valeurs à la mode, telles qu’on peut les entendre en
dehors de l’église : ce sont des valeurs qui s’enracinent dans
l’Evangile, dans cette bonne nouvelle que Jésus nous annonce.
Ces belles valeurs, elles s’appuient sur notre repentance.
Nous sommes faillibles, et fautifs, devant Dieu. Nous choquons
Dieu, nous le scandalisons – parfois même inconsciemment. Mais
Dieu, le Créateur, le Maître suprême, lui qui a toute autorité
pour nous juger en toute vérité et justice, lui-même a choisi
de ne pas se poser en juge devant nous. Il est venu à côté de
nous, comme un frère, en Jésus. Il est venu récolter nos
pailles, nos poutres, il en a fait une croix et il est mort
dessus, pour nous en délivrer. Notre humilité, elle commence
quand nous sommes humbles et repentants devant Dieu.

La repentance – et la louange, la reconnaissance ! Ca va
ensemble ! Si nous sommes honnêtes avec nous-mêmes, alors nous
pouvons nous émerveiller de l’amour de Dieu pour nous, un
amour généreux, patient, qui pardonne jour après jour.

Quand nous regardons l’autre, nous avons un détour à faire :
regarder à Dieu. Nous rappeler qui Dieu est, et qui nous
sommes  devant  lui,  pécheurs  pardonnés.  Et  ce  n’est  qu’en
regardant à Dieu, le Dieu qui prend nos fautes en Jésus pour
nous pardonner, que nous pourrons regarder l’autre de manière
juste. Plaçons-nous sous le regard du Christ pour regarder
l’autre  avec  humilité.  Enracinons-nous  dans  l’accueil  du
Christ pour accueillir l’autre avec bienveillance. Écoutons
pour  nous-mêmes  la  patiente  exigence  du  Christ,  pour
encourager l’autre, fraternellement, de côté, à aller plus
loin avec Dieu. En fait c’est en regardant au Père qui a donné
son Fils pour faire de nous ses enfants, que nous pourrons
être des frères pour ceux qui nous entourent.

Donc faire aux autres ce qu’on aimerait qu’on nous fasse. Ce
n’est pas juste ne pas faire ce qu’on ne veut pas subir, ne
pas  déranger  pour  ne  pas  être  dérangé.  Non,  c’est  offrir



positivement  à  l’autre  ce  que  nous  aimerions  recevoir  :
l’amour  ?  le  respect  ?  la  patience  ?  la  compassion  ?
l’écoute ? le bénéfice du doute ? le soutien, l’entraide ?

Il y a un enjeu ici : soit nous appliquons aux autres la
grille d’évaluation que Dieu nous applique en Christ – la
grâce, soit Dieu nous appliquera la grille d’évaluation que
nous avons appliquée sur les autres – le jugement. Il y a un
choix à faire !

Je dois quand même parler des chiens & des porcs : c’est une
parole violente ! Étonnante, même, vu l’appel à la générosité
dans le regard sur l’autre. Mais être généreux ce n’est pas
être naïf : il faut savoir reconnaître ceux qui s’endurcissent
et rejettent à répétition compassion, pardon, encouragement.
Bien sûr il faut les aimer, et persévérer dans cet amour,
prier pour eux, mais il ne faut pas s’acharner à parler à ceux
qui se bouchent les oreilles et nous tournent le dos, voire
nous donnent des coups. Ca peut être quand nous témoignons –
reconnaître un cœur endurci qui après moult conversations sur
Jésus réagit avec toujours la même férocité ; ou bien dans nos
relations – il y a des gens nocifs pour nous. Nous pouvons les
aimer, prier pour eux, peut-être agir pour leur bien, mais les
laisser nous détruire année après année n’est pas de l’amour.

En fait, quoi qu’il arrive, de près ou de loin, nous sommes
appelés à donner ce que nous avons reçu de Dieu : amour,
pardon, générosité.

prier avec confiance le Dieu de grâce

Dieu est généreux et il nous aime : c’est la base de notre
foi, de notre joie, et même de nos relations. Et ce Dieu
généreux, nous pouvons lui faire confiance. Et Jésus parle de
la prière. Nous pouvons demander à Dieu ce dont nous avons
besoin – ou envie. Simplement, comme un enfant à ses parents.
Si nous, avec tous nos défauts et notre égoïsme, nous arrivons
à prendre soin de nos petits, Dieu, qui est bon et parfait,



Dieu qui nous aime du plus profond de ses entrailles, qui nous
a désirés de toute éternité, qui a des projets, des rêves pour
chacun de nous, lui qui s’est sacrifié pour nous en Jésus, ce
Dieu-là ne répondra-t-il pas à nos prières avec une infinie
bonté ? Osons ! Osons lui demander ! Osons, simplement, lui
faire confiance !

Oui mais, on prie, on prie, et parfois il ne se passe rien !
Alors ? Dieu donne à celui qui demande ou pas ? Je pense qu’il
y a deux types de demandes, et les deux ont leur place. Nous
pouvons  demander  à  Dieu  ce  qu’il  veut  expressément  nous
donner : sa joie, sa paix, une foi plus grande, le pardon
(reçu et donné), la sagesse, la protection dans la difficulté
et dans la tentation, les mots pour témoigner… Dieu répondra.

Et puis il y a d’autres prières, sur des sujets « neutres »
comme le travail, la santé, le couple, la famille…  Là, même
si nous pensons demander de bonnes choses, Dieu peut ne pas
répondre comme on le voudrait. Soit que ce n’est pas très bon
pour  nous  ou  pour  d’autres,  soit  que  c’est  bon  mais  pas
maintenant, soit que c’est mieux pour nous de nous en passer :
Dieu est le mieux placé pour faire le tri. Mais trier nos
demandes, c’est le rôle de Dieu, prier, c’est le nôtre. Quoi
que nous voulions, prions ! avec persévérance ! Et si Dieu ne
répond  pas  pendant  longtemps,  alors  demandons-lui  de  nous
montrer ce que lui veut. Notre rôle c’est de demander – nous
n’avons rien à perdre !

Conclusion

Dans nos relations avec les autres, et avec Dieu, nous avons
besoin de retrouver notre juste place. Une place de témoin et
de frère, de sœur, auprès de nos proches, une place d’enfant
auprès  du  Père  céleste.  Une  place  où  nous  apprenons
l’humilité, la reconnaissance, la générosité et la confiance.
C’est simple ! Et pourtant si dur ! On a compris ce que Jésus
nous dit, mais, est-ce qu’on le vit ? Demandons à Dieu de nous
apprendre à vivre ces relations plus justes avec les autres,



avec  lui,  avec  nous-mêmes.  Demandons-le  simplement,  avec
confiance, et Dieu nous répondra.


