
Vous êtes le corps du Christ
! (6) Paul et les femmes
https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul-et-les-femmes

11 Que la femme écoute l’instruction en silence, avec une
entière soumission.

12 Je ne permets pas à la femme d’enseigner, ni de prendre de
l’autorité  sur  l’homme;  mais  elle  doit  demeurer  dans  le
silence. (1 Timothée 2.11-12 Version Segond)

Cette phrase de l’apôtre Paul, tirée de sa première lettre à
Timothée, appuyée par quelques autres versets qui vont dans le
même sens, a eu un impact énorme sur la place des femmes dans
l’église. Au weekend d’Eglise, quelqu’un a demandé à l’apôtre
Paul quelle était sa position sur les femmes, question qui
revient souvent. Sans faire une longue conférence, j’essaierai
ce matin d’apporter un élément de réponse non pas avec un des
textes « féministes » de Paul, car il y en a aussi, mais avec
un texte qui paraît bien défavorable aux femmes. Je le lirai
dans la version Semeur, qui me paraît traduire au mieux les
nuances du texte. Dans les versets qui précèdent, Paul parle
de la nécessité de prier pour tous afin de favoriser l’annonce
de  l’Évangile,  et  continue  d’en  parler  avant  d’élargir  à
l’enseignement.

Lecture 1 Timothée 2.8-15 (Bible du Semeur)

8 C’est pourquoi je veux qu’en tout lieu les hommes prient en
élevant vers le ciel des mains pures, sans colère ni esprit de
dispute.9  Je  veux  que  les  femmes  agissent  de  même,  en
s’habillant décemment, avec discrétion et simplicité. Qu’elles
ne se parent pas d’une coiffure recherchée, d’or, de perles ou
de  toilettes  somptueuses,  10  mais  plutôt  d’œuvres  bonnes,
comme il convient à des femmes qui déclarent vivre pour Dieu.
11  Que  la  femme  reçoive  l’instruction  dans  un  esprit  de
paix et de parfaite soumission.12 Je ne permets pas à une

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/19/vous-etes-le-corps-du-christ-6-paul-et-les-femmes/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/19/vous-etes-le-corps-du-christ-6-paul-et-les-femmes/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul-et-les-femmes
http://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/11/SEG
http://lire.la-bible.net/verset/1+Timoth%C3%A9e/2/12/SEG


femme d’enseigner en prenant autorité sur l’homme. Qu’elle
garde plutôt une attitude paisible.
13 En effet, Adam fut créé le premier, Eve ensuite.14 Ce n’est
pas Adam qui a été détourné de la vérité, c’est la femme, et
elle  a  désobéi  au  commandement  de  Dieu,15  mais  elle  sera
sauvée grâce à sa descendance. Quant aux femmes, elles seront
sauvées si elles persévèrent dans la foi, dans l’amour, et
dans une vie sainte en gardant en tout le sens de la mesure.
Il est essentiel, comme toujours, de remettre le texte dans
son contexte : Paul s’adresse à son disciple, Timothée, alors
responsable  à  l’église  Éphèse,  une  église  bousculée  entre
autres par des enseignants qui déforment l’Évangile. Il est
probable qu’à Éphèse, certaines femmes, riches et influentes,
aient  relayé  ces  messages  hérétiques,  peut-être  avec  un
féminisme exalté et excessif. Cela étant, Paul ne s’adresse
pas seulement aux femmes qui exagèrent, mais à toutes les
femmes, de manière générale, ce qui nous oblige à voir ce que
le texte voulait dire des femmes à l’époque et ce qu’il nous
transmet aujourd’hui.

Parmi vous, certains n’ont sûrement jamais entendu ce texte,
et  remarquent  peut-être  le  décalage  entre  le  texte,  la
pratique d’église et le discours de notre culture. D’autres
connaissent ce texte, l’ont peut-être étudié voire ont forgé
des convictions fortes sur la place de la femme. D’autres
encore  peuvent  avoir  souffert,  ici  ou  dans  d’autres
assemblées, de la manière dont ce texte était appliqué dans
l’église. Et peut-être que pour une majorité, ce texte suscite
surtout des questions : comment le comprendre ? Paul était-il
misogyne ? et Dieu ? Alors c’est vrai que ce n’est pas une
question de vie ou de mort, mais elle est importance car elle
révèle notre attitude face au texte biblique : comment lire
les textes qui sont décalés de la culture actuelle ? Est-ce
qu’on les applique purement et simplement, toujours et partout
de la même manière ? Est-ce qu’on les disqualifie, au nom du
progrès ? Est-ce qu’on les évite, comme les textes de guerre,
de violence, de jugement, etc., se faisant ainsi une Bible à
la carte, bien adaptée à notre XXIe siècle ? Ou est-ce qu’on



essaie  de  voir  comment  toute  la  Bible,  dans  ses  passages
faciles et difficiles, nous révèle le caractère et les projets
de Dieu ?

1)   Pour tous, l’appel à la sainteté

On oublie parfois que Paul traite d’abord ici de la prière,
qu’il  décrit  selon  la  façon  habituelle  de  l’Antiquité  :
debout, les mains levées, à voix haute. Il demande à ce que la
prière soit cohérente avec le reste de notre personne et de
notre vie : en gros, il appelle à la sainteté.

Pour les hommes, il insiste sur le calme intérieur : prier
sans  colère,  sans  amertume  ou  rancune,  sans  intention
mauvaise, dans un contexte apaisé, au nom de l’Évangile qui
apporte paix et réconciliation. Pour les femmes, Paul avertit
contre une vanité superficielle (certaines femmes mettaient
des  heures  à  élaborer  des  coiffures  sophistiquées),  une
apparence  souvent  excessive  et  choquante,  notamment  dans
l’étalage  de  richesse,  parce  que  Dieu  accorde  plus
d’importance au cœur qu’à l’apparence : aux femmes donc d’être
agréables,  mais  dans  la  sobriété  et  la  modestie,  en
privilégiant les vraies richesses – la foi, qui se manifeste
concrètement  par  des  actions  de  justice,  de  bonté,  de
fraternité…

Faut-il déduire de cette distinction le cliché que les hommes
sont tous des sanguins violents, et les femmes, des coquettes
futiles ? Pas forcément ! A l’époque de Paul, pour parler de
morale, on s’adressait spécifiquement aux hommes, aux femmes,
aux parents, aux enfants, aux maîtres, aux esclaves : Paul
reprend les codes de son époque. Mais, bien sûr, de tous
temps,  hommes  et  femmes  sont  concernés  à  la  fois  par  le
problème des disputes et de la colère, et par des fausses
priorités  superficielles.  Quand  certaines  montrent  leurs
bijoux, certains arborent leur voiture ou leur montre… La
relation avec Dieu nous amène tous à chercher un cœur pur,
apaisé, et tourné vers l’essentiel.



De même, quand Paul invite les femmes à se coiffer d’œuvres
bonnes, à persévérer dans la foi, l’amour et la sainteté, à
vivre dans la sobriété, nul doute que les hommes sont aussi
visés ! Même si Paul insiste sur des traits plus courants chez
les femmes ou les hommes, au fond, tous sont appelés à la même
sainteté.

2)   La liberté et le respect de l’ordre

Venons-en à la place des femmes dans le culte. J’aimerais
d’abord rappeler ce que Paul ne prend pas la peine d’évoquer
parce que c’est évident pour lui : dans le peuple de Dieu,
tous ont la même valeur, tous reçoivent le même salut en
Jésus-Christ, au moyen de la foi – hommes et femmes, Juifs et
non-Juifs, maîtres et esclaves… tous ! (Galates 3.28) Tous ont
leur place dans le corps du Christ qu’est l’Église, et tous
reçoivent des dons pour servir Dieu et les autres. D’autres
textes montrent que la femme pouvait assister à toutes les
manifestations  religieuses,  pouvait  prier  à  haute  voix,
prophétiser (c’est-à-dire : exhorter, témoigner, transmettre
une parole de Dieu pour aujourd’hui) et même se former (c’est
d’ailleurs tout le sujet des versets 11-12 : l’attitude des
femmes quand elles reçoivent un enseignement). Tout cela, pour
l’époque, est révolutionnaire.

Cependant, il reste deux questions.

La  première  :  quel  est  ce  fameux  silence  que  les  femmes
doivent respecter pendant l’enseignement ? La Bible du Semeur
traduit  gentiment:  en  paix,  avec  tranquillité.  Il  s’agit
sûrement, non pas d’un silence total, mais du silence que
vous-mêmes  respectez  en  ce  moment  :  une  attitude  calme,
studieuse, respectueuse – ce qui est tout à fait logique. Paul
n’invite pas, à l’inverse, les hommes à chahuter ! D’ailleurs
il reprend vertement les Corinthiens qui vivent le culte dans
la cacophonie. Non, recevoir un enseignement sur Dieu demande
à ce que chacun soit calme et respectueux, disponible pour
mieux comprendre Dieu.



Mais alors pourquoi Paul mentionne-t-il particulièrement les
femmes ? C’est lié à la seconde question : que la femme
n’enseigne pas et ne prenne pas autorité sur les hommes. Je
vais  y  revenir  mais  j’aimerais  qu’on  se  concentre  sur
l’argumentation  de  Paul  :  il  fait  référence  aux  premiers
chapitres du livre de la Genèse, qui raconte la création du
monde et la faute des premiers humains qui ont entraîné toute
l’humanité dans le mal.

Premier argument (v.13) : l’homme a été créé avant la femme.
Cet ordre temporel attribue à l’homme une autorité spécifique.
Cela étant, dans la Genèse, le récit n’insiste pas sur cet
ordre, il tire même plutôt du côté de l’égalité en affirmant
que l’homme ET la femme sont images de Dieu – ce qui était
aussi  révolutionnaire.  Paul  ailleurs  a  déjà  utilisé  cet
argument de l’ordre dans la création, et l’a relativisé :
certes, l’homme a été créé avant la femme, mais tout homme
naît d’une femme, donc il y a une sorte de compensation (1 Co
11.7-12). L’ordre dans la création est un élément à prendre en
compte pour définir le rapport homme-femme, mais pas le seul :
il y a aussi l’égalité.

Deuxième  argument  (v.14)  :  la  femme  a  été  la  première  à
transgresser le commandement de Dieu – et c’est par elle que
tous les problèmes ont commencé. Mais Paul souligne aussitôt
le salut est venu sous la forme d’un enfant, le Christ, né
d’une femme – et d’ailleurs seulement d’une femme, Marie. Cet
ordre aussi est relativisé : là où la faute de la première
femme entachait toutes les femmes, Dieu a choisi de faire
advenir le salut par le biais d’une femme, comme pour effacer
cette honte attachée aux femmes, si bien qu’on ne peut plus en
tenir compte. C’est un encouragement extraordinaire : si la
première et la pire de toutes les fautes du monde a été
effacée par la grâce de Dieu, alors quelle faute résistera à
son pardon ? Quelle honte entravera la liberté de celui ou
celle que Dieu aime ? Dieu dans sa grâce oublie le passé et
fait toute chose nouvelle.



Dans  le  salut,  comme  dans  la  création,  homme  et  femme
reçoivent la même considération de la part de Dieu. Cela dit,
la liberté et l’égalité n’excluent pas un certain ordre. Si
cet  ordre  est  et  a  été  bien  souvent  caricaturé  dans  une
violente  oppression  des  femmes,  l’égalité  peut  aussi  être
caricaturée, lorsque nous nions toute distinction entre homme
et femme, comme si nos différences n’avaient pas d’importance.
Dieu nous appelle à trouver dans l’église une façon de vivre
ensemble qui fasse honneur à la liberté commune que nous offre
l’amour  du  Christ,  et  à  nos  différences  intrinsèques,  en
dehors de ces caricatures.

3)   Enseignement et autorité

Quel impact cela a-t-il alors sur l’enseignement, l’autorité
et la femme?

A l’époque de Paul, aucune femme n’enseigne en public – même
s’il y a certaines femmes qui forment des hommes en privé,
comme Priscille p. ex., elles n’ont pas de poste à haute
responsabilité : par rapport à la culture ambiante, il serait
donc choquant, inconvenant, que les femmes enseignent dans
l’église. De plus, le Nouveau Testament n’existe pas encore,
il est en cours de rédaction. Du coup, celui qui enseigne fixe
la doctrine avec une autorité incontestable. Dans ce contexte-
là, l’ordre entre l’homme et la femme se traduit par le fait
que la femme n’enseigne pas et n’occupe pas seule une position
d’autorité. Dans notre contexte occidental, où chacun a accès
au texte biblique et où la société accorde plus de place aux
femmes, ce principe du respect de l’ordre homme-femme peut se
concrétiser autrement, par exemple avec un exercice collégial
de l’autorité dans l’église, portée par le conseil et le/la
pasteur.

Avant de conclure, j’aimerais d’ailleurs insister sur cette
question de l’autorité. Il est frappant, dans la Bible, de
voir que très souvent résonne l’appel à se soumettre : se
soumettre à Dieu, aux autres, les uns aux autres etc. C’est



l’invitation  à  reconnaître  volontairement  l’autorité  de
l’autre et à se mettre au service, par amour, en imitant le
Christ qui est venu nous servir, par amour. Par contre, il y a
rarement (jamais ?) l’appel à prendre autorité, et quand la
Bible s’adresse aux responsables, c’est toujours sous l’angle
du  service,  du  respect,  de  l’humilité,  et  jamais  de  la
domination ou du pouvoir. Le refus de Paul d’avoir une femme
prenant autorité sur les hommes n’est pas un appel à ce que
l’homme prenne autorité sur l’assemblée lorsqu’il prêche ! Ce
n’est pas un appel à un pasteur autoritaire, ou à un conseil
autoritaire, qui dominerait l’église et la conduirait malgré
elle  dans  telle  direction.  Dans  le  Nouveau  Testament,
l’autorité est d’abord liée à la Parole biblique fidèlement
transmise, elle est vécue dans l’humilité et le service, et
exercée de manière collégiale (p. ex. chez nous, c’est la
coopération  entre  pasteur  et  conseil).  Toute  autorité  est
déléguée par le Christ, qui seul est la tête de son corps, et
se vit dans la soumission à Dieu et le service du prochain.

Conclusion

Ces phrases de Paul sont loin d’être évidentes, mais puisque
nous  croyons  que  Dieu  a  inspiré  ce  texte,  nous  devons
l’étudier sérieusement. Nous ne devons pas mettre ce texte, ou
un autre, à la trappe sous prétexte qu’il est difficile ou
dérangeant, mais à l’inverse, nous ne devons pas non plus nous
satisfaire d’explications rapides et surfaites. On voit trop
souvent les gens se jeter des versets à la figure, comme si
leur sens était une évidence. Non, respecter la Parole de
Dieu, c’est la lire dans sa totalité mais avec profondeur :
n’est pas fidèle celui qui est superficiel !

Cela dit, l’étude de ce texte nous interpelle : sur notre
façon d’être ensemble, dans l’église, sur notre façon de vivre
la  liberté  commune,  l’égalité,  tout  en  respectant  les
différences que Dieu a créées. Il nous interpelle aussi sur
notre rapport à la société : d’où vient la norme de nos
valeurs  ?  des  coutumes  antiques  ?  des  coutumes



contemporaines ? ou du discours biblique, qui nous demande
courage et créativité pour trouver de meilleures façons de
vivre avec Dieu ? Créativité parce que la vérité, la justice,
la paix et l’égalité ne se reflètent que faiblement dans nos
sociétés.  Courage,  parce  qu’il  nous  faut  abandonner  nos
habitudes,  nos  présupposés,  pour  que  Dieu  nous  montre  ce
qu’est  vraiment  la  liberté  dans  l’amour.  Et  là,  nous
découvrirons la grâce infinie, infiniment généreuse de Dieu,
qui renverse tout obstacle, toute faute, toute honte, pour
faire de chacun de nous ses enfants, en Jésus-Christ.

Vous êtes le corps du Christ
(5) Quelle est ma place ?
 

Parmi les « questions à l’apôtre Paul » laissée

https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-est-la-place-dans

s  dans  la  boîte  aux  lettres  de  notre  week-end  d’Eglise,
certaines  tournaient  autour  de  la  question  des  dons  et
ministères dans l’Église. Comme par exemple : « Comment savoir
quelle partie du Christ je suis ? » ou : « Dans le corps, y a-
t-il des organes vitaux et d’autres dont on peut se passer ? »

Pour répondre à ces questions qui s’inspirent de l’image de
l’Église comme un corps, je vous propose de lire un texte qui
n’utilise pas cette image du corps mais qui aborde bien la
question des dons et des ministères.

Lecture biblique : 1 Pierre 4.7-11

Le sentiment de fin du monde, au début de notre texte, est

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/12/vous-etes-le-corps-du-christ-5-quelle-est-ma-place/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2017/02/12/vous-etes-le-corps-du-christ-5-quelle-est-ma-place/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/quelle-est-la-place-dans


présent  dans  plusieurs  épîtres  du  Nouveau  Testament.  La
plupart des premiers croyants pensaient que le Seigneur allait
revenir  rapidement…  et  cela  donnait  un  certain  caractère
d’urgence à la vie chrétienne et à la nécessité du témoignage
de l’Évangile. Dans ce contexte, c’est ici l’occasion pour
Pierre de souligner l’essentiel pour l’Église : la prière,
l’amour les uns pour les autres et le service des autres selon
les dons de chacun.

C’est ce dernier point qui nous permet de répondre à nos
questions sur les dons et les ministères dans l’Église, que
nous pouvons reformuler de façon plus personnelle : « quelle
est ma place dans l’Église ? »

Être de bons économes de la grâce

Dans les exhortations de Pierre, on perçoit en filigrane que
la vie communautaire n’était pas forcément si évidente que ça.
Deux indices dans le texte. D’abord, en appelant ses lecteurs
à l’amour les uns pour les autres, Paul précise que l’amour
efface  beaucoup  de  péchés…  Ensuite,  il  ajoute  à  son
encouragement  à  exercer  l’hospitalité  les  uns  envers  les
autres que ça devait se faire « sans se plaindre ».

Il ne faut donc pas s’imaginer que dans les premiers temps de
l’Église, tout était formidable, paisible et fraternel ! On
peut  imaginer  que  dans  ces  conditions,  il  n’était  pas
forcément  facile  de  trouver  sa  place  dans  l’Église.

En tout cas, Pierre souligne l’importance de la communauté et
établit le principe suivant : « Mettez-vous au service des
autres, selon le don que chacun a reçu. » En agissant de la
sorte, les croyants seront de bons serviteurs, administrant au
mieux les dons variés de Dieu.

Le mot traduit par « serviteurs » au verset 10 est oikonomoi.
Ce  mot  grec  a  donné  économe  en  français  et  désignait  le
serviteur qui avait pour tâche d’administrer les biens de la
maison. Derrière cette exhortation, il y a l’idée que l’Église



est une peu comme un trésor, riche des dons et des ministères
accordés  par  Dieu.  Et  il  convient  à  tous  d’administrer
ensemble ce trésor, d’être de bons économes de la grâce.

Pierre  privilégie  la  vision  et  la  gestion  globale.  La
perspective n’est pas individuelle mais communautaire. C’est
la vision d’ensemble qui compte, plutôt que les aspirations
individuelles.

Et cela nous permet de répondre à la question de savoir s’il y
a  dans  l’Église  des  membres  vitaux  et  d’autres  dont  on
pourrait  se  passer…  Autrement  dit,  est-ce  qu’il  y  a  des
personnes,  des  ministères  absolument  indispensables,  sans
lesquels il ne peut y avoir d’Eglise ?

Dans l’image du corps développée par Paul dans plusieurs de
ses épîtres, il n’y a qu’un seul membre qui est indispensable,
c’est la tête. Et la tête, c’est le Christ. Tous les autres
membres  ont  leur  place,  même  si  certains  reçoivent  plus
d’honneur que d’autres, même si certains sont plus visibles
que d’autres. Pour Paul aussi, l’importance c’est la cohésion
du corps dans son ensemble.

De même, pour Pierre, c’est la communauté qui prime. D’où ses
exhortations à l’amour fraternel, à l’hospitalité mutuelle et
au service les uns des autres. Si nous formons ensemble un
trésor commun, c’est bien Dieu qui en est le propriétaire… et
nous n’en sommes que les administrateurs.

Dans les deux cas, nous sommes invités à aller au-delà d’une
vision utilitariste de l’Église pour privilégier une vision de
service.  Dans  une  vision  utilitariste  de  l’Église,  on  va
regarder,  et  honorer,  les  gens  en  fonction  de  ce  qu’ils
pourront apporter : de l’argent dans les collectes, de la
respectabilité par leur réputation ou leur réseau d’influence,
des compétences reconnues. Plus ils seront utiles, mieux ils
seront accueillis et intégrés.

Dans une perspective de service, on est moins centré sur ce



que les autres peuvent nous apporter que sur ce que nous
pouvons leur apporter, moins sur nos besoins que sur leurs
besoins.

Pour revenir à l’image du corps, il y a des parties d’un corps
humain qui n’apparaissent pas forcément utiles… mais qui font
bien partie de la personne, et parfois ajoutent à leur charme
et  peuvent  être  des  petits  détails  qui  font  toute  la
différence.  L’identité  d’une  Église  est  constituée  de
l’ensemble de ses membres. Le bien commun que nous partageons
et que nous devons administrer est la somme de toutes nos
individualités.

Être de bons économes de la grâce, c’est permettre à chacun
d’être qui il est et d’apporter aux autres ce qu’il peut leur
donner.

Se mettre au service des autres

Revenons à l’exhortation de Pierre : « Mettez-vous au service
des autres, selon le don que chacun a reçu. »

Se mettre au service, c’est le verbe grec diakoneo. Le don que
chacun  a  reçu,  c’est  le  charisme,  charisma  en  grec.  Or
diakoneo signifie bien servir mais il est utilisé dans le
Nouveau Testament pour désigner l’exercice d’un ministère. Le
diakonos, qu’on a parfois transcris par « diacre », c’est en
fait le ministre, le serviteur. Et les charismes sont les dons
que Dieu accorde dans sa grâce à son Église et dont on trouve
plusieurs listes, non-exhaustives, dans les épîtres de Paul.

Que dit Pierre des charismes et des ministères ? Dans une
perspective de service plutôt qu’utilitariste, il nous invite
à ne pas nous autocentrer mais à nous centrer sur les autres.
Evidemment, c’est toujours intéressant et même légitime dans
une certaine mesure, de se demander : quel sont mes dons, quel
est mon appel ? Mais on peut aussi réfléchir différemment et
se demander : quels sont les besoins autour de moi ? Comment
je pourrais me mettre au service des autres ? Au lieu de se



centrer sur soi-même et chercher à s’épanouir dans ses dons,
se centrer sur les autres et chercher à se mettre à leur
service.

Jésus-Christ lui-même ne s’est-il pas fait serviteur ? N’a-t-
il pas renoncé à sa gloire, à ses droits et privilèges de Fils
de Dieu en devenant homme, semblable à nous, et en prenant la
forme  d’un  serviteur,  jusqu’à  la  mort  sur  la  croix  ?  Ne
sommes-nous appelés à vivre à sa suite, comme serviteurs les
uns des autres ? C’est là que se trouve la clé de la vie dans
l’Église, la voie pour que chacun trouve sa place : l’esprit
de service.

Bien-sûr, la bonne volonté ne suffit pas toujours. Il y a
certains services qui nécessitent des dons ou des compétences.
Vous  n’allez  pas  rejoindre  le  groupe  de  louange  si  vous
chantez comme une casserole ni le groupe des présidents de
culte si la seule idée de monter sur l’estrade vous fait
tomber dans les pommes ! Mais il y a quantité de services,
notamment  pratiques,  qui  ne  nécessitent  pas  de  compétence
particulière…  Et  il  y  a  beaucoup  de  domaines  où  on  peut
apprendre et se former.

Il s’agit donc, au minimum, d’intégrer les besoins autour de
nous dans notre réflexion. Notre place dans l’Église ne dépend
pas que de nos dons et de nos aspirations, elle dépend aussi
des autres et des besoins de la communauté !

Conclusion

Souvent l’Église est perçue comme un prestataire de services.
On s’attend à ce qu’elle nous nourrisse, qu’elle nous apporte
réconfort,  bien-être,  épanouissement…  On  l’évalue  sur  sa
capacité à répondre à nos besoins et nos attentes.

Or, nous devrions voir l’Église non comme un prestataire de
services mais comme une communauté de serviteurs. Nous sommes
invités à ne pas nous autocentrer mais à nous centrer sur les
autres. Et tout le monde y trouvera son compte si le service



est vécu dans la réciprocité !

Quelle est ma place dans l’Église ? Celle du serviteur, au
même titre que tous les autres ! Nul n’est indispensable sinon
le Christ. Chacun, pour sa part, contribue à l’identité et au
charme du corps qu’est l’Église. Et c’est ensemble que nous
pourrons être de bons économes de la grâce, en mettant en
valeur toutes les pièces du trésor que nous formons par la
grâce de Dieu.


