Dieu accueille tout le monde
|

https://soundcloud.com/eel-toulouse/dieu-accueille-tout-le-mon
de

Le message de Paques annonce un monde nouveau. Radicalement
nouveau. La résurrection du Christ est 1’événement fondateur
de ce monde nouveau. Avec lui, il y a 1’émergence d’un nouveau
peuple de Dieu, un peuple issu de tous les peuples et uni par
la foi au Christ ressuscité.

Sauf que, dans la pratique, c¢a n’est pas aussi simple que ca..

Au début de 1’'histoire de 1’Eglise, tous les chrétiens étaient
Juifs ou prosélytes (des non-Juifs convertis au Judaisme). Et
beaucoup pensaient que c’'était tres bien comme ca. Et que ceux
qui voulaient devenir chrétiens devaient aussi se faire
circoncire (la marque de 1’appartenance a la religion juive).
C’'était la premiere grande dispute théologique dans l'histoire
de 1’Eglise.

Mais le livre des Actes des apOtres relate un événement qui a
tout changé : la conversion d'un paien, un officier romain du
nom de Corneille. Ce n’était pas un prosélyte, méme s’'il était
un sympathisant du judaisme. Oh, ca n’a pas été facile ! Dieu
a di utiliser 1les grands moyens pour convaincre 1’apotre
Pierre d’'aller le visiter

Il envoie un ange a Corneille pour lui dire de faire venir
Pierre

I1 envoie a Pierre une vision spectaculaire et l’avertit de la
visite d'hommes qui le cherchent

Et en discutant avec Corneille, Pierre se rend compte que tout
était préparé par Dieu et qu’'il devait élargir sa vision de
1’oeuvre de Dieu.

C'est ce qu'il dit dans le texte biblique que nous allons lire


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/27/dieu-accueille-tout-le-monde/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/27/dieu-accueille-tout-le-monde/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/dieu-accueille-tout-le-monde
https://soundcloud.com/eel-toulouse/dieu-accueille-tout-le-monde

Actes 10.34-43

34Alors Pierre prend la parole et dit : « Maintenant, je
comprends vraiment que Dieu accueille tout le monde. 3551
quelqu’un le respecte avec confiance et fait ce qui est juste,
cette personne plait a Dieu. C’est vrai dans tous les pays.
36Dieu a envoyé sa parole au peuple d’Israél : il lui a
annoncé la Bonne Nouvelle de la paix par Jésus-Christ, qui est
le Seigneur de tous. 37Tout a commencé aprés que Jean a lancé
cet appel : “Faites-vous baptiser !” Vous savez ce quli est
arrivé, d’abord en Galilée, puis dans toute la Judée. 38Vous
savez comment Dieu a répandu la puissance de l’Esprit Saint
sur Jésus de Nazareth. Jésus est passé partout en faisant le
bien. Il guérissait tous ceux qui étaient prisonniers de
l’esprit du mal, parce que Dieu était avec lui. 39Et nous,
nous sommes témoins de tout ce qu’il a fait dans le pays des
Juifs et a Jérusalem. On 1’a supprimé en le clouant sur une
croix. 40Mais, le troisiéme jour, Dieu 1l’a réveillé de la mort
et il lui a donné de se montrer 41non pas a tout le peuple,
mais a nous. En effet, Dieu nous a choisis d’avance comme
témoins. Quand Jésus s’est relevé de la mort, nous avons mangé
et bu avec lui. 42I1 nous a commandé d’annoncer la Bonne
Nouvelle au peuple et de rendre ce témoignage : Jésus est
celui que Dieu a choisi pour juger les vivants et les morts.
43Tous les prophétes ont parlé de lui en disant : “Toute
personne qui croit en lul recoit par son nom le pardon des
péchés.” »

Dieu accueille tout le monde !

« Maintenant, je comprends vraiment que Dieu accueille tout le
monde. » On pourrait traduire « Je comprends que Dieu n’est
pas partial, qu’il ne fait pas de favoritisme ».
Etymologiquement, le terme grec évoque le fait de recevoir
guelqu’un en fonction du visage, des apparences.

Alors, évidemment, Dieu n’'est pas comme ca ! On se demande



presque comment Pierre ne l’avait pas compris avant !!!
Comment un Dieu juste et bon pourrait-il étre partial ? Dieu
accueille tout le monde. Il n'est pas le videur qui se tient a
l’entrée de la boite de nuit de son Royaume et qui décide de
laisser entrer ou pas, en fonction de leur apparence, ceux qui
se présentent a la porte !

Dieu accueille tout 1le monde.. Et pourtant, ce n’était pas
évident pour Pierre d’aller chez Corneille. I1 y avait des
regles tres strictes qui interdisaient aux Juifs d’entrer chez
des palens et de sympathiser avec eux. Alors dire cela dans
ces circonstances était vraiment porteur de sens..

Dieu accueille tout 1le monde. Il ne nous accueille pas en
fonction de notre facon de nous habiller ou de notre photo de
profil sur Facebook ! Il ne nous accueille méme pas en
fonction de notre appartenance religieuse, de notre facon de
prier ou de lire la Bible.

Sur quelle base, alors ? Pierre le dit : « Si quelqu’un le
respecte avec confiance et fait ce qui est juste, cette
personne plait a Dieu. » Deux conditions : craindre Dieu et
pratiquer la justice. En d’autres termes, avoir une vraie
démarche de foi et une volonté de conformer sa vie en
conséquence. C’'est suffisamment large pour ne pas tomber dans
le légalisme et le discours de morale. C’est suffisamment
précis pour inviter a une démarche sincere et sérieuse. Et
c’'est vral partout et tout le temps.

Il ne s’agit donc pas de dire que Dieu accueille n’importe qui
et qu’il est toujours content, quoi qu’on fasse.. Dieu
accueille tout ceux qui vont a lui dans cet état d’esprit,
dans cette démarche de foi. Qui que ce soit, quel qu’ait été
son chemin de vie, quelle que soit sa situation personnelle.
Voila l’'accueil que Dieu réserve a tous.

En réalité, c’est une autre facon de parler de la grace de
Dieu ! Dieu accueille favorablement tous ceux qui viennent a



lui. Il ne met pas d’autre préalable a son accueil que la foi.
Pas de rite ni de mérite.

Si Dieu accueille tout le monde, ce n’est pas parce que tout
le monde il est beau, tout le monde il est gentil ! Il
accueille tout le monde parce qu’il a fait le nécessaire pour
permettre cet accueil sans condition. C’est l’'oeuvre accomplie
par Jésus-Christ. Lorsque Pierre évoque les grandes étapes de
la vie de Jésus, jusqu’'a sa mort et sa résurrection, il
conclut en affirmant que « Jésus est celui que Dieu a choisi
pour juger les vivants et les morts. ». Et la, ca fait peur !
Sauf qu’immédiatement apres il dit : « Toute personne qui
croit en lui recoit par son nom le pardon des péchés. »

Voila de quel genre de jugement il s’agit ! Un jugement selon
la grace, pour le pardon des péchés. Ca veut dire que qui que
nous soyons et quoi que nous ayons fait, Dieu nous accueille
gratuitement, il nous donne 1la possibilité d’'un nouveau
départ, parce que Jésus-Christ est mort et ressuscité pour
nous.

Et nous ?

Dieu accueille tout le monde. Et nous ? Qu’en est-il de son
Eglise ? Accueille-t-elle vraiment tout le monde ? Et quand je
dis accueillir, ce n’est pas seulement dire bonjour poliment,
c'est chercher a connaitre, aimer, aider. C’est vouloir
intégrer dans la communauté.

Est-ce que nous accueillons tout le monde ? En théorie, oui,
sans doute. Mais en pratique ? J’'ai l'impression que c¢a n'est
pas si évident que cela..

Ne se laisse-t-on pas parfois abuser par les apparences ? La
premiere impression.. La facon de s’habiller, de parler, de se
comporter. On voit arriver un matin au culte quelqu’un qu’on
n'a jamais vu et on se fait tout de suite une idée sur 1lui,
sur une premiere impression. On lui met virtuellement une
étiquette sur le front qu’il est ensuite tres difficile



d’enlever.

Et, au-dela du premier accueil, quand il s’'agit d’approfondir
la relation, d’envisager 1l'intégration dans la communauté,
n'est-on pas parfois piégé par le modele, plus ou moins
conscient, de ce que devrait étre le « bon chrétien » ou le
bon « futur chrétien » ?

Dans nos Eglises, on a beaucoup de mal a intégrer les profils
atypiques, les cheminements qui sortent des sentiers battus.
Et pourtant, il me semble qu’il y en a de plus en plus.. On
aimerait quand méme toujours un peu qu’ils entrent dans le
moule confortable du bon chrétien évangélique de base.

Vous savez — je caricature un peu — ce bon chrétien qui va au
culte (presque) tous les dimanches, qui cite 1'apb6tre Paul
dans ses prieres, qui écoute de la louange dans sa voiture,
sur laquelle il a collé un poisson autocollant, pour qui le
film Jésus est le sommet du 7e art, qui aime le pécheur mais
qui déteste le péché (enfin, des fois il mélange un peu les
deux..) .

Dieu accueille tout le monde.. Et nous ?

De quel Dieu somme-nous les enfants ? Le Dieu de grace révélé
en Jésus-Christ ? Ou d’un autre Dieu, un Dieu sévere,
exigeant, qui juge avant d’'accueillir ?

Car l’enjeu pourrait bien étre la. Le jugement. Car il me
semble que le contraire de l’accueil, en particulier dans une
Eglise, c’est le jugement. Comment accueillir vraiment celui
qu’on juge ?

On a tous des problemes a régler dans notre vie ! Les plus
anciens membres de cette Eglise comme les nouveaux arrivés,
les pasteurs autant que les autres. Alors on est tous mal
placés pour juger les autres !!!

Nous sommes tous au bénéfice de la grace de Dieu, de ce Dieu



qui accueille tout le monde.
Conclusion

Si Dieu est parfait, les Eglises ne le sont pas. C’est
logique, elles sont humaines. Mais nous ne pouvons pas nous en
satisfaire. L'apbtre Pierre a accepté de se faire bousculer
dans le confort de ses certitudes par sa rencontre avec
Corneille. Sa vision de Dieu et de son Royaume en a été
bouleversée.

Si nous restons dans le confort de nos certitudes et de nos
schémas préconcus, notre vision de Dieu et de son Royaume
restera étriquée. Et 1’explosion de vie de la résurrection de

Jésus-Christ restera pour nous un pétard mouillé. Quel dommage
|

Jésus-Christ est ressuscité ! Et par lui, le Dieu de grace
accueille tout le monde. La promesse est pour tous : « Toute
personne qui croit en lui recoit par son nom le pardon des
péchés »

Paul : The Revenant

https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul -the-revenant

Lecture biblique : Philippiens 3.8-14

Avez-vous vu The Revenant ? Inspiré d'un fait réel, le film
raconte 1’'histoire d’un homme, laissé pour mort par ses
compagnons suite a une grave blessure dans un combat contre un
ours, qui se releve et affronte tous les dangers pour
retrouver celui qui l’'a trahi. Dans le film, c’est le souvenir


https://eeltoulouse.fr/blog/non-classe/2016/03/13/paul-the-revenant/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/paul-the-revenant

de sa femme et son fils décédés, sa soif de vengeance, mais
aussi et surtout l’amour pour eux, qui lui permettent de
lutter. I1 semblerait que dans la réalité, c’était surtout son
fusil préféré qu’il voulait reprendre a celui qui le lui avait
volé en 1'’abandonnant..

Dans le traitement cinématographique, 1’itinéraire de Hugh
Glass / Leonardo DiCaprio est celui d’une résurrection. Laissé
pour mort et enterré, trahi par ses freres, il sort vivant de
sa tombe !

L’ap6tre Paul est un peu comme Hugh Glass. Certes, avec des
motivations différentes, sans esprit de vengeance. Il a un
seul but : connaitre le Christ. Rien ne le détournera de ce
but. Un seul mouvement le caractérise : « j'oublie 1la route
qui est derriere moi, je suis tendu en avant, et je fais la
seule chose importante : courir vers le but pour gagner le
prix. »

I1 n'a pas croisé sur sa route des trappeurs et des indiens
mais de nombreux opposants a son ministere. Il est d’ailleurs
en prison au moment ou il écrit cette épitre ! Et s’'il compare
ici la vie chrétienne a une course, il la comparera ailleurs a
un combat.

Paul est un homme déterminé. Il a un objectif clair et précis.
I1T ne s'en laisse jamais détourner et il est prét a avancer
jusqu’au bout. Sa détermination nous interpelle..

Déterminé pour quoi ? Connaitre le Christ !

Son objectif est tres clair et le dit explicitement deux fois
dans ce texte

« Connaitre le Christ Jésus mon Seigneur, voila le plus
important » (v.8)

« La seule chose que je veux, c'est connaitre le Christ »
(v.10).

Connaitre le Christ.. Ah bon ? Il ne le connait pas déja ? On



connait sa conversion sur le chemin de Damas, avec la vision
du Christ qu’il a recue. On connait son ministere et ses
écrits, déja nombreux avant cette lettre aux Philippiens, et
dans lesquelles le Christ a la place centrale, au ceur de sa
théologie. Paul connait le Christ.. mais il veut en connaitre
plus !

Paul veut ©plus qu’'une <connaissance théologique,
intellectuelle. Il veut une connaissance personnelle, intime

« Le Christ, mon Seigneur ». Il ne dit parle pas de connaitre
le Christ « le Seigneur », ou « le Fils de Dieu », méme si
tout cela serait parfaitement exact. Il veut connaitre le
Christ « son » Seigneur. Et on n’en a jamais fini avec une
telle connaissance..

Est-ce qu’on a aussi toujours envie de connaitre plus le
Christ ? Ou est-ce qu’on se contente de ce qu’on a acquis, par
le catéchisme, notre lecture passée de la Bible ou 1'écoute
des prédications le dimanche ?

Paul va plus loin encore : « La seule chose que je veux, c’est
connaitre le Christ, et connaitre la puissance qui 1l'a fait se
lever de la mort. » (v.1l0a)

On comprend qu’on est bien au-dela d’une connaissance
dogmatique du Christ. Il veut connaitre le Christ dans sa vie,
il veut expérimenter sa vie, la puissance de sa résurrection.
Il sait bien que cela implique aussi des souffrances et des
épreuves. C'est ce qu’il faut comprendre quand il dit : « Ce
que je veux, c’'est souffrir avec lui et lui ressembler dans sa
mort. » (v.10b)

Alors demandons-nous a la suite de 1'apbétre : Comment
connaissons-nous le Christ ? Comment expérimentons-nous la
puissance de sa résurrection ? Sommes-nous déterminés, comme
Paul, a progresser sans cesse dans cette connaissance intime
et personnelle du Christ ? Sommes-nous déterminés a ne pas
nous contenter d’une vie chrétienne médiocre, d’'une vie église



monotone ?

Sommes-nous déterminés a voir la puissance de résurrection du
Christ agir dans nos vies et celles de ceux qui nous
entourent ? Une puissance qui libere, qui transforme, qui
restaure ?

Le Christ est vivant ou il ne 1l'’est pas. Et s’il est vivant,
alors comment cela se manifeste dans votre vie ?

Déterminé comment ? En allant toujours de 1’avant !

L’apotre Paul évoque sa détermination en des termes tres
forts : « Pour lui, j'ai tout abandonné. Pour gagner le Christ
et pour étre uni a lui, je considere toutes ces choses-1la
comme des ordures. » (v.9)

Le langage, imagé, est dur, radical. Et encore, nos
traductions arrondissent un peu les angles. Le terme grec
traduit par ordures n’apparait qu’ici dans 1le Nouveau
Testament. Mais on 1le trouve dans d’autres textes de
L’Antiquité pour désigner les excréments, avec souvent une
connotation de révulsion. L’'affirmation de Paul a un caractere
choquant, il veut secouer ses lecteurs. Et il serait presque
légitime de le traduire ainsi : « je considere toutes ces
choses-1la comme de la merde ! »

Les choses dont il parle ici, ce sont sans doute d’'abord les
connaissances qu’'il a acquise avant de connaitre le Christ, en
tant que enseignant de la Loi, disciple du célebre Gamaliel.
Bien-slOr, toute cette connaissance acquise ne lui a pas été
inutile. Il s’en est méme servi dans son argumentation
théologique. Mais pour Paul, sans la connaissance du Christ,
toutes ces connaissances ne servent a rien.

Ici se manifeste sa détermination. Une seule chose compte

connaitre le Christ. Tout le reste, tout ce qui pourrait le
détourner de cet unique objectif, tout ce qui pourrait
1l'égarer, le distraire, il le rejette. Il en a presque du



dégolGt. Bien-sir, il force le trait. Il provoque. Et nous
interpelle.. Quelle place la recherche du Christ, sa
connaissance personnelle et intime, occupe-t-elle dans notre
vie, nos préoccupations, nos projets ?

Du coup, on pourrait dire a Paul : « 0K, tu as tout
compris ! » Et penser qu’il est limite suffisant, voire
orgueilleux et qu’'il nous nargue un peu.

En fait, pas du tout. Et il rectifie lui-méme cette impression
possible : « Je ne veux pas dire que j'ai déja atteint le but,
ou que je suis déja parfait ! Mais je continue a courir pour
saisir le prix, parce que le Christ Jésus m'a déja saisi. »
(v.12)

Et 1la, on a deux éléments intéressant dans cette phrase. On
pourrait les reformuler ainsi

1° Je sais tres bien que j'ai encore du chemin a faire.. et
c’'est pour ca d’'ailleurs que je continue !

2° Je sais tres bien que ma détermination seule ne suffit pas.
En fait, ce qui me fait avancer, c’est le Christ qui m’a déja
saisi. C’est lui qui me fait avancer. Je n’ai aucun mérite.

Paul ne se fait aucune illusion sur lui-méme, il reste humble.
Sa force, son moteur, c’'est la grace du Christ. C’est lui qui
1’a saisi ! Et la profonde compréhension de cela ne fait que
renforcer sa détermination.

« Mais j'oublie la route qui est derriere moi, je suis tendu
en avant, et je fais la seule chose importante : courir vers
le but pour gagner le prix. »

Je trouve qu’'il y a dans cette phrase un optimisme
extraordinaire. C'est comme si Paul nous disait que ce qui est
devant nous est plus important que ce qui est derriere nous.
Parce que devant nous, il y a le Christ vivant qui nous
appelle.



Et c’est tellement important dans notre vie chrétienne. Notre
espérance nous pousse en avant. Nous n’avons pas a étre
prisonniers de notre passé, de nos erreurs, de nos blessures.
C’est aussi tellement important en Eglise. Nous pouvons
laisser nos différends, nos désaccords, pour avancer ensemble
vers le but. Pour saisir le prix. « Dieu nous appelle d’en
haut a le recevoir par le Christ Jésus. »

Conclusion

Paul : The Revenant ! Un homme qui avait mille raisons de tout
laisser tomber et de se décourager mais qui est toujours
debout, animé d’une détermination sans faille. Son moteur a
lui, ce n’est pas la vengeance (alors méme qu’il ne manquait
pas d’ennemis..). Son moteur, c’est l’amour du Christ. Parce
que finalement, c’est bien cela qu’il faut comprendre quand
Paul parle de connaitre le Christ. C'est 1’aimer. Mieux le
connaitre pour mieux l'aimer et le servir. Si sa détermination
est sans faille, c’'est parce qu’il a été saisi par l'amour du
Christ. Et qu’il vit, au quotidien de cet amour.

Qu'en est-il pour nous ? Qu’en est-il de notre détermination a
connaitre le Christ et a 1'aimer ? Qu’en est-il de 1la
puissance de sa résurrection dans notre vie ?

La souffrance: au coeur de la
mission du Christ

Lecture biblique : Esale 52.13-52.12

Un enfant nait. Une étoile parait. Adulte, il se met a
parcourir son pays. On dit qu’il fait des miracles, qu’il est
plein de sagesse, on dit qu’il parle a tous — il est mis a


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/06/la-souffrance-au-coeur-de-la-mission-du-christ/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2016/03/06/la-souffrance-au-coeur-de-la-mission-du-christ/

mort, condamné par les responsables religieux, condamné par
les autorités politiques. Quelques jours plus tard, ses
proches disent qu’ils 1’ont vu, vivant a nouveau. Cet homme,
c’'est Jésus : comment le comprendre, comprendre sa vie, son
cuvre ? Jésus lui-méme a souvent été énigmatique pour se
décrire, et ses proches ont souvent été perdus, que ce soit sa
famille ou ses disciples.

Un élément nous aide en particulier : Juif, Jésus fait
référence aux textes sacrés de son peuple, aux prophéties
anciennes, pour donner un éclairage sur sa vie et sa mission.
Parmi ces textes, il y a les poemes sur le Serviteur, écrits
par le prophete Esaie, 700 ans av. J.C. Ils annoncent la venue
d’un homme, envoyé de Dieu, choisi par Dieu, pour établir 1la
justice et la paix dans le monde — c’est ce que nous avons vu
la semaine derniere. Aujourd’hui nous en lirons un autre,
quelques chapitres plus loin, qui décrit comment ce Serviteur
de Dieu va agir, comment il va établir la justice et la paix.

Ce qui frappe a premiére lecture, c’est la place de la
souffrance — au point que ce poeme est souvent désigné comme
celui du « Serviteur souffrant ».

1) Une souffrance totale

Quelle souffrance dans ce texte ! Esaie la décrit en utilisant
différentes images : le Serviteur est frappé, écrasé, blessé ;
il est jugé, accusé, condamné ; il est malade, défiguré,
agonisant ; il est seul, abandonné, méprisé ; il est méme puni
par Dieu. Que lui restera-t-il ? I1 est privé de relations,
privé de santé, privé de respect et de sécurité. Personne ne
prend sa défense, personne n’'a méme compassion de lui — au
contraire, il souffre dans le mépris et 1’indifférence.

Au bout du compte, c’est vers la mort qu’il avance, une mort
ou la encore l'infamie est au rendez-vous : il est enterré
avec les gens mauvais, avec les riches. Ici comme souvent dans
la prophétie biblique, le « riche » ce n’est pas celui que



Dieu a béni dans ses récoltes ou ses affaires, mais celui qui
s’enrichit injustement, le corrompu, le requin prét a tout
pour l’'argent et le pouvoir, qui écrase les autres et
transgresse les lois.

La situation est d'autant plus terrible qu’'’elle est
parfaitement injuste. Cet homme est rejeté, sans étre coupable
de quoi que ce soit : il n’a jamais rien fait de mal ni trompé
personne (qui de nous pourrait l'affirmer ?). Il est pur comme
un agneau, blanc comme neige — il ne proteste méme pas devant
ce qui lui arrive. A la violence, il répond par la paix.

Quand on lit le récit de la vie de Jésus, cette dimension de
la souffrance a la fois physique, morale, relationnelle,
spirituelle est tres forte. Jésus, des le début de ses
enseignements, est rejeté par les autorités, incompris — méme
par les foules qui accourent a lui, méme par ses plus proches.
Ce qu’'on appelle la Passion du Christ, c'est-a-dire sa
souffrance des derniers jours conduisant a sa mort, montre
bien la solitude grandissante, la cruauté des soldats, la
haine des foules versatiles — et 1l’'injustice : les juges se
refilent le cas, sans avoir de preuve formelle pour le
condamner a mort (mais ils finissent par en trouver une).
Jésus lui, refuse de se débattre (il guérit méme 1’oreille du
soldat qui l'arréte), il ne se défend pas, il garde le silence
devant le gouverneur romain Pilate — comme un agneau qu’on
mene a l’abattoir, comme une brebis silencieuse.

2) Sacrifié pour nous

S'il est innocent, pourquoi souffre-t-il autant ? Il n’'y a pas
de fumée sans feu : pourquoi s'acharner sur cet homme sans
raison ? Parce qu’'il paye — certes, pas pour ses fautes, mais
il paye. Il subit 1la punition que mérite son peuple — il se
substitue a eux pour prendre leur chatiment : le texte est on
ne peut plus clair ! « Ce sont nos maladies qu’il portait »
(v.4), « il a été blessé a cause de nos fautes, il était
écrasé a cause de nos péchés, la punition qui nous donne la



paix est tombée sur lui, et c’'est par ses blessures que nous
sommes gquéris » (v.5). Le Serviteur n’est pas seulement
solidaire de la souffrance de son peuple — il prend sur lui la
punition douloureuse que mérite le peuple !

Deux images s'opposent ici : le troupeau de moutons perdus
qu’est devenu Israél, et 1’agneau allant a 1l’abattoir. Les
moutons sont perdus, non parce que Dieu leur berger les aurait
abandonnés dans un endroit inconnu au milieu de la nuit, non,
ils sont perdus parce qu’ils se sont perdus, ils ont refusé
d’'écouter la voix du berger, choisi d’autres chemins, des
routes de perdition sur lesquelles ils se sont entétés.
Rebelle, orgueilleux, sourd et aveugle, fermé au bien et
prompts a l’'injustice — voila ce qu’était devenu le peuple que
Dieu avait appelé, sorti de l’esclavage, installé dans un joli
pays, aimé et béni. Ce peuple est une parfaite image de la
noirceur de notre ceur a tous, de 1’indécrottable corruption
de 1’humanité, car méme dans les meilleures conditions, avec
privileges et avantages extraordinaires, méme la, 1’homme est
rebelle a Dieu, obstiné dans ce chemin de perdition emprunté a
L’aube de 1’'humanité.

Oui, le Serviteur paye les fautes de son peuple. Et méme des
autres — les nations, les nombreux, les rois étrangers sont
rendus justes parce que leur culpabilité est assumée par le
Messie. Comment un homme pourrait-il expier les fautes de
tous ? Parce qu’il nous représente : comme le premier homme a
péché et entrainé 1’humanité entiere dans le mal, de méme cet
homme innocent et juste peut entrainer dans la justice ceux
qui s'attachent a lui par la foi.

Petite remarque : injuste, accablante, totale, la souffrance
du Serviteur n’en est pas moins choisie. Il accepte librement
de mourir, il n'essaie pas de s’échapper ou de se défendre
c’'est son role, le ceur de sa mission, c’'est le moyen par
lequel il apporte la délivrance que Dieu promet a 1’homme
esclave du mal.



Il prend sur lui volontairement ce que nous méritons — le
jugement de Dieu sur nos fautes, qui sont loin d’'étre aussi
mignonnes qu’on se plait a le penser, mais qui nous
pourrissent — pour nous offrir ce que nous ne méritons pas,
comme 1'a dit Didier 1la semaine derniere : la guérison de
notre ceur, la chance d’une vie nouvelle, la paix avec Dieu.
I1 se charge de ce qui empéche le Dieu juste et aimant de nous
aimer : notre noirceur. Une fois justice faite, Dieu peut
donner libre cours a son amour pour nous. En choisissant de
mourir a notre place la mort que nous méritons, il permet a
Dieu d’'exercer la justice tout en justifiant, en pardonnant
les coupables que nous sommes — le mal est si terrible qu’il
ne peut pas rester en suspens, mais il doit étre expié,
couvert, effacé.

Sans la souffrance du Christ, pas de salut.. Ce n'est pas son
message ou ses miracles, sa sagesse ou son exemple qui nous
sauvent en nous inspirant : c’est le don qu’il fait de lui-
méme pour subir la colere de Dieu et nous permettre une vie
nouvelle. C’est par sa mort que nous recevons la vie.

3) Le chemin étroit du salut

Ce texte ne brille pas par sa légereté ou son triomphalisme !
Et pourtant. On y trouve des indices de victoire : le
serviteur réussira, il verra la lumiere, il sera rempli de
bonheur, haut placé, exalté, il partagera ses richesses avec
ceux qui l’ont rejoint. Le mal n’'a pas le dernier mot. Au bout
du chemin de la vallée de 1'ombre de 1la mort, au bout du
tunnel, il sort victorieux. La prophétie n’en dit pas plus,
mais ce qu’'elle évoque de loin, c’'est 1la résurrection du
Christ. Mort sur la Croix, Jésus le serviteur a été accepté
par Dieu comme un sacrifice valable et suffisant, assez juste
pour compenser toutes nos fautes, toutes ! passées, présentes,
futures ! toutes ! Son retour a la vie, son élévation au ciel,
son retour aupreés de Dieu, le partage de ses richesses avec
ceux qui croient, aujourd’hui par U1’'Esprit demain
physiquement, marquent le triomphe de 1’amour, de la justice



et de la puissance de Dieu.

Avant de conclure, juste un mot : celui qu’on considérait
comme un loser, un nul, est en fait le puissant qui sauve de
la mort. Toutefois, Dieu n’a pas choisi, pour effacer le mal,

le chemin du triomphalisme — il aurait pu faire un 2° Big
Bang ! Loin de la, choisissant lui-méme, en la personne divine
du Fils, de devenir homme, de passer par nos tunnels et nos
chemins, il a donné la paix sans commettre de violence — il
1l’a méme subie a notre place. Parfois, dans nos milieux, on
voit la résurrection, la victoire, la gloire, et on oublie
L’'étroitesse du chemin que le Christ a suivi : sa souffrance,
son humiliation, sa patience. Lui qui aurait pu nous mettre au
pas s’'est fait serviteur, il s’est abaissé pour nous pousser
vers le haut. Nous ne sommes pas appelés a nous sacrifier pour
sauver les autres — c'est fait ! En Christ ! Cela dit, en
donnant le salut dans 1'humilité et 1’amour, le Christ donne
un exemple de ce qu’'est 1la mentalité de Dieu, de la maniere
dont il fonctionne et vit — si nous voulons vivre avec lui,
c'est dans 1'humilité et 1’amour, comme le Christ.



